# GOVERNMENT OF INDIA ARCHÆOLOGICAL SURVEY OF INDIA ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

ACCESSION NO. 32232 CALL No. 063. 93105/V.K.A.W

D.G.A. 79

**表**型。

1 (<del>2</del> )

e

Ŀ

•



#### VERHANDELINGEN

DER

### KONINKLIJKE AKADEMIE

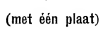
VAN

#### WETENSCHAPPEN

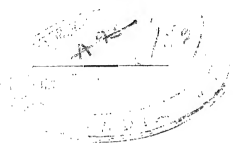
AFDEELING LETTERKUNDE

NIEUWE REEKS

DEEL XIX



063.93105 V.K.A.W.



AMSTERDAM — JOHANNES MÜLLER 1919.

## CENTRAL ARCHAEOLOGICA

LIBRARY, NEW DELHI.

Acc. No. 32 232

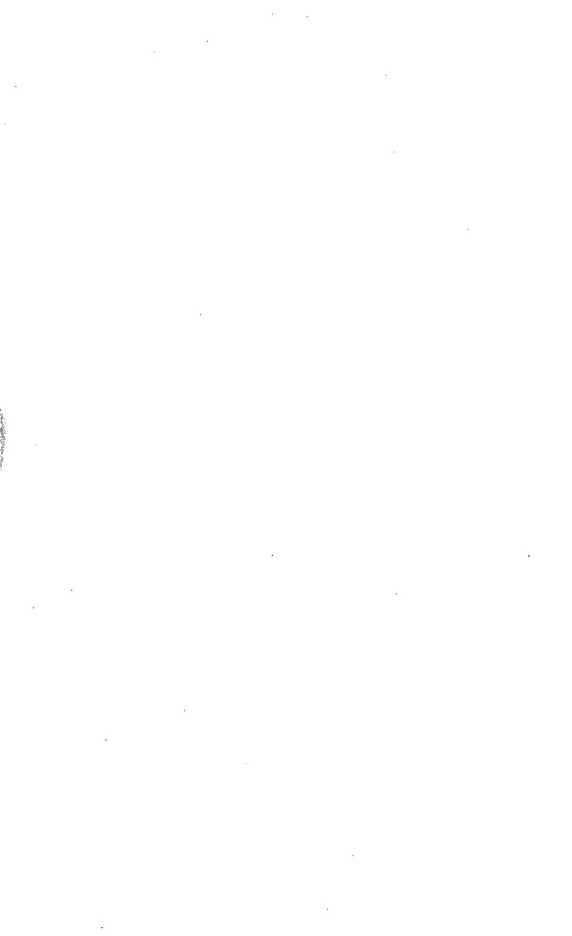
Date. 31. 7. 57

Col No. 063. 93105

V.K.A.W

#### INHOUD.

- 1. J. Six. Een meisjesschool en de opvoeding door muziek in de V<sup>e</sup> eeuw te Athene (met 1 plant).
- 2. A. J. Wensingk. The Ocean in the literature of the Western Semites.
- 3. D. C. Hesseling. L'Achilléïde Byzantine publiée avec une introduction, des observations et un index par —.
- 4. W. Caland. Das Jaiminīya-Brāhmana in Auswahl. Text, Ucbersetzung, Indices von —.
- 5. W. VAN EEDEN. De overlevering van de Hallfredar saga.



## Een Meisjesschool

UN

# De Opvoeding door muziek in de Ve eeuw te Athene,

DOOR

JHR. DR. J. SIX.

Verhandelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen te Amsterdam.

#### AFDEELING LETTERKUNDE.

NIEUWE REEKS.

DEEL XIX N°. 1.

Met 1 plaat.

AMSTERDAM.
JOHANNES MÜLLER.
1918.



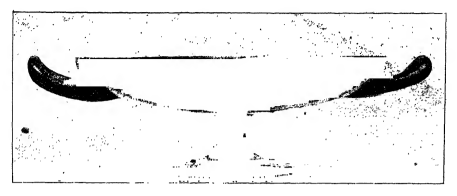


Fig. 1.

#### Een Meisjesschool

en de opvoeding door muziek in de Ve eeuw te Athene.

Onlangs stelde Winter 1) de Attische vazen, waar het schoolonderwijs te Athene op afgebeeld wordt, nogmaals bijeen, lichtte
daar de plaats mee toe, waar Aristoteles 2) vertelt hoe de Atheners,
vooral na den tijd der Perzische oorlogen, tot welvaren gekomen,
niet langer uitsluitend met handenarbeid bezig, zich op allerhande
wetenschap wierpen, maar allengs tot beter inzicht geraakt, het
fluitspel, als niet bevorderlijk voor de deugd, uit het onderwijs
weg lieten en bracht daarmede, zooals de ouden reeds de mythe
deden, de groep van Myron in verband, waar Marsyas de fluiten
wil oprapen, die Athene heeft weggeworpen. Mij gaf zijn uiteenzetting stof tot nadenken en onderzoek waarvan ik hier de uitkomsten wil meedeelen.

De vazenschilders leeren ons de scholen vrij goed kennen; het onderwijs in het schrijven 3), in de muziek vooral, met lier- en fluitspel, waar het: Μοΐσα μοὶ ἄφι Σκάμανδρον εὖρον ἄρχομαι

<sup>&#</sup>x27;) Schulunterricht auf griechischen Vasenbildern, Bonner Jahrbücher, Heft 123 (1916) S. 275 vv.

²) Polit. VIII. 6. Σχολαστικώτεροι γὰρ γινόμενοι διὰ τὰς εὐπορίας καὶ μεγαλοψυχότεροι πρὸς ἀρετὴν, ἐτι τε πρότερον καὶ μετὰ τὰ Μηδικὰ Φρονηματισθέντες ἐκ τῶν ἐργων πάσης ἤπτοντο μαθήσεως, οὐδὰν διακρίνοντες, ἀλλ' ἐπίζητοῦντες διὸ καὶ τὴν αὐλητικὴν ἤγαγον πρὸς τὰς μαθήσεως. ... ὕστερον δ' ἀπεδοκιμάσθη διὰ τῆς πείρας αὐτῆς βέλτιον δυναμένων κρίνειν τὸ πρὸς ἀρετὴν καὶ τὸ μὴ πρὸς ἀρετὴν συντείνον. .... Εὐλόγως δ' ἐχει καὶ τὸ περὶ τῶν αὐλῶν ὑπὸ τῶν ἀρχαίων μυθολογημένον Φασὶ γὰρ δὴ τὴν 'Αθηνᾶν εὐροῦσαν ἀποβαλεῖν τοὺς αὐλούς. κ. τ. λ. Iets vroeger zegt hij: "Ετι δὲ οὖκ ἐστιν ὁ αὐλὸς ἠθικὸν, ἀλλὰ μᾶλλον ὀργιαστικόν.

') Furtwängler-Reichhold Taf. 136 (Duris) Journ. of Hell. Stud XXV. 1905, Pl. VI. 5.

ἀεί(ν)δε[ι]ν 1), waarschijnlijk van Sappho, het: Στησίχορον ὕμνον ἀγοῖσαι, misschien van Stesichoros zelven en: APL  $\cap$ Λ0 ΕΓ (bv. ἄρχ(ομαι) οὐλο(μένων) ἐπ(έων;) 2) werd gezongen; zelfs, blijkens den titel van een rol: Χειρώνεια 3), allicht de Hesiodus toegeschreven Χείρωνος ὑποθήκαι waarvan wij enkele regels hebben 4), de opvoeding tot goede vormen.

Wij zien dan ook de naakte knaapjes <sup>5</sup>) streng in de houding staan, "pink op de naad van de broek", al dragen zij die niet, en de wat oudere jongens geheel in hun mantel gewikkeld <sup>6</sup>) op de wijze die wij kennen uit de beelden van Aeschines en anderen, <sup>7</sup>) als die van de redenaars van later tijden.

Wanneer dus volgens den Dikaios in de Wolken van Aristophanes de knapen zelfs bij vorst en sneeuw in den goeden ouden tijd naakt naar school gingen 8), dan moeten dat alleen de jongeren zijn geweest, zooals men nu een dertig, veertig jaar geleden de jongens uit de volksbuurten te Napels, ten minste in den zomer, nog vaak naakt kon zien loopen, maar droegen de ouderen, niettegenstaande zijn bewering in 421 9) als of het himation, de mantel op de verweekelijking van een later geslacht zou wijzen, dat kleedingstuk wel degelijk. Zelfs de Herakles van Pistoxenos <sup>10</sup>) die door zijn kindermeid, Geropso, naar school gebracht wordt, is er in gewikkeld. Een hemd, χιτών, draagt geen enkele scholier op de afbeeldingen, wat echter omtrent de werkelijkheid geen afdoend bewijs is. Ook staan of zitten zij rustig onder de les, zoodat zijn: "de dijen niet aaneengesloten", τὰ μηρὰ μη ξυνέχοντες 11) eigenlijk niet past voor dien ouderen tijd, maar misschien zijn verklaring vindt, zooals wij later zullen zien, in het onderwijs van zang, met dans gepaard, dat niet voor het midden der eeuw zal zijn ingevoerd.

De school wordt ons ordelijk afgeschilderd, zelfs al hebben de

<sup>2)</sup> Furtw.-Reichh. t. a. p. en Journ. of. Hell. Stud t. a. p. (Duris?)

a) Coll. of the Hon. W. Hamilton II. 103, kannetje.

<sup>3)</sup> Klein Euphronios p. 283, Winter t. a. p. Abb. 2 (Euphronios).

<sup>&</sup>quot;) Kinckel. Frg. epic. 148 vv.

<sup>&#</sup>x27;) Leemans, de Zangles, Pl. I. (Leiden) en Panofka, Bilder antiken Lebens. Taf. IV. 2. Coll. of the Hon. W. Hamilton II. 101—103 in iets losser houding, en blijkens een schets van Winter; weer iets vrijer op het kleine kannetje in het museum te Bonn, Arch. Anzeiger 1917 Sp, 18. Abb. 4.

<sup>°)</sup> Furtw.-Reich. Taf. 71 (Phintias), Taf. 136, Gerhard, auserlesene Vasenb. Taf. CCLXXXVIII, 9, Ann. d. Inst. 1878 Tav. d. Agg. P.

<sup>7)</sup> Beeld uit Eretria, Brunn—Bruckmann n°. 519, uit Epidaurus, Revue archéologique 1915 p. 44/5.

<sup>\*)</sup> v. 665/6 εἶτα βαδίζεῖν ἐν ταῖσιν όδοῖς εὐτάκτως ἐς κιβαριστοῦ τοὺς κωμήτας γυμνοὺς ἀβρόους, κεἰ κριμνώδη καταγίφοι.

<sup>\*)</sup> v. 987 σὺ δὲ τοὺς νὺν εὐθὺς ἐν Γματίοις προδιδάσαεις ἐντετυλῖχθαι.

o) Jahrbuch. XXVII (1912) Taf. 6 en 8.

jonge edellieden hun jachtpanthers mee gebracht, waarbij zij onder toezicht van hun paedagogen staan, die voor die dieren hebben te zorgen. ¹) Toch zal daar wel af en toe de bedreiging van een nijdassigen schrijfmeester, zooals Euphronios ²) teekent, voor noodig zijn geweest. Voor een school in oproer wordt de mythe ter hulp geroepen als Herakles, bij een vazenschilder, in wien men weer Duris meent te herkennen, Linos, dien Pistoxenos in zijn les aan Iphikles als zulk een goedigen grijsaard schilderde ³), met een stoelpoot dood slaat ⁴).

Van onderricht aan meisjes bleek tot nu toe te Athene niets en wij wisten uit ouden tijd alleen van het onderwijs dat Sappho te Mytilene aan hare leerlingen gaf, want zelfs wat Plato <sup>5</sup>) voorschrijft, dat de meisjes na hun zesde jaar, afgescheiden van de jongens, onder elkander moeten leeren, bewijst alleen wat hij wenschelijk acht, niet wat placht te geschieden.

Zoo was het dan wel een verrassing toen enkele jaren geleden een marmeren copie van het brons van Myron herkend werd, Athene, die toch volwassen uit het hoofd van Zeus te voorschijn sprong, in leeftijd gelijkend op een allerliefst schoolmeisje, afgebeeld te vinden <sup>6</sup>), maar dacht toch nog niemand aan een meisjesschool.

Niet zonder eenige beschaamdheid moet ik erkennen, dat ik sedert dertig jaar in het bezit ben van een attische schaal, (Fig. I) die ik te Rome bij een handelaar kocht, ben ik wel ingelicht, een van de weinige stukken die toen nog te krijgen waren uit die zelfde oude verzameling, waarvan de belangrijkste, door Hartwig uitgegeven, nu het Museum te Boston sieren, waarop klaarblijkelijk een meisjesschool is afgebeeld. Aan de eene zijde, Pl. I. 1., zit in het midden de leerares op een stocl, een open rol in de handen waarop, jammer genoeg, alleen stippels het schrift aanduiden. Voor haar staat de leerlinge, juist zooals de jongens in haar mantel gewikkeld, die alleen, door een rand, wat sierlijker is. Achter de leerares de vrouw die de zang met muziek begeleid zal hebben. Haar bovenlijf ontbreekt en zoo is het niet meer uit te maken of zij de lier bespeelde dan wel de dubbele fluit.

Aan de andere zijde, Pl. I. 2., staat een meisje met uitgestrekte armen, met de eene hand een bloem reikend, met de andere een

<sup>1)</sup> Ann. d. Inst. t. a. p. O en misschien P.

<sup>2)</sup> Hartwig. Meisterschalen XLVI.

<sup>3)</sup> Jahrbuch t. a. p. Taf. 5 en 7.

<sup>\*)</sup> Furtw.-Reichh. Taf. 105.

<sup>\*)</sup> Leges VII. IV, 794. c. Μετὰ δὲ τὸν ἔξέτη καὶ τὴν ἔξέτιν διακρινέσθω μὲν ήδη τὸ γένος ἐκατέρων κόροι μὲν μετὰ κόρων, παρθένοι δὲ ὡσαυτῶς μετ' ἀλλήλων τὴν διατριβὴν ποιείσθωσαν, πρὸς δὲ τὰ μαθήματα χρεὼν τρέπεσθαι ἑκατέρους.

<sup>6)</sup> Denkmäler III Taf, 9 (Frankfort); Brunn-Bruckmann 591 (kop te Dresden).

takje. Dat is de oude begroeting tot welkomst van een gast, die in den tijd der Pisistratiden reeds Exekias 1) ons toont in zijn Leda, die haar zonen bij hun thuiskomst ontvangt, en zooals nog heden ten dage in Griekenland te doen gebruikelijk is. Ons meisje heeft blijkbaar op school geleerd haar plicht als gastvrouw bevallig te vervullen en er den prijs voor verdiend, zooals haar gezellinnen ons bewijzen, die haar beider zijds een krans rijken.

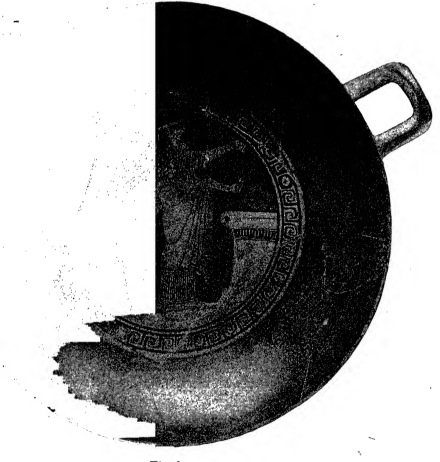


Fig. 2.

Van een prijs getuigd ook de Nike in de schaal, Fig. 2.; die, zeker namens de prijswinster, den krans op het altaar legt.

Het is blijkbaar, waarop de Heer K. Kuiper mijn aandacht vestigde, een ἀγὼν εὐεξίας voor meisjes, verwant, al was die zeker anders, met die voor de mannen te Samos <sup>2</sup>) en zooals wij die

<sup>&#</sup>x27;) Furtw.-Reichh, Taf. 132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dittenberger 672, 673, 674,

zullen moeten aannemen voor de meisjes te Pergamon <sup>1</sup>). Het behoeft in ons geval geen openlijke wedstrijd ten overstaan van beambten van den staat te zijn geweest, maar kan eenvoudig tot een schoolaangelegenheid beperkt zijn gebleven, waar geen opschriften in steen gebeiteld, van spraken.

Bij de geringe ontwikkeling, die de Attische vrouwen verwierven, wier kunstvaardigheid zich meest tot spinnen en weven schijnt bepaald te hebben, heb ik eerst gedacht dat deze schaal ons misschien de opleiding liet zien van die meer ontwikkelde vrouwen van anderen stam, die zooals een Aspasia Perikles, een Leontion Epikurus, door hun hoogere beschaving tot deelgenoot in hun geestelijk leven en levensgezellinnen, έταίραι<sup>2</sup>), werden. Vreemd zoude het niet wezen zulk een school op een vaas afgebeeld te zien. Ook wijst de Heer Kuiper mij op de plaats bij Isokrates 3) waar verhaald wordt hoe de jongelui, van zijn tijd, te Athene hun tijd verdreven met wijnkoelen aan de Enncakrunos, of drinken in de kroegen, met dobbelen in de speelholen of te verblijven in de scholen der fluitspeelsters, zooals onze achtiende-eeuwers in den gang van het spinhuis. Mij lijkt daar het geheel weer te eerbaar voor. Daar ook de dochters der Attische burgers koorliederen gezongen hebben, moet het haar aan muziekopleiding toch niet geheel hebben ontbroken en kan deze school dus voor haar bestemd zijn geweest. Alleen als men de drinkschaal zelve, wegens de Nike, als bestemd voor een prijs zou moeten beschouwen, zou ik toch altijd nog liever aan mijn eerste gedachte willen vasthouden. De dochters der burgers zullen de goede vormen wel van haar moeders geleerd hebben.

Vorm en teekening stellen deze schaal ongeveer gelijktijdig met de jongste met jongensscholen. De tijd van de fluitles te Leiden heeft A. E. J. Holwerda 1) uitvoerig vergeleken met een kleine groep schalen in de zelfde verzameling en die in den overgangstijd tusschen de oudere en jongere vazenschilders geplaatst. Daarmee komt ook de stijl van ons werk vrijwel overeen.

Naast de ooren zijn klimopbladeren in den zwarten grond uitgespaard. Dit is een betrekkelijk zeldzame versiering, zoodat men geneigd kon wezen het voor een fabrieksmerk te houden, maar

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ziebarth, aus dem gr. Schulwesen s. 242, Ath. Mitth. XXXV (1910) s. 436 n°. 20 en XXXVII (1912) s. 277.

<sup>2)</sup> Allerminst te verwarren met πόρναι.

<sup>3)</sup> Orat. 15, p. 287: οἱ μὲν γὰρ αὐτῶν ἐπὶ τῆς Ἐννεακρούνου ψύχουσιν οἶνον οἱ ἐλ ἐν τοῖς καπηλείοις πίνουσιν, ἔτεροι ἐλ ἐν τοῖς σκιροφείοις κυβεύουσιν, πολλοὶ ἐλ ἐν τοῖς τῶν κὸλμτρίδων διδακκκλείοις διατρίβουσιν.

<sup>4)</sup> Jahrbuch IV, 1889. blz. 24. vv.

dan van een werkplaats waar zeer lang gebakken is, daar de stijl der vazen die het dragen sterk uiteenloopt. <sup>1</sup>) Toch zijn er enkele die met deze schaal nauwer samenhangen. Van de mij uit afbeel-

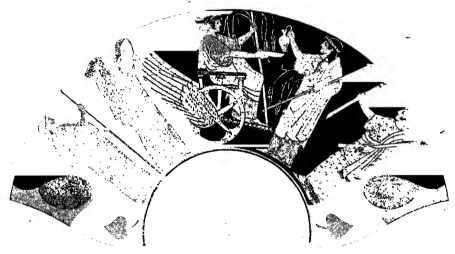
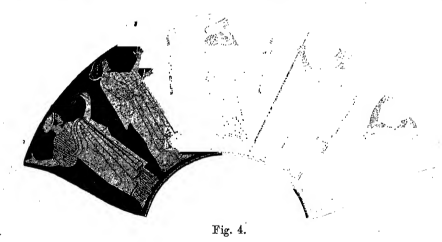


Fig. 3.

dingen bekende vazen is er een die misschien ook op een jongensschool betrekking heeft <sup>2</sup>), een met badende of juister zich verschoonende vrouwen <sup>3</sup>) en vooral die te Munchen met den uittocht van Triptolemus <sup>4</sup>) (Fig. 3 en 4). Gezichtsomtrek en haarbehandeling,



gewaadsplooien en aanduiding van randen zijn in deze laatste als van dezelfde hand. Nog overtuigender lijken mij de standen wan-

<sup>1)</sup> Hartwig, Meisterschalen blz. 651, noot 2.

<sup>2)</sup> Gerhard, Auserlesene Vasenbilder. IV. Taf. CCLXXX 1-4.

<sup>&#</sup>x27;) Furtw.-Reichh. blz. 238 Abb. 83.

<sup>&#</sup>x27;) Furtw.-Reichh, Taf, 65,

neer ik den Triptolemus met de leerares vergelijk, het meisje achter haar, die met beide handen een kransje ophoudt, met haar tegenhanger op mijn schaal en de prijswinster voor wellevendheid met den man die naar beide zijden een fakkel uitsteekt, Furtwänglers



Fig. 5.

Eumolpos, maar meer nog met een meisje ter linker, een van de dochteren van Keleos, die geheel op dezelfde wijze met beide armen uitgestoken, in haar linker een takje houdt, ook met een kelkbloem, terwijl geheel rechts haar zuster den vreemdeling met een ander bloemtakje begroet.

Nu heeft de schaal te Munchen van binnen op witten grond een groote, in bruin en goud uitgevoerde, teekening van Hera, waar HPA naast geschreven is (Fig. 5). Zij staat naar rechts, in haar linker een schepter met goud omwonden, in langen chithon, gewikkeld in haar mantel met ingeweven randen, die nog even een gouden halssnoer laat zien. Op het loshangende haar heeft zij een bruidskroon met palmetten tusschen gouden banden, waarvan de bovenste gouden ballen draagt. Alleen hierin wijkt deze af van die op de munten, met den Herakop, van Argos en Elis. Furtwängler

heeft reeds opgemerkt dat deze, bijna geheel in haar mantel gewikkelde godin, zelfs in den plooienval, de grootste overeenkomst vertoont met het prachtig gesloten beeld dat Amelung<sup>2</sup>) uit de afzonderlijke deelen herbouwde en waarin ik geneigd ben de Semne von Kalamis te herkennen<sup>3</sup>). De Hera te Olympia was een zittend beeld en die bij Argos, die Polykletus verving, hoogst waarschijnlijk ook en van Kalamis wordt geen Hera vermeld. Het is trouwens de vraag of deze meester zelf zich zoo sterk zou herhaald hebben en men niet eer aan een navolger heeft te denken. Wij weten

<sup>2)</sup> Röm. Mitth. XV. 1900, Taf. III. IV. Bulle, der Stil Taf. 117.

<sup>\*)</sup> Jahrbuch, XXX. 1915. blz. 89.

dat een van zijne beroemde vierspannen door Praxiteles, den ouden natuurlijk, <sup>1</sup>) waarschijnlijk kort na 446, voltooid werd. <sup>2</sup>) Indien ik terecht in de godinnen van den gebeeldhouwden altaarhoren te Boston de weenende matrone en de lachende deerne van Praxiteles vermoed heb, <sup>3</sup>) waarmee goed overeen zou stemmen het verschil van hand dat Klein <sup>4</sup>) meent op te merken met den tegenhanger in de verzameling Buoncompagni-Ludovisi, waarvan hij de toeschrijving aan Kalamis bevestigt, dan zouden die tot de Algumene <sup>5</sup>) en Sosandra van den meester, als deze Hera tot zijn Erinnys, staan. Men is natuurlijk vrij het ietwat harkerige van deze godin in vergelijking met de levende werken van Kalamis, aan den vazenschilder te wijten, maar zijn andere figuren geven daar allerminst aanleiding toe, terwijl de wagenmenner van Praxiteles, indien wij daarvan op het capitool de nabootsing bezitten, juist aan hetzelfde euvel mank ging.

Nu was er een Hera Teleia, als bruid dus, van Praxiteles in het Heraeum bij Plataea en wel buitengewoon groot μεγέθει ἄγαλμα μέγα. <sup>6</sup>) Zulk een kolos is van den jongeren, den beroemden, Praxiteles al zeer onwaarschijnlijk, past daarentegen weer uitnemend voor een leerling van Kalamis. Plataea zelf werd in 446, nadat Thebe door den slag bij Koroneia meester in Boeotie geworden was, geheel gesloopt, maar het Heraeum buiten de stad bleef gespaard en werd zelfs uit de slooperij der stad van een groote herberg voorzien, zooals Thucydides verhaalt. <sup>7</sup>) Het bestaande beeld der Godin kan dus gespaard zijn of een nieuw kan bij de nieuwe inrichting in 445 zijn gewijd. Wij hebben muntjes van Plataea die Head <sup>8</sup>) tusschen 387 en 372 zet, toen, na den vrede van Antalcidas, de Boeotische stadjes weer herleefden, waarop een Herakopje voorkomt, in den geest van de vroeger genoemden van Argos en Elis, de eene <sup>9</sup>) met juist zulk een bruids-

<sup>1)</sup> T. a. p. blz. 82/3.

<sup>2)</sup> Studniczka, Kalamis, blz. 60.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) T. a. p. blz. 84.

<sup>&</sup>quot;) Jahrbuch XXXI. 1916, blz. 231. vv.

<sup>\*)</sup> Het verheugt mij dat Klein t. a. p. en Holzinger in den grond der zaak volkomen met mijn voorstel instemmen, wanneer de laatste echter Achnumene, acnumena voorslaat, dan is dit paleographisch zeker niet beter en overigens geheel te verwerpen, daar deze bijnaam niet uit Homerischen tijd dagteekenen kan. Das Wort ist bei Epik. häufig, bei den Lyrik. u. Epigrammat. selten. Von den Tragik. hat es nur Soph. 1.1. der Prosa ist es fremd. Passow v. Axa.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Pausanias IX. 2. 7.

<sup>7)</sup> III. 68. 3.

<sup>\*)</sup> Head, Historia Nummorum blz. 347.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Br. M. Cat. Central Greece Pl. IX. 3,

kroon, de andere, 1) waar de kop naar voren gekeerd is, misschien met een bekroning van ballen als de vaas ons leerde kennen, misschien met een krans van leliën en, zie ik goed, ook met een halssnoer. Het ligt dus voor de hand aan te nemen dat de Attische vazenschilder het beeld van zijn landgenoot in het naburige Plataea heeft afgebeeld en onze vazen kort na het midden der Vde eeuw dagteekenen. Het ontgaat mij niet dat ze meest vroeger gezet worden, maar de geheele nieuwere kunstgeschiedenis leert ons dat men het werk van een onbekende, alleen op den stijl afgaande, op geen twintig jaar na kan dateeren en dit zelfs bij het werk van een bekend meester soms moeilijkheden oplevert. Laat ik met één sprekend voorbeeld mogen volstaan. Een prent van Rembrandt, wiens etsen meest een jaartal dragen en een geregelde en snelle ontwikkelingsgang toonen, het portretje van van der Linde, B. 284, werd door von Seidlitz in 1653 geplaatst. Uit een akte blijkt dat het eerst van 1665 is. 2) dus hier zelfs een vergissing van twaalf jaar.

De groep van Myron zal wel niet veel vroeger dan onze vaas zijn. Wij hebben van dezen meester, zoover ik weet, maar een vast jaartal, 456 toen Chion de Lacedaemonier, voor de laatste maal, en Timotheus van Kleonae, als pankratiast te Olympia overwonnen, waarna hij hun beelden maakte. Zijn schijfwerper zal wel veel vroeger zijn, maar het lieftallige meisjeskopje van zijn Athene kan men nauwlijks te laat zetten en zijn Marsyas is om zijn lichaamsvormen zeker jonger dan die pentathlos en loopt, door de uitdrukking van gelijktijdige gemoedsaandoeningen, als schrik en begeerigheid, reeds op de kunst van Zeuxis en Parrhasius vooruit. Het is wel jammer dat niet werd overgeleverd bij welke gelegenheid en door wien dit werk werd gewijd en ons daardoor de gelegenheid ontbreekt na te gaan in welk verband het gestaan heeft tot de vraag die ons bezig houdt, of het aan de afschaffing van het fluitspel in de les voorafging, of zelfs misschien daarop betrekking kan gehad hebben.

Het verhaaltje zelf van de uitvinding der fluit door Athene en hoe, als zij het speeltuig wegwerpt, omdat het blazen haar gelaat ontsiert, Marsyas het opraapt, schijnt niet veel ouder te wezen. Het eerst vinden wij het bij Melanippides in dezen zelfden tijd, in enkele regels die Athenaeus <sup>3</sup>) uit zijn Marsyas bewaarde: "Maar

<sup>1)</sup> T. a. p. Pl. IX. 4. Het muntje is op het oogenblik niet bereikbaar.

<sup>2)</sup> Oud-Holland XXVII. 1909. blz. 111.

<sup>3)</sup> ΧΙΥ. Ρ. 646 Ε. ά μὲν 'Αθάνα δργαν' ἔρριψέν θ'ίπρᾶς ἀπὸ χπιρὸς εἰπέτ' ἔρρετ' αἴσχεα σωματόλυμα, οἴ με τάδ' ἐγὰ κακότατι δίδωμι'.

Athene wierp het speeltuig weg uit haar heilige hand en zeide: "Vort schandelijke lichaamsbedervers, ik zal mij niet aan die leelijkheid geven".

Ouder schijnt de strijd met Apollo te zijn of ten minste het villen van Marsyas, want dat het vel van Marsyas tot een zak wordt daar komt het blijkbaar opaan. Zoo is bij Solon 1) "tot een zak gevild worden", ἀσκὸς δεδάρθωι, reeds spreekwoordelijk. Herodotus 2) en anderen 3) die van de grot van Marsyas in zijn land van herkomst, Kelaenae in Phrygië verhalen, spreken zelfs alleen van dien zak.

De straf der Olympische goden, voor wie zich tegenover hen verhoovaardigen, is wel hard en ook Apollo kent geen medelijden als zijn Musen Thamyris blind maken of hij de zonen van Niobe, door zijn pijlen getroffen, als sneeuw voor de zon doet versmelten. Maar de barbaarschheid van het villen 4) wordt toch niet voldoende verklaard door dat Marsyas zelf een godheid uit onbeschaafde landen zou zijn. Neen wanneer een zak de huid van een goddelijk wezen is, dan is die godheid de god van den zak. Zoo goed als Niobe een rots is, in den sneeuwrijken Sipylos 5), en Daphne een laurier, lang voor dat zij vrouwen waren, zoo is ook Marsyas van huis uit een zak. Het is zeker geen toeval dat het op een Sileen lijkende beeld op het forum te Rome en dat der steden met het Italische recht, dat Marsyas genoemd werd, zooals de munten ons leeren, een zak draagt. 6) Evenmin dat nooit voor zijn huid het woord δορά of δέρμα gebruikt wordt, die met δέρειν, villen, samenhangen. Men zou kunnen vragen of zooals Askos, de gigant zijn naam dankt aan den zak, die van zijn huid gemaakt wordt, dit niet ook met Marsyas het geval was. Prygisch is het woord waarschijnlijk niet, want wij vernemen dat de zak van Marsyas eens weg spoelde en, waar die aan land dreef, een stad gesticht werd Norikon (Νώρικον) wat in het Phrygisch zak zon beteekenen. 7) Maar ik vraag mij af of Marsyas niet soms samenhangen kan met het zeldzame woord μάρσυπος of μάρσιπος, meer bekend in het verkleinwoord μαρσίπιον in het latijn als marsupium niet zeldzaam. En dit wordt boven verwachting bevestigd door wat de heer Uhlenbeck mij schrijft, dat Buck 8), zonder aan Marsyas te denken, ter verklaring van μάρσιπος wijst op Avest. marśū, buik, in minachtenden zin gebruikt, en dat,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Fragm. 337. <sup>2</sup>) VII. 2.

<sup>3)</sup> Xenophon Anabasis I. 2; Ael. Var. hist. 13. 21.

<sup>\*)</sup> Vergelijk F. Marx, Zur Geschichte der Barmherzigkeit im Abendlande. Bonn 1917.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Quint. Smyrn v. 291 vv. Σιπύλφ νιφόεντι ήχι θεοί Νιόβην λᾶαν θέσαν.

<sup>&</sup>quot;) Thedenat, le Forum Romain, blz. 134.

<sup>&#</sup>x27;) Enhemeridas bij ps. Plutarchus de Fluviis X, Marsyas 2.

<sup>&</sup>quot;) Indog-Forschungen XXV p. 257.

zoo goed als het Eng. belly (verg. ook ons dikzak), oorspronkelijk zak kan beteckend hebben. Het komt zeer dicht bij Μαρσύας.

Namen van voorwerpen uit het dagelijksche leven vertoonen, ook bij de Grieken, vaak de meest wonderlijke verscheidenheid; 200 σίσυς, σίσυρος, σισύρα, σίσυρνος, σισύρνα, σίσυρνον, σύρα, σύρα, σύσυρνος, σύρα, σύρας, σύρας, σίσυρνος, σύρας, σύρας, σίσυρνος, σίσυρνος, σύρας, πύρας, πύρας, πύρας, πύρας, πύρας, πύρας, πύρας, πύρας, πίρωτος, πιρώτων om een paar voorbeelden te noemen, waarbij natuurlijk de verschillende vormen vaak kleine of grootere afwijkingen van beteekenis aanduiden. Zooals met den naam Kypselos, die van de stad Kypsele, die een πυψέλη als sprekend wapen voert, samenhangt, zoo is de broeder van Marsyas, Kibyras de stichter van Kibyra 1), dat een mand als muntteeken heeft, ook als sprekend wapen waarschijnlijk. 2) De zak is de broeder van de mand.

Ook de reiszak, κώρυκος, dien de vuistvechters, met zand of vijgenkorrels of iets anders gevuld opgehangen, ter oefening gebruikten, heeft zijn naam aan meer dan een grot in Klein-Azië en Europa gegeven en, al wordt er geen in het land der Bebryken in Bithynië vermeld, in den goedig lachenden dikzak, ook zooveel op Silenus gelijkend, dien Novios Plautios graveerde met zijn vuisten op zijn gespannen buikvel trommelend, om als een echo de vuistslagen van den Argonaut op den oefenzak te doen weerklinken, zou men daar gaarne de verpersoonlijking van, Korykos dus, willen zien.

In elk geval indien Marsyas een zak is en de rivier van dien naam dus wellicht naar het hol genoemd werd, waar zij doorstroomde, en bovendien de god van het fluitspel, dan ligt de vraag voor de hand of zijn speeltuig niet oorspronkelijk een doedelzak is geweest, al weten de Grieken daar klaarblijkelijk niet meer van en kent hun fabelleer alleen de zak der winden van Aeolus. 3)

<sup>1)</sup> Steph. Byz. voce Τάβαι.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Head Historia Nummorum blz, 670.

<sup>&</sup>quot;) Odyssee X. 1—27. De Heer Vürtheim wijst mij nog op de zakken van ezelsvel die volgens Diogenes Laertius VIII. 2. 60, onder anderen overgenomen door Suidas v. Επνους, Empedokles deed maken om de scherpe winden te vatten (πρὸς τὸ συλλαβεῖν) die de vrucht beschadigden. Het kan, ook in verband met de voorafgaande verzen van Empedokles, bezwaarlijk betwijfeld worden dat Diogenes hier aan een gevaugen nemen van den wind denkt. Toch krijg ik den indruk dat de hijnaam κωλυσανέμας, windverhinderaar, (met de variant ᾿Αλεξανέμος bij Porphyrius vita Pythagorae 29 en Jamblichus vita Pythagorae § 136), en het werkwoord διέπεινε daarmee in strijd zijn, dat het ging om het vangen van wind, zooals wij dat zouden verstaan, en ezelshuid daarvoor gekozen werd, omdat perkament leder is dat het zonlicht doorlaat, dat dus iets diergelijks werd beoogd als bij ons met broeiramen en vrachtenzakjes van geolied papier. Ik word versterkt in deze meening door de andere lezingen van de zaak zooals bij Pintarchus, de

In den keizertijd komt dit boersche speeltuig, zooals in de XVIIe en XVIIIe eeuw door het herderspel, tot eere, wanneer Nero 1) als utricularius lauweren wil behalen, maar Martialis<sup>2</sup>) rekent het toch ongeloofelijk dat de beroemde fluitspeler Canus een ascauleszou willen zijn. Mau<sup>3</sup>) vermeldt een volledigen doedelzak in het Museum te Napels, waarvan alleen de zak verloren ging. De heer van Wageningen wijst er mij op dat reeds Scaliger een doedelzak vermoedde in een vers van de Copa 4) uit den aanhang op Vergilius, wat sedert bevestigd werd door een aanteekening in het Vatikaansche handschrift, 1577, uit de Xe eeuw. Duidelijk spreekt Dio Chrysostomus <sup>5</sup>) van fluit spelen met een zak onder den oksel en Venantius Fortunatus 6) noemt den naam waar hij zingt: donec plena suo cecinit symphonia flatu. Procopius wordt aangehaald als getuige dat de Romeinen den doedelzak voor oorlogsmuziek in hun legers gebruikten wat bevestigd wordt door een in het Romeinsche Kamp te Richborough gevonden bronzen beeldje van een doedelzakspelend soldaat. Waarschijnlijk is dit hetzelfde figuurtje dat Reinach opnam. 7) Zoo bleef dit speeltuig nog in gebruik in Schotland, waar de kleeding ook nog aan den Romeinschen soldaat herinnert. Als symphonia wordt de doedelzak waarschijnlijk ook nog wel hier en daar wat vroeger vermeld 8), maar van hooge oudheid spreken alleen de scholiën van Bern op Vergilius 9) die meedeelen dat Tyrrhenus bij de Etruriers het gebruik van doedelzak en fluit uitgevonden had. Onzeker is de vermelding in het boek Daniel 10) die alleen op de klank en de verklaring van Saadia berust. Maar een zeker bewijs van hooge oudheid zouden wij in Perzië hebben indien werkelijk de Morgan 11) te Susa gebakken aarden beeldjes gevonden heeft van

curiositate P 515. c. waar alleen van afschutting sprake is (δρους... ἐμφράξας) of alleen ezelsvellen (δοραί) genoemd worden zooals bij Suidas v. ἀμύπλαι, δορά, Ἐμπεδοπλῆς. Waarschijnlijk zijn de verzen van Empedokles zelf de bron geweest waaruit geput is en dan ligt het voor de hand dat het vangen in zakken een verklarende toelichting is, uit misverstand aangebracht.

<sup>1)</sup> Suetonius, Nero. c. 54.

<sup>\*)</sup> X. 3 Credis hoc Prisce..... voce ut loquatur psittacus cothurninis et concupiscat esse Canus ascaules.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Pauly-Wissowa: Askaules.

<sup>&#</sup>x27;) v. 4: ad cubitum raucos excutiens calamos.

s) Orat, LXXI. 381 αὐλεῖν... ταῖ μασχάλαις ἄσκον ὑποβαλόντα.

<sup>6)</sup> Vita Martini IV. 48.

<sup>7)</sup> Répertoire de la Statuaire II, p. 309.

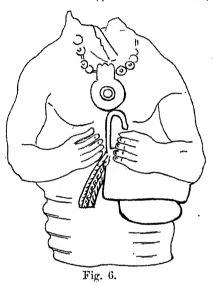
<sup>\*)</sup> Plin. N. H. IX, § 24 Delphinus — et musicae arte mulcetur, symphonia cantu praecipue et hydrauli sono. Polybius, 26. 10. 6. ἐπικωμάζων μετὰ κεράτιου καὶ συμφωνίας Symphonia wordt echter ook in andere beteekenis gebruikt.

<sup>°)</sup> Georg II. 193. apud Tuscos enim a Turrheno symphonii et tibiae usus inventus.

doedelzakspelers met den zak onder den arm die uit de VIII<sup>e</sup> eeuw v. C. moeten zijn. Aan de vriendelijkheid van den Heer Pottier heb ik de teekening te danken die ik hier als Fig. 6 geef. De zaak lijkt mij vrij onzeker. Dat de doedelzak in Persie vijftien honderd jaar later in gebruik was leert ons het relief van Takt-i-Bostan 1) waar in het orchest twee doedelzakspelers voorkomen.

Uit deze gegevens leidt K(athleen) S(chlesinger) 2) met eenig vertrouwen af dat wanneer van Boeotiers die blazen  $(\Phi \upsilon \sigma \tilde{\alpha} \nu \text{ niet } \alpha \tilde{\upsilon} \lambda \epsilon \tilde{\iota} \nu)$ 

als βομβαύλιοι bij Aristophanes 3) sprake is, aan het gegons van den ondertoon (Eng.: drone, Fransch bourdon) van den doedelzak is te denken. Wat zooals de Heer Hartman mij mededeelde volkomen bevestigd wordt door een andere plaats van Aristophanes 4) waar fluitspelers van Thebe blijkbaar een doedelzak van hondsvel bespelen. Hiermede stemt voortreffelijk overeen dat Garstang 5) in het hart van Klein-Azië in een Hettitisch relief uit de XIVe eeuw v. C. te Eiuk, tusschen een guitaarspeler en een trompetter 6) een doedelzak-



speler herkende. Fig. 7. Alleen is uit de wijze waarop dit opgeblazen hondenvel gehouden wordt wel duidelijk dat die doedelzak nog wel te onderscheiden is van de vormen die wij kennen in de \*cornemuse en de musette, zelfs al zou men misschien voor de afhangende pijpen kunnen houden wat Garstang voor linten van de guitaar aanziet. Mij lijkt daarvoor ook een aanwijzing de regel van Catullus in zijn galliamben 7):

Tibicen ubi canit Phryx curvo grave calamo.

Verder schijnt het aannemelijk dat zij gelijk heeft dat het Φυσητήριον en de Φυσαλλίδες waarmee de Lakonische in de Lysistrate van Aristophanes <sup>8</sup>) hun dans begeleiden een doedelzak en de pijpen

Porter, Travels in Georgia, Persia etc. II Pl. LXXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Encyclopedia Brittannica. Bagpipe. <sup>3</sup>) Acharn. v 866.

<sup>\*)</sup> Acharn. v. 862 en 863 ύμες δ', δοοι Θείβαθεν αὐληταὶ πάρα, τοῖς ἐστίνοις ψυσήτε τὸν πρωκτὸν κυνός. De scholiast heeft er niets meer van hegrepen, terwijl thans een regelrechte vertaling voor de hand ligt zooals reeds Bergler, Blaydes en van Leeuwen gezien hebben.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) The Land of the Hittites. Pl. LXXIII, blz. 262.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) Perrot. Galatie et Bithynie Pl. 62.

<sup>7)</sup> v. 22. \*) v. 1245 en 1242.

zijn, wat nog waarschijnlijker wordt wanneer men bedenkt dat de Φυσήτηρ, de blaasbalg der oude goudsmeden, zooals die op de Egyptische wandschilderingen 2) wordt afgebeeld ten minste, veel op een doedelzak lijkt. En als men met Frickenhaus 3) mag aan-

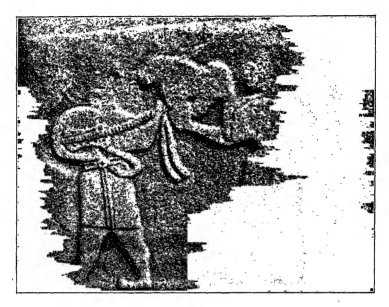


Fig. 7.

nemen dat het koor der tragoeden werkelijk uit Lakonie kwam, kan men, verder gaande dan hij, τραγωδός door vergelijking met κιθαρωδός, αὐλωδός verklaren als de man die een bok bespeelt, zoo men bedenkt dat in Calabrië nog heden ten dagen de doedelzak een geitenvel is, met het haar er nog op, en in Lacedaemon een kooraanvoerder zelf voor een koor fluit speelde. 4) Versterkt wordt ik in deze meening door het raadsel bij Athenaeus 5) waar de Heer Vürtheim mij op wijst, waar voor den blaasbalg eenvoudig de vader van het bokje, de bok dus staat.

Silenus is oorspronkelijk het water van de boschbeek dat zich met de bronnen, de Nymphen mengt en in het gevolg van Dionysos wordt opgenomen. De thereutai op de schaal van Ergotimos zijn met een zak uitgegaan om hem te vangen en een riem om dien dicht te binden. Is het wonder dat de Grieken den god van den zak met den god in den zak vereenzelvigd hebben.

De goddelijkheid van den zak verklaart zich misschien uit het

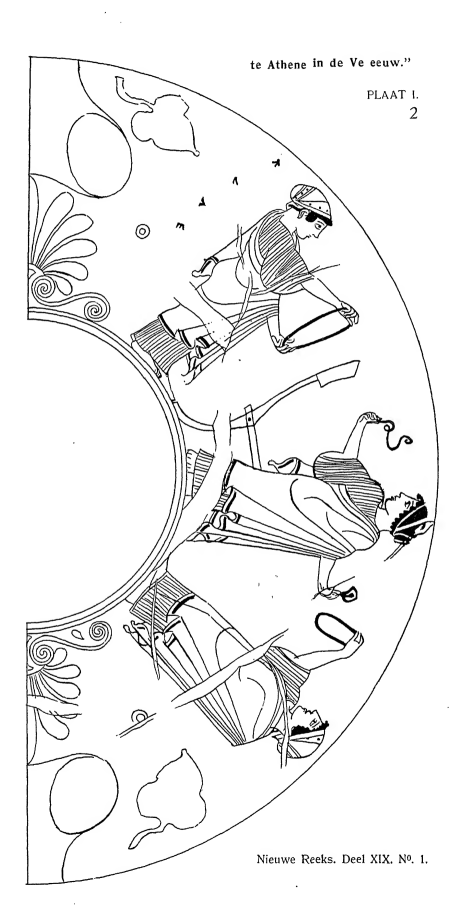
<sup>1)</sup> v. 866. 2) Rosellini, Mon. Storici I n°. CLVIII, Wreszinski, Atlas, 82 en 36.

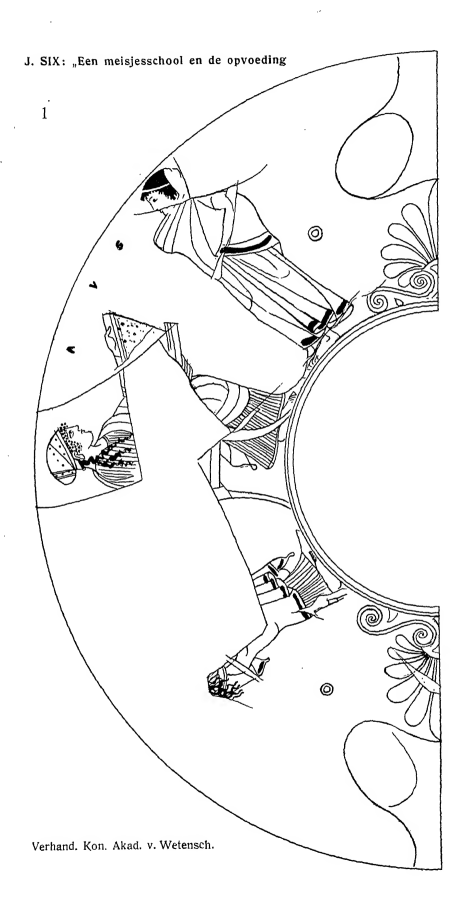
<sup>3)</sup> Jahrbuch XXXII. 1917, blz. 1 vv.

<sup>\*)</sup> Arist. Polit. VIII. 6. ἐν Λακεδαίμονί τις χορηγὸς αὐτὸς μέλησε τῷ χορῷ.

P. 456. C: μιξονόμου τε πάπηρ ἐρίφου.









vermogen van de huid, van een levend wezen afkomstig, lucht, dat is dus wind, adem, leven, gevangen te houden.

Dat Marsyas zelf alleen fluitspelend voorkomt is zeker geen bezwaar, de zak zou anders reeds verdubbeld zijn, maar heeft er allicht toe geleid dat de doedelzak in de mythe in het vergeetboek raakte.

Toch schijnt van overgeleverden samenhang van doedelzak en Marsyas te blijken uit de mededeeling van Pausanias <sup>1</sup>), die er van kon weten daar hij uit die streek is, dat Marsyas de uitvinder is van het μητρώον αὔλημα nu wij in de onmiddellijke omgeving van de Magna Mater te Eiuk een doedelzakspeler vonden.

Wij kunnen echter voor het onderwerp, dat ons bezig houdt, deze vraag gevoegelijk laten rusten en ons wenden tot het onderzoek wanneer, door wien en waarom, in het onderwijs op de school, het fluitspel werd afgeschaft. Onze vazen leeren ons daaromtrent alleen dat zoolang zij geschilderd werden het nog voortduurde. Op de jongsten komt de fluit even goed voor als de lier.

In Attika bestond leerplicht voor de zonen der burgers 2) en de kosten werden, zie ik goed, door den staat gedragen tot zij, bij de algemeene verarming, op de schouders der rijken werden gelegd, zonder dat de school daardoor ophield een openbare te zijn. 3)

Strijd om de lagere school schijnt er niet te zijn geweest, Het spellingvraagstuk heeft de gemoederen niet in beweging gebracht. Blijkens de γραμματικήν τραγωδιάν van Kallias met zijn βήτα ἄλΦα βα, βήτα εἶ βε βήτα ἦτα βη enz. was het Ionische alphabeth ook op de school, evengoed als in het dagelijksche leven, het gewone, reeds vóór 431, toen Euripides er in zijn Medea de wijsjes van navolgde, terwijl in staatsstukken het Attische eerst in 404, bij de wet, werd afgeschaft.

Maar bij het hoogere en middelbaar onderwijs is het niet altijd zoo vreedzaam toegegaan. Anaxagoras ontvluchtte Athene, naar men wil in 430 4), van godslastering aangeklaagd, nadat hij die stad

<sup>1)</sup> X. 30. 9.

<sup>2)</sup> Plato. Crito P. 50 D. ή ού καλῶς προσέταττον ημῶν οἱ ἐπὶ τοὐτοις τεταγμένοι νόμοι, παραγέλλοντες τῷ παπρὶ τῷ σῷ σε ἐν μουσικῆ καὶ γυμναστικῆ παιδεύειν;

<sup>3)</sup> Χεπορίου (?) de Rep. Ath. Cap. 1. § 13. τοὺς δε γυμναζομένους αὐτόθι καὶ τῆν μουσικὴν ἐπιτηδεύοντας καταλέλυκεν ὁ βἤμος, νομίζων τοῦτο οὐ καλὸν εἶναι, γνοὺς ὅτι οὐ δυνατὰ ταυτά ἐστιν ἐπιτηδεύειν. Ἐν ταῖς χορηγίαις αὖ καὶ γυμνασιαρχίαις καὶ τριηραρχίαις γιγνώσκουσιν, ὅτι χορηγοῦσι μεν οἱ πλούσιοι, γορηγεῖται δὶ ὁ δἤμος, καὶ τριηραρχοῦσι καὶ γυμνασιαρχοῦσι οἱ πλούσιοι, ὁ δὶ δἤμος τριηραρχεῖται καὶ γυμνασιαρχεῖται. ᾿Αξιοὶ οδν ἀργύριον λαμβάνειν ὁ δἤμος καὶ ἄρἀων καὶ τρέχων καὶ δρχούμενος καὶ πλέων ἐν ταῖς ναυσὶν ἵνα αὐτός τε ἔχη, καὶ οἱ πλούσιοι πενέστεροι γίγνωνται. Wat natuurlijk op de instelling der liturgie κίαατ.

<sup>&#</sup>x27;) Zoo Rosenberg, Neue Jahrbücher XXXV 1915 blz. 215.

waar hij sedert de Perzische oorlogen 30 jaar geleeraard zou hebben, niet lang dus na het midden der eeuw reeds eenmaal zou hebben verlaten, 1)

Als Damon de leermeester van Perikles in het lierspel zich voor de afschaffing van het fluitspel als leerstof, als voorzichtig man, op de godin zelve beroepen heeft, dan werd hij desniettemin, door het schervengericht, op wel eervolle, maar min aangename wijze uit Athene verdreven. Wellicht heeft men dit als "pacificatie van den schoolstrijd" gevoeld.

Wij moeten het evenwel eerst nog waarschijnlijk maken dat werkelijk Damon deze wijziging in het leerplan bracht.

Zooals reeds Isokrates 2) meedeelt, gold Damon, naast Anaxagoras de leermeester van Perikles, als de verstandigste van de burgers van zijn tijd, wat Plutarchus, 3) als reden van zijn verbanning rekent. En Aristoteles, 4) op wien Plutarchus 5) zich beroept, zegt uitdrukkelijk dat hij hem ook in staatszaken van raad diende, terwijl, zooals wij verder vernemen, zijn muzieklessen aan den staatsman als voorwendsel werden aangezien en Plato, 6) de comediedichter, hem spottenderwijze vraagt of hij soms de Cheiron van Perikles ook is. Plato, de wijsgeer, spreekt van zijn verhouding tot Perikles 7), noemt hem als makker van Sokrates 8) en ook als leermeester van den zoon van Nikias, 9), maar dit kan wel op latere tijden slaan, toen hij, na tien jaar, uit zijn verbanning zal teruggekeerd zijn. Uit niets blijkt dat hij zich toen met staatszaken zou ingelaten hebben.

Het schervengericht, waarbij hij viel wordt door Eduard Meyer 10) en Rosenberg 11) omstreeks 445 gezet. Zelfs al zouden zij gelijk hebben, die het aan het eind van den loopbaan van Perikles plaatsen, dan zou het toch bezwaarlijk na diens dood kunnen vallen. Dat er ten onrechte wel eens aan getwijfeld is, bewijst de scherf met zijn naam die Brückner te Athene vond. 12) Waarschijnlijk

<sup>&#</sup>x27;) Die dubbele uittocht ziet er weinig waarschijnlijk uit. Mocht men het bericht van Demetrius Phalereus bij Diogenes Laërtius, II. 7, dat Anaxagoras ten tijde van den archon Kallias te Athene kwam, bij de letter nemen, dan zou zijn komst in 453 vallen in plants van in 480 (Kalliades). Dertig jaar zou dan als een rond getal op te vatten zijn. Alleen zijn leeftijd bij zijn eerste optreden zou veel onder dan twintig moeten wezen.

Τεςὶ ἀντιδότεως § 236. Περικλής δὲ δυοῖν ἐγένετο μαθητής, ᾿Αναξαγόρου τε τοῦ Κλαζαμενίου καὶ Δάμωνος τοὺ κατ'ἐκεϊνον τὸν χρόνον Φρονιμωτάτου δόξαντος εἶναι τῶν πολιτῶν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Aristides I. 7.

<sup>\*)</sup> De Rep. Ath. XI. 27. ός εδόκει των πολιτικών είσηγητης είναι τω Περικλεί, διο καί αστράκισαν υστερον. ') Perikl. IX. 2.

<sup>°)</sup> πρώτον μὲν οῦν μοι λέξον, ἀντιβολώ σὺ γὰρ, ὡς Φασιν, ὁ Χείρων ἐξέθρεψας Περιπλέα;

<sup>7)</sup> Alcibiades L. P. 118. C. <sup>e</sup>) Laches P. 197. D. <sup>o</sup>) Laches P. 180. D. <sup>11</sup>) Neue Jahrbücher XXXV. 1915 blz. 208 en 211.

<sup>10)</sup> G. d. A. IV. 4 v. 43. 12) Arch. Anzeiger 1914 Sp. 95.

heeft aan dit ostracisme Stephanus van Byzantium 1) zijn vollen naam Damon, de zoon van Damonides, van Oa ontleend.

Geschriften worden van hem niet genoemd, maar bij Plato, die vaak van hem spreekt, en in het bijzonder naar hem vérwijst voor de beteekenis der verschillende passen en maten,  $^2$ ) en bij Aristoteles vinden wij een leer uiteengezet die als de zijne herkend is. Wat Athenaeus  $^3$ ) kort aanduidt met deze woorden: "Niet ten onrechte zeggen die van Damon den Athener dat de gezangen en dansen noodzakelijk ontstaan wanneer de ziel bewogen wordt en dat vrije en schoone ook zoodanige maken, tegenovergestelde ook tegenovergestelde" hangt daar blijkbaar mee samen, maar veel sprekender is wat wij bij Aristides Quintilianus  $^4$ ) lezen: "Want dat door overeenkomstigheid de klanken van een melodie een niet aanwezige stemming  $(\tilde{N}\theta o_s)$  scheppen in kinderen en de meer gevorderden en een verborgene te voorschijn brengen, hebben ook die van Damon uiteengezet".

Want hier zijn wij midden in het vraagstuk. H. Deiters 5) heeft dan ook reeds aangetoond dat deze schrijver, in zijn eerste boek, gegevens heeft omtrent toonschalen die van Damon moeten afkomstig zijn en dat het beste van wat hij in zijn tweede, omtrent opvoeding door muziek, leert op Damon moet terug gaan, al noemt hij hem maar eenmaal met name en spreekt hij vaak slechts van "de ouden", οί παλαιοί.

Aristides is een merkwaardig schrijver. Hij is blijkbaar laat, daar zijn voorstelling van de nederdaling der ziel op aarde en de invloeden die de spheren, die zij doorloopt, op haar vorming, men zou haar embryologie willen zeggen, hebben <sup>6</sup>), neoplatonisch is evenals de wonderlijke bespiegelingen in zijn derde boek. Aan het eind van het tweede is zelfs een zinsnede, die niettegenstaande de vermelding

ν. «Οα . . . . Δάμων Δαμονίδου «Οαθεν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Rep. 400. 13. 'Αλλά ταῦτα μέν, ἢν δὸ ἐγώ, καὶ μετὰ Δάμωνος βουλευσόμεθα, τίνες τε ἀνελευθερίας καὶ ὕβρεως ἢ μανίας καὶ ἄλλης κακίας πρέπουσαι βάσεις, καὶ τίνας τοῖς ἔναντίοις λειπτέον ἐυθμούς. οἶμαι δέ με ἀκηκοέναι κ. τ. λ.

P. 628 C. οὐ κακῶς δὲ λέγουσιν οἱ περὶ Δάμωνα τὸν ᾿Λθηναῖον ὅτι καὶ τὰς μόδις καὶ τὰς ὀρχήσεις ἀνάγκη γίνεσθαι κινουμένης πως τῆς ψνχῆς καὶ αἱ μὲν ἐλευθέριοι καὶ καλαὶ ποιοῦσι τοιάυτας, αἱ δ'ἐναντίαι τὰς ἐναντίας.

<sup>\*)</sup> De Musica II. p. 95. ότι γλη δὶ όμοιότητος οἱ φθογγοι συνεχοῦς μελοδίας πλάττουσι τε οῦκ δν ήθος ἔν τε παῖσι καὶ τοὶς ήδη προβεβηκίσι καὶ ἐνδομυχοῦν ἐξάγουσιν, ἐδήλουν καὶ εἰ περὶ Δάμωνα zie ook p. 99.

<sup>&</sup>quot;) De Aristidis Quintiliani fontibus I, Program Düren 1869—70. Zie verder von Jan, bij Pauly-Wissowa: Aristeides, 25 en Damon 17. Het is in Duitschland tegenwoordig de gewoonte den eersten uitgever van dezen schrijver Meibomins, Meibom te noemen. Dat is onjuist. De man was uit Holstein en heette Maibaum. Hij heeft hier in Holland blijkbaar zijn naam overgezet tot Meiboom, en dat weer verlatijnscht.

<sup>\*)</sup> P. 103, 104, ook 76. v. Jan Pauly-Wissows. Aristeides 25.

van zooveel heidensche goden, christelijk klinkt, waar hij van de zielen, in den hemel teruggekeerd, zegt: maar met kithara en lier alleen van de speeltuigen, als onbevlekte, loofden zij en eerden zij". 1)

Hij is zeer zwak in zijn bewijsvoering. Hij stelt zich soms te vreden met een bewering bewezen te rekenen zoodra zij is uitgesproken, <sup>2</sup>) of geeft den grootsten onzin ten beste zooals waar hij de geschiedenis van Ares en Aphrodite in dier voege verklaart dat hij <sup>3</sup>) Homerus onder Aphrodite de ziel, onder Ares de lichamelijke natuur wil laten bedoelen op zoo gezochte wijze dat hij zelfs in έρμῖνας, bedstijlen, Hermes hoort klinken.

Maar het doet niet af aan de waarde van een opmerking wanneer men er de verklaring niet aanstonds voor kan geven en juiste opmerkingen ontbreken niet. Zijn stijl is vaak langademig en omslachtig. Maar hij beschikt over een rijken woordenschat die hem veroorlooft te snelle herhalingen van hetzelfde woord te vermijden, zeldzame uitdrukkingen te pas te brengen, vaak, wat in het Grieksch vooral zoo nauw luistert, niet-alledaagsche samenstellingen die uit de voorzetsels hun tint krijgen ter snede te gebruiken en zich zóó soms kernachtig uit te drukken, in teekenende bewoordingen. Het zij mij veroorloofd een voorbeeld te geven dat allicht van Damon zelf afkomstig is, daar Plato zich juist, zooals wij zagen, hieromtrent op hem beroept 4): "Verder zijn van de maten zij die sneller leiding geven heet en werkdadig, die langzamer treuzelend, los en leegloopend, dan zijn sommige rond, zeer glad, samengedraaid en tot daden aansporend, andere, die door overvloed van klanken hun samenstel hebben zijn vadzig en klidderig en weer andere gemengd uit beiden en gematigd in hun bouw".

Hij beroept zich behalve op Cicero en Plato, wat hij natuurlijk niet van Damon kan hebben, naast dezen, op Heraklitus en Pythagoeïsche wijsheid. Hij gebruikt enkele malen een goed gekozen beeld en heeft soms aardige opmerkingen. Zoó waar hij er op wijst van hoeveel beteekenis de klank is voor den indruk der woorden waar hij zegt <sup>5</sup>)." Dit is een bewijs, dat indien soms bij de uitlegging de aandoening (πάθος) moet opgewekt worden dit niet te

<sup>1)</sup> Ρ. 110. κιθάρα δὲ καὶ λύρα μόνοις ὀργάνων ὡς εὐαγέστεροις ὕμνησάν τε καὶ ἐτίμησαν.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) O. a. Begin van CXVII, P. 102/103. <sup>3</sup>) P. 105/106.

<sup>&</sup>quot;) Ρ. 99/100. Έτι τῶν ἐυθμῶν οἱ μὲν ταχυτέρας ποιούμενοι τὰς ἀγωγὰς θερμοί τέ εἰσι καὶ δραστήριοι, οἱ δε βραδεῖς καὶ ἀναβεβλημένας ἀνειμένοι τε καὶ ἢσυχαστικοὶ ἔτι δὲ οἱ μὲν στρογγύλοι καὶ ἐπίτροχοι σφοδροί τε καὶ συνεστραμμένοι καὶ εἰς τὰς πράξεις παρακλητικοί, οἱ δε περίπλεψ τῶν φθόγγων τὴν σύνθεσω ἔχοντες ὕπτιοί τέ εἰσι καὶ πλαδαρώτεροι, οἱ δὲ μέσοι κεκραμένοι τε ἐξ ἀμφοῖν καὶ σύμμετροι τὴν κατάστασιν.

<sup>\*)</sup> P. 63. σημείου δέ καὶ γαρ εί ποτε δέοι κινείν κατὰ τὴν έρμηνείαν πάθος, οὐκ ἄνευ τοῦ παρεγκλίναί πως τὴν φωνὴν ἐπὶ τὴν μελωδίαν τὸ τοιοῦτον περιγίγνεται.

bereiken is zonder op eenigerlei wijze de stem te buigen tot de melodie." Zoó waar hij ter loops opmerkt welke beteekenis voor de krijgskundigen de krijgsdans heeft 1), blijkbaar in de meening dat zijn lezers wel weten hoeveel die voor de lichaamsoefening der soldaten deed. Zoo ook waar hij het heeft over de muziek der barbaren en er op wijst dat die der Pheniciërs en van hun afstammelingen in Libye met hun zucht tot opschik in overeenstemming is 2). Want wij wisten wel uit afbeeldingen 3) dat Semieten en Syriers in het algemeen bonte kleeding droegen, maar te lezen is het, zoo ver ik weet, zoo duidelijk niet.

Ook hier weer is men geneigd aan een ouden bron te denken, niet slechts om die Afrikaansche Pheniciërs maar om de keus der volkeren, die genoemd worden, in het algemeen. Alleen de Garamanten, de negers der Sahara, die naast de Iberiërs vermeld worden als voorbeelden van hartstochtelijkheid door gemis aan muziek, zouden het eerst aan den vroegen keizertijd kunnen doen denken, maar komen toch reeds bij Herodotus 4) voor. Die Iberiërs, de Thraciërs en Galliërs laten vrij groote ruimte van tijd, maar de Opiciërs en Lucaniërs, waarmede hij zijn opsomming aanvangt, als voorbeeld van hen, die in het geheel niet geproefd hebben van muziek, en, indien zij der begeerte in het gevlei komen, ongevoelig zijn als een kudde, wijzen op een zeer vroegen bron.

Nu is het denkbaar dat iets van de leer van Damon eeuwen lang, zooals Aristides <sup>5</sup>) schijnt te beweren, mondeling werd overgeleverd bij het onderwijs, maar dat geldt toch bezwaarlijk van diergelijke voorbeelden en nu er geen geschriften van hem genoemd worden zou ik geneigd zijn tot een andere oplossing te komen.

De leer van Damon vinden wij, zooals gezegd, in groote trekken bij Plato, die zich op hem beroept, maar vooral bij Aristoteles <sup>6</sup>), soms bijna in de eigen bewoordingen van Aristides, die toch op

<sup>1)</sup> P. 71 ἐν δὲ τοῖς πολέμοις, ἐν οῖς μάλιστα εὐδοκίμησε καὶ εὐδοκιμεῖ (προσθήσω δὲ καὶ εὐδοκιμοίη) (hij spreekt van het Romeinsche rijk) τὴν μὲν κατὰ πυρρίχην τῶν τακτικῶν μελέτην ὡς διὰ μουσικῆς ποιεῖται, τί δεῖ καὶ λέγειν; πᾶσι γὰρ δήπου καὶ ταυτὶ Φανερά.

<sup>1)</sup> P. 72. πάλιν δὲ οῖς εἰς τὸ παρὰ Φύσιν διεστράφη τὰ τῆς μουσικῆς, εἰς Φαυλότητα καὶ κακομουσίαν, τούτων οἱ μὲν τὸ ἐπιθυμητικὸν θεραπεύοντες τάς τε ψυχάς εἰσιν λίαν ἀνειμένοι καὶ τὰ σώματα οὐ δέον ὡραίζοντες, ὡς οί τε περὶ τὴν Φοινίκην καὶ οἱ τούτων κατὰ τὴν Λιβύην ἔκγονοι,... daarentegen voor wie tegen hun aard, de dingen der natuur zijn verkeerd in gemeenheid en slechte muziek, daarvan zijn sommigen, de begeerte dienende, wat hun ziel betreft veel te losbandig, wat hun lichaam onbehoorlijk opgedirkt, zooals die van Pheniciën en hunne afstammelingen in Libye.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Behalve wat in de costuumboeken staat, verwijs ik naar Wreszinski, Atlus z. altäg. Kulturgesch. T. 4; Museum of Fine Arts Bulletin VI. (n°. 36) blz. 48; Transaction of the Soc. of Bibl. Arch. VII. 1882 Tel-el-Yahoudeh Pl. I en II. Journ. of Hell. Stud. XII 1891. Pl. IX—X.

<sup>\*)</sup> IV. 183. \*) P. 75. \*) Politica VIII, 4-7.

één plaats bezwaar tegen de opvatting van Plato maakt. Aristoteles nu noemt Damon hier niet, maar wel Archýtas van Tarente, wiens naaste buren de Opiciërs en Lucaniërs waren en van wien een geschrift wordt vermeld met den titel περὶ παιδεύσεως ἠθικῆς ¹), dat als onecht geldt, wegens de overeenkomst met Aristoteles. Bedenkt men evenwel hoe bevriend hij met Plato was, dat Aristoteles hem juist aanhaalt, waar hij over de opvoeding tot stemming door de muziek handelt en bovenal dat Archytas een wijsgeerig musicus was, dan zou men geneigd zijn te vragen of niet deze Pythagoreër, al blijkt daar uit het kleine stukje dat wij hebben niets van, de leer van Damon op schrift heeft gebracht, een leer die ook bij onzen Athener wel op Pythagoreïsche wijsheid moet opgebouwd zijn geweest. Ter verklaring van dezen samenhang hebben wij alleen aan te nemen, dat Damon tijdens zijn ballingschap naar Zuid-Italië is gegaan en Archytas, als zeer jonge man, misschien zijn leerling kan zijn geweest.

Anderen, beter thuis in de geschiedenis der Grieksche wijsbegeerte, zullen dit vraagstuk op nieuw moeten onderzoeken, uitgaande van dit nieuwe gezichtspunt. Wanneer, om iets te noemen, Archytas als voorbeeld geeft 2): Hij die zegt van de Atheners, dat zij naar verhouding goede mannen zijn en hij die zegt dat zij in dankbaarheid te kort schieten, zeggen geen tegenovergestelde dingen", dan kan ons dat voor dezen Tarentijn verdacht voorkomen, maar wordt het eer een bevestiging van echtheid, als Damon door zijn mond zou spreken. Sokratische wijsheid ook behoeft ons evenmin te verrassen bij Archytas, den vriend van Plato, als te verbazen wanneer zou kunnen blijken dat Damon daarin zijn grooteren "makker" 3) was voorgegaan. Alexandros έν διαδοχαῖς noemt Damon zelfs den leermeester van Socrates 4). Anderer zijds was Prodikos die van beiden 5), wat op zich zelf misschien reeds veel verklaart. Het zou niet de eerste maal wezen dat wat werk van een navolger leek, van een voorganger bleek te zijn.

Aristides begint zijn tweede boek met het vraagstuk in dezer voege te stellen 6). "Vervolgens zullen wij dit moeten onderzoeken, of het mogelijk is op te voeden door muziek, of niet en met nuttig

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Stobaeus Florilegium I 70. Ongelukkig is bij Philodemus de naam weggevallen van den schrijver die zich op Damon beroepen had. Pauly-Kroll Suppl. III. Sp. 324 Damon 17.

²) Stob. Eclog. II. 2. P. 24. Ὁ γὰρ λέγων περὶ ᾿Αθαναίων, ὡς ἐντι κατὰ λόγον ἄνδρες ἀγαθοὶ, καὶ ὁ λέγων ὡς ἐντι περὶ χάριτας Φαῦλοι, οὐα ἐναντία λέγοντι.

a) Plato Laches. P. 197. D. biogen. Laert. II. 19. b) Plato t. a. P. c) P. 59. Τὸ δὲ μετὰ τσῦτο δεόντως ἄν ἐπισκεψόμεθα πότερον δυνατὸν παιδεύειν διὰ μουσικῆς ἢ τοὐναντίον, καὶ χρήσιμον ἢ οὐδαμῶς, καὶ σύμπαντας ἢ τινὰς, καὶ διὰ μιᾶς,μηλοποίλας ἢ διὰ πλειόνων, καὶ πρὸς τούτοις είτε καθάπαζ οὐδεμία χρῆσις τῶν εἰς παίδευσιν ἀποδοκιμαζομένων ἢ κὰκ τούτων ἔστιν ἐνιαχοῦ τὴν ἀφέλειαν ταύτας γὰρ τὰς ἀπάσας ἀμφισβητήσεις ὁ παιδευτικὸς ἐπιδέχεται τρόπος.

gevolg, of in het geheel niet en allen, of sommigen en door éen toonzetting, of door verschillende en of er heelemaal geen gebruik is voor die soorten, die voor de opvoeding afgekeurd zijn, of dat daarvan nog eenigerlei hut is te verkrijgen, want alle deze vraagstukken behandelt de opvoedkunde."

Zijn lange betoog te volgen zou geen zin hebben. In het kort komt het hierop neer dat de ziel van tweeërlei aard is, meer geestelijk: het verstand, meer lichamelijk: het gemoed. Met het eerste heeft hii zich hier eigenlijk niet bezig te houden en waar hij zich daarover uitlaat 1) geeft hij beschouwingen over Homerische verzen ten beste, die geen hoogen dunk geven van het onderricht waartoe zij behooren, in welken tijd zij dan ook op school in zwang mogen zijn geweest. Het gaat verder over de opvoeding van het gemoed. In het kort komt het hierop neer dat de ziel een harmonie 2) is zooals de Pythagoreërs leerden en zij, zooals met een aangeslagen snaar een gelijk gestemde meetrilt, 3) de stemming ondergaat, door de harmonie der muziek te voorschijn geroepen. Stemmingen, bij herhaling door nabootsing opgewekt, drukken een blijvenden stempel op het gemoed. 4) Kinderen zijn van nature bewegelijk en tot zingen geneigd. 5) Daarvan is partij te trekken, door hun opvoeding door muziek, die gelijktijdig door woord en beweging invloed op hen uitoefent. 6) Maar daarbij is nauwlettend toe te zien op den aard der muziek, 7) te vermijden wat hartstochten, παθήματα 8) opwekt of verwijfd maakt, te kiezen wat stemming, ήθος, 9) wekt en tot manmoedigheid, ἀρετή, 10) leidt. Wij hebben geen reden dit alles in bijzonderheden na te gaan. Het is voor ons doel genoeg er op te wijzen dat de Dorische toonzetting hiertoe alleen geschikt geoordeeld wordt als mannelijk 11) en het fluitspel dat reeds de Pythagoreërs 12) ontrieden met nadruk veroordeeld wordt als vrouwelijk, klagend en huilerig, 18) waarbij vrouwelijk natuurlijk als onmannelijk is op te vatten, 14) de speeltuigen die besnaard zijn verkozen worden, als minder hartstochtelijk, 15) terwijl natuurlijk de verwijzing naar Athene en Marsyas en diergelijke niet ontbreken. 16) Ik kan niet nalaten dit hier nog aan te halen. 17) "Want hetzelfde toch zeggen zij dat het verhaal

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) P. 80 vv. <sup>2</sup>) P. 103. <sup>3</sup>) P. 107. <sup>4</sup>) P. 64. <sup>5</sup>) P. 62. <sup>9</sup>) P. 64. <sup>7</sup>) P. 68. <sup>8</sup>) P. 75. <sup>9</sup>) P. 79. <sup>10</sup>) P. 74, 80. <sup>11</sup>) P. 96. <sup>23</sup>) P. 110.

<sup>13)</sup> Ρ. 101. Θήλυ δὲ τὸν αὐλὸν τὸν Φρύγιον, γοερὸν τε όντα καὶ βρηνώδη. Ρ. 107/8.

<sup>14)</sup> P. 77/8, 79, 91, 96. 15) P. 107. 16) P. 109 en 108.

<sup>17)</sup> P. 108. ταὖτὰ γὰρ δὴ καὶ τὸν μεθον ἐνδείκνυσθαί Φασι τὸν Μαρσύαν, τα ᾿Απόλλωνος ὅργανά τε καὶ μέλη προτιμήσαντα τὸν μὲν γὰρ Φρύγα τὸν κρεμασθέντα ὑπὲρ ποταμὸν ἐν Κελαιναῖς ἀσκοῦ δίκην τὸν ἀέριον καὶ πλήρη πνευμάτων καὶ ζοφώδη τυγχάνειν τόπον ὑπεράνω μὲν ὑδατος ৬ντα, τὸν δὲ αἰθέρος ἐξερτημένου.

aanwijst van Marsyas, dat de voorkeur geeft aan de speeltuigen en wijzen van Apollo, want de Phrygier die opgehangen is boven de rivier te Kelaenae op de wijze van een zak, vond een luchtige plaats vol winden en duister, boven het water zijnde, en gene hangt aan den aether".

Voor de opvoeding zou het fluitspel schadelijk zijn en het is daarom af te keuren al moge men het toelaten tot verstrooiing van den grooten hoop, voor wie de schrijver een groote minachting heeft, omdat zij nu eenmaal niets beters waard zijn. 1)

Ook hierin herkennen wij dien democraat, wiens minachting van den demos blijkt uit den raad, dien Aristoteles 2) hem aan Perikles laat geven, door de instelling van een daggeld voor de gezworenen: "aan de menigte hun eigen geld te geven".

Het ligt dus voor de hand dat Damon, de musicus, niet alleen de man is geweest die er Perikles toe bracht allereerst het Odeion te bouwen, <sup>3</sup>) waardoor de spot nog scherper wordt van Kratinus, die Perikles, als het schervengericht voorbij is, waarbij Damon viel, laat optreden met het Odeion op zijn schedel, <sup>4</sup>) maar hij, voor wien, volgens Plato, <sup>5</sup>) "geenszins de wijzen der muziek aangeroerd worden zonder de hoogste wetten van den staat", vooral de afschaffing van het fluitspel bij de opvoeding der jeugd, als leervak op de school dus, heeft doorgezet, en wel vóór omstreeks 445, den vermoedelijken tijd van zijn val.

Hiermede is natuurlijk geenszins in strijd dat hij als de uitvinder van een nieuwen toonaard, de ἐπανειμένη \*λυδιστί <sup>6</sup>) doorging. Voor den lierspeler van beroep gold niet hetzelfde als voor de opvoeding der jeugd.

Plutarchus 7) en Gellius, 8) die zich op Pamphila beroept, geven een ander verhaal, dat goed bekeken, wel een bevestiging zou kunnen zijn. Alcibiades zou geweigerd hebben verder fluitles te krijgen, omdat het fluitspel onvrij en onedel was, den zang uitsloot en het gelaat ontsierde, onder beroeping op Athene, die de fluiten weg wierp en Apollo, die den speler vilde. Het zijn eenige, maar niet alle van de reeds genoemde redenen en het spreekt van

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) P. 69/70.

<sup>2)</sup> De Rep. Ath. XI. 27. 27. διδόναι τοῖς πολλοῖς τὰ αὐτῶν.

a) Het juiste jaar is niet bekend. Judeich, Topographie van Athene blz. 74 noot 8 neemt kort na 445 aan, de voltooiing na 442.

<sup>)</sup> Plut. Per. XIII. 8. Ο σχινοκέφαλος Ζεὺς ύδε προσέρχεται Περικλέμς τῷδεῖον ἔπι τοῦ κρανίου ἔχων, ἔπειδὴ τοὐστρακον παροίχεται,

δ) Rep. P. 424. C. οὐδαμοῦ γὰρ κινοῦνται μουσικῆς τρόποι ἄνευ πολιτικῶν νόμων τῶν μεγίστων, ὡς Φησί τε Δάμων καὶ πείθομαι.

<sup>°)</sup> Plutarch. de Musica P 1136 E. ') Alcib. II. 5-7. °) Noct. Att. XV. 17.

zelf dat wegens den onwil van een enkelen schooljongen, al heette hij Alcibiades, geen wet werd gewijzigd. Maar het lijkt niet moeilijk te gissen waar het verhaaltje vandaan kwam. Het is juist iets voor een dichter der Attische Comedie ons zulk een belachelijke voorstelling van de oorzaak der wijziging te geven van de muziekles. Pamphila kan de geleerde mannen uit haar omgeving de plaats hebben hooren aanhalen en die voor goede munt hebben genomen.

Wij zullen weldra omtrent Kleon juist zulk een schooljongensverhaal bij Aristophanes vinden. De comediedichter heeft zelfs ditmaal de woorden van den knaap misschien niet eens behoeven te verzinnen; ze alleen een gewicht in den schaal doen leggen dat zij niet bezaten, want wij weten door Plato, dat hij werkelijk geen fluitspelen had willen leeren. 1) Alcibiades die in 431, in den slag bij Potidaea, meestreed, moet toen minstens 20 jaar oud zijn geweest en is dus in 451 of eerder geboren. Kleine potjes hebben groote ooren en wanneer er bij Perikles, zijn voogd, druk gesproken werd over de nadeelen van het fluitspel en de wenschelijkheid het op school af te schaffen, is het dan niet natuurlijk dat hij er het een en ander van opving en, met zijn aanleg in overeenstemming, dat hij tegen de les in opstand kwam?

Zou dat waar zijn, dan mogen wij die gebeurtenis ook niet veel vroeger zetten dan 445. Zoo schijnt wel alles erop te wijzen dat het schervengericht, waarbij Damon viel, vrij spoedig op zijn wetswijziging is gevolgd en dat, zou zijn val soms pas in de laatste jaren van Perikles te plaatsen zijn, de afschaffing van het fluitspel toch in zijn vroegeren tijd moet vallen.

Maar het was niet het fluitspel alleen waarom het ging. Dit heeft wel meer, na tijden van roem, als toen Kuhlan zijn melodiën dichte en Quantz voor een fluitspelend koning als Frederik de Groote schreef, tijden van minachting gehad, zooals toen men, een eeuw later, de liefhebbers sarde met de vraag wat leelijker klonk dan éen fluit. Het ging om den heelen aard der muziek en haar uitvoering. Damon verlangde geen staan in de houding zooals wij op de vazen vonden, maar beweging in de maat en juist wat hij daaromtrent zeide heeft blijkbaar den indruk gemaakt hem in 't bijzonder eigen te zijn, <sup>2</sup>) zelfs van standen schijnt hij invloed op de stemming verwacht te hebben, <sup>3</sup>) "Alleen de muziek voedt op

<sup>1)</sup> Alc. P 106 E. Socrates zegt: où yàp òù addeiv ye iseles maseiv.

<sup>2)</sup> Zie blz. 19 noot 1.

\*) Aristides P. 93. μόνη δὲ μουσική καὶ λόγφ καὶ πράξεων εἰκόσι παιδεύει, οὐ δὶ ἀκινήτων οὐδὶ ἐφ' ἐνὸς σχήματος πεπηγότων, ἀλλὰ δὶ ἐμψύχων, ἀ καθ' ἔκαστον τῶν ἀπαγγελλομένων ἐς το οἰκεῖον τήν τε μορφήν καὶ τὴν κίνησιν μεθίστησι.

door het woord en de gelijkenis der handelingen en niet door onbewegelijke en in een stand vastgestelde, maar door levende beelden die, naar gelang van wat zij mededeelen, vorm en beweging naar behooren wijzigen'' en 1) "daarom vooral is zulk onderwijs passend voor de kinderen, opdat hun door de nabootsingen en gelijkenissen in hun jonkheid overkomt te weten en door gewoonte en oefening te begeeren, wat hun als zij volwassen zijn in ernst past''.

Dans aan zang en muziek dus gepaard moest het gemoed der knapen vormen tot mannen en misschien mogen wij hiermede in verband brengen de woorden van den Dikaios bij Aristophanes <sup>2</sup>) die van de knapen uit den goeden ouden tijd spreekt en zegt dat het onderwijs huu leerde een lied te oefenen de dijen niet aaneengesloten, bewegend dus. De Wolken zijn van 421 en die schoolherinneringen kunnen dus een 35 jaar oud geweest zijn.

Dan was verder voor Damon de Dorische toonzetting de eenige die tot het beoogde doel leidde. 3)

Nu hebben wel Plato en Aristoteles zijn leer, in hoofdzaak tot de hunne gemaakt, maar het is toch de vraag of er te Athene een eerlijke proef mee genomen is, zoodat wij het hem niet kunnen verwijten, indien er niets mee schijnt bereikt te zijn. Het lijkt weinig waarschijnlijk. Wij hebben een aanwijzing, dat zoo de fluit al afgeschaft bleef op de school, de Dorische toonzetting geenzins de eenige werd. Het hoogadelijke koor in de Ridders van Aristophanes 4) bespot Kleon, uit het mindere volk voortgekomen, met de woorden: "Maar ook ik verwonder mij over zijn varkensmuziek. Want de knapen die met hem school gingen zeggen dat hij de dorische alleen, als stemmend bij de lier, en geen andere, wilde leeren, waarop de lierspeler, boos, hem beval zich weg te scheeren, daar die knaap niet anders harmonie kon leeren dan (net eene woordspeling die niet te vertalen is) omgekocht".

Als een andere Alcibiades zien wij Kleon hier en van den waren zal dus de comedie iets diergelijks verteld hebben, maar tevens vinden wij een schoolmeester die van het uitsluitende heil van de Dorische voois niet wil weten. Wij verwonderen ons dan ook niet

<sup>1)</sup> Τ. ε. p. P. 64. δίδ καὶ μάλιστα τοῖς παισίν ή τοιαύτη παιδεία μετελευστέα, δπως διὰ τῶν ἐν νεότητι μιμήσεών τε καὶ διμοιώσεων εἰδέναι τε καὶ ἐπιθυμεῖν σφίσι δία συνήθειαν καὶ μελέτην συμβαίνοι τὼν ἐν ἡλικία μετὰ σπουδής ἐπιτελουμένων.

<sup>\*)</sup> Nubes v. 127. είτ' αὖ προμαθείν ἄσμ' ἐδίδασκεν, τὼ μηρὼ μὴ ξυνέχοντας.

<sup>2)</sup> Ρ. 96. καὶ τῶν τρόπων τοίνυν ὁ μὲν δώριος βαρύτατος καὶ ἄρρενς πρέπων ήθει.

<sup>\*)</sup> v. 985—96. άλλα καὶ τός την ε βαυμάζω της δομουσίας αυτό. Φασὶ γὰρ αὐτον οί παϊδες, οι ξυνεφοίτων, την δωριστὶ μόνην μεν άρμόττεσλαι θαμά την λύραν, άλλην δ'οὐκ ἐθέλειν μαθείν κζιτα τον κιλαριστην όργισθέντ ἀπάγειν κελεύειν, ὡς άρμονίαν ἡ παῖς οὖτος οὐ δύναται μαθείν ήν μη δωροδοκιστί.

langer dat Damon het veld heeft moeten ruimen, wanneer hij de schoolmeesters tegen zich had.

Tegenover den lof bij Plato staat ook de hoon bij Philodemus 1), die van Epikurus afkomstig kan zijn.

Maar zelfs al was Damon gebleven, lijkt het nauwlijks waarschijnlijk dat hij over voldoende medewerkers, die zijn bedoelingen maar zoo dadelijk wisten uit te voeren, zou hebben kunnen beschikken en over genoeg verscheidenheid van liederen, ten volle berekend bij de opvoeding der knapen die stemming te wekken, die ze tot hartstochteloosheid en mannelijke deugd leidde. Wij kennen er geen. Aristophanes <sup>2</sup>) schijnt er een paar te noemen Παλλάδα περσέπολιν δεινάν en Τηλέπορόν τι βόαμα waarvan het eerste van Lamprokles was, <sup>3</sup>) die als de leermeester van Damon genoemd wordt. <sup>4</sup>)

Aanwijzingen omtrent de woorden geeft Aristides niet en verdere nauwelijks. Men zal toch waarlijk in plaats daarvan niet kunnen volstaan met wat hij bazelt over mannelijke klanken van klinkers en medeklinkers, wat geheel den stempel van zijn eigen tijd draagt, door gelijkstelling van  $\varepsilon$  en  $\alpha\iota$  en het onvermeld laten van  $\iota$ ,  $\upsilon$ ,  $\varepsilon\iota$  en  $\alpha\iota$  nu de  $\eta$  besproken is.  $\delta$ )

Men moet tevreden zijn met wat hij over de muziek zegt, in deze woorden: <sup>6</sup>) in de harmonieën toch, die van hem (Damon) zijn overgeleverd, zijn van de gedragen klanken nu eens de vrouwelijke, nu eens de mannelijke in overvloed te vinden, of in gering aantal, of in het geheel niet aanwezig, maar klaarblijkelijk om voor de stemming van iedere ziel ook een passende harmonie te hebben. Daarom is van de deelen van de melodie de pesseia (d. i. het voortdurend aanslaan van een zelfde snaar) het nuttigst, die telkens in de keuze der noodigste tonen gezien wordt".

Tot mijn leedwezen moet ik aan de kenners van muziek geheel overlaten de waarde van deze mededeeling te beoordeelen. Ik kan alleen het vermoeden uitspreken dat, in samenhang met wat wij over zijn beoordeeling der maten vernamen, het hier ten deele ten minste om rust en zelfbeheerschen zal te doen zijn geweest en

<sup>1)</sup> Uitganf van Kemke, Leipzig 1884. S. 104 (IV. col 33—34) καὶ Δάμων, εἰ τοιαύτα πρὸς τοὺς ἀληβιοὺς ἀρεοπαγίτας ἔλεγε καὶ μὴ τοὺς πλαττομένους, ἐφενάκιζεν ἀτηρώς.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nub. v. 967.

<sup>\*)</sup> Schol Plato. Alcib. I. 118 c.

<sup>4)</sup> Schol. Arist. Nub. v. l.; Schol Aristidis III. 537.

P. 92-94.

<sup>\*)</sup> P. 95. ἐν γοῦν ταῖς ὑπ' αὐτυῦ παραδεδομέναις ἀρμονίαις τῶν Φερομένων Φθόγγων ἐτὰ μὲν τοὺς θήλεις, ὁτὰ δὰ τοὺς ἄρρενας ἔστιν εύρεῖν ἤτοι πλεονάζοντας, ἢ ἐπ' ἔλαττοῦ ἢ οὺδ' ἔλως παρειλημμένους, δῆλον ὡς κατὰ τὸ ἢθος ψυχῆς ἐκάστης καὶ ἀρμονίας χρησεμευσύσης διὰ καὶ τῶν μερῶν τῆς μελοποιίας ἡ καλουμένη πεττεία τὸ χρησιμώτατου, ἐν ἐκλογῆ τῶν ἀναγκαιοτώτων Φθόγγων ἐκάστοτε θεωρουμένη.

daarbij nog even wijzen op het verhaaltje dat bij Martianus 1) staat hoe hij een dronken jonge man ontnuchterde door den fluitspeler te gelasten een wijs met enkel spondeeën te blazen. Aan de waarheid van diergelijke vertelseltjes behoeft men niet te hechten. Zij kenmerken een kunstrichting niet minder wanneer zij geheel verzonnen zijn.

Een opmerking wensch ik evenwel aan de deskundigen voor te leggen. Ook in de hedendaagsche muziek komt de herhaling van een toon niet zelden voor, in liederen zoo het schijnt vaak in den aanhef, maar toch ook elders. Het lijkt mij dat dit kunstmiddel gezocht wordt om aan de woorden die het begeleidt bijzonderen nadruk te verleenen.

Mag ik ten slotte er op wijzen, dat zoo een Tyrtaeus en een Körner in den regel te zeldzaam zijn om met hun kunst de opvoeding der jeugd te vullen, er wel aanwijzingen bestaan voor de opvoeding van breede lagen van het volk tot geloof door psalmen en gezangen, tot vaderlandsliefde door het volkslied. Bij het laatste vooral is het zeker de muziek, die de gedachte zoo diep inprent in de zielen dat zij tot een alles overheerschende overtuiging wordt. Dat mogen wij vermoeden van het Έν μύρτου κλαδὶ τὸ ξίφος Φορήσω, dat Athene bewaard heeft voor een nieuwe tyran, dat zal, nieen ik, gelden van het Wilhelmus, dat als drager van de liefde van het volk voor den Vader des Vaderlands en zijn nazaten, die op zijn Friesche neven overbracht, dat is zeker waar in Frankrijk van de Marseillaise, als uiting van de zegevierende omwenteling en ik vraag mij af of de millioenen, thans onder de meest in het oog loopend valsche leuzen, worstelend op leven en dood, tot algeheele vernietiging toe, om dingen die voor de meesten zoo veraf liggen en zoo ongrijpbaar zijn, als de Bagdad-spoorweg, dit vol zouden houden, wanneer de ziel der volkeren niet gestemd was op een Rule Brittania en een Deutschland Deutschland über Alles.

Plato <sup>2</sup>) spreekt de gedachte van Damon kort en krachtig uit in de woorden dat "het meest doordringen in de diepte van de ziel de maat en de harmonie en zij maken zich het stevigst van haar meester".

Vraagt men de oorzaak? Het kan bezwaarlijk alleen aan de kunst te danken zijn, voor wie niet allen gevoel hebben. Zou misschien de mensch, die zong eer hij leerde spreken, daarom in zijn binnenste wezen nog altijd sterker worden geroerd door het gezongen, dan door het gesproken woord?

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) IX. 926.

<sup>2)</sup> Pol. p. 401. D. στι μάλιστα καταδύεται εἰς τὸ ἐντὸς τῆς ψυχῆς ὁ τε ῥυθμὸς καὶ ἀρμόνια, καὶ ἐρρωμενέστατα ἄπτεται αὐτῆς.

# THE OCEAN IN THE LITERATURE OF THE WESTERN SEMITES

RV

#### A. J. WENSINCK

Verhandelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen te Amsterdam

#### AFDEELING LETTERKUNDE

NIEUWE REEKS

DEEL XIX. N°. 2

AMSTERDAM
JOHANNES MÜLLER
1918

# THE OCEAN IN THE LITERATURE OF THE WESTERN SEMITES



#### PREFACE

It may seem rather arbitrary to write a monograph on the ideas of the Western Semites concerning the Ocean. For it is well known that the ideas of the Israelites for example on this point are closely akin to those of the Babylonians and that the theories found in Muslim authors show a great deal of affinity to those of the Greeks.

I have two arguments which may justify the geographical boundaries of the present study. In the first place it seemed superfluous to add to the materials united in the following pages those data from Greek and Babylonian literature that are known to be within the reach of every scholarly reader. Further these additions might give the impression that Greek and Babylonian cosmography were treated too. This would indeed be beyond my powers.

In the second place I must remark that a treatise on the ideas of the Greeks, the Western Semites and the Babylonians would not form an any less arbitrary selection from the cosmographic ideas of ancient peoples. For such a definition of the subject would have brought us face to face with several questions that are not yet sufficiently elucidated to be solved. I will mention only the following: what is the relation between the Babylonian and the Sumerian ideas on this and on other points? Is there any relation between Babylonia and Egypt concerning cosmographic views? Where did the Greeks get their cosmographic ideas?

My conclusion is that enlarging the subject Westward and Eastward would not meet the objections mentioned. So I am conscious of dealing arbitrarily, but at the same time convinced that this arbitrariness could scarcely be avoided. The best method of research in subjects like the present seems to me that different groops of literature should be taken separately by different inquirers; a comparison of their results may procure us a wide view of the subject which might enable us to trace the course such ideas have followed in antiquity and the Middle Ages.

A further point is to be observed. When a résumé of the present study was delivered as a lecture to a private circle, Professor Snouck Hurgronje warned me, that the ideas here called the ideas of the Western Semites cannot be appropriated to these peoples with certainty; they possibly belong to others and may have found a fortuitous unity in nearer Asia only. I willingly acknowledge the justness of this remark. So the collection of materials given in the present study is only to be taken as such; it does not bear a conclusive character. I only hope, that it may be of use to others, Semitic and non-Semitic scholars, who make investigations in cognate fields.

It is my agreeable duty to express my warmest thanks to Mrs. Kuenen-Wicksteed for her careful revision of the English text of this monograph.

Leiden, 1918.

A. J. Wensinck

# CONTENTS

|           |       |       |      |      |       |     |      |     |     |    |   |   |   |  | Page |
|-----------|-------|-------|------|------|-------|-----|------|-----|-----|----|---|---|---|--|------|
| Preface   |       |       |      | •    |       |     |      |     |     |    |   |   |   |  | v    |
| Contents  |       |       |      |      |       |     |      |     |     |    |   |   |   |  | VII  |
| Reference | es .  |       |      |      |       |     |      |     |     |    |   |   |   |  | 1X   |
| Chapter   | I. I  | The   | ocea | n in | th    | .e  | cosr | nog | gon | у  |   |   |   |  | I    |
| Chapter   |       |       |      |      |       |     |      |     |     |    |   |   |   |  |      |
| A. Th     | e oce | an    | unde | r th | e e   | ar  | th   |     |     |    |   |   |   |  | 15   |
| B. Th     | e oc  | ean   | abov | e tl | he e  | ear | th   |     | •   |    | • |   |   |  | 19   |
| C. The    | e oce | ean : | roun | d th | ie e  | ar  | th   |     |     |    |   |   | • |  | 2 I  |
| Chapter   | III.  | The   | cha  | ract | er o  | of  | the  | oc  | ear | ı. |   |   |   |  | 40   |
| A. Th     | e oce | ean   | as a | neg  | gati  | ve  | por  | wei | r.  |    |   |   |   |  | 40   |
| B. Th     | e oce | an    | as a | nos  | sitiv | e   | now  | er  | _   | _  |   | _ | _ |  | 56   |

# REFERENCES

- L'Abrégé des merveilles, trad. par Carra de Vaux (Paris 1898).
- Abu 'l-Fida', ed. Reinaud et de Slane (Paris 1840); trad. par Reinaud et Guyard (Paris 1848 and 1883).
- Abū Zaid Aḥmed ibn Sahl al-Balkhī, Kitāb al-Bad' wa 'l-Ta'rīkh, éd. et trad. par C. Huart in Publications de l'école des langues orientales vivantes, série IV, t. XVI—XVIII, XXI (Paris 1899—1904).
- Afrahat, ed. et vertit Parisot in Patrologia Syriaca ed. Graffin, vol. I, II (Paris 1895).
- Alexanderlied herausg. und übers. von Hunnius in ZDMG, 1906, p. 169 sqq.
- d'Avezac, Les îles fantastiques de l'Océan occidental au moyenâge (Paris 1845).
- Azraķī, ed. Wüstenfeld in Die Chroniken der Stadt Mekka, vol. I (Leipzig 1858).
- Bakrī, ed. Wüstenfeld (Göttingen and Paris 1876—77), 2 vols. Bar Hebraeus, Ethicon, ed. Bedjan (Paris 1898).
- Bereshit Rabba (Amsterdam 1641—42).
- Bibliotheca Geographorum Arabicorum, ed. De Goeje (Leiden 1870—1906), 9 vols. (= B.G.).
- Pseudo-Callisthenes, ed. Car. Müller in Arriani Anabasis et Indica (Paris 1846).
- Canaan, Volksmedizin im Lande der Bibel.
- The Cave of Treasures = Die Schatzhöhle, herausg. und übers. von Bezold (Leipzig 1883-88), 2 vols.
- A Syriac Cosmological tract, ed. Furlani, JRAS, 1917, p. 245 sqq.

Dimashķī, ed. Mehren (Petersburg 1866).

Diyārbekrī, Ta'rīkh al-Khamīs (Kairo 1283), 2 vols.

- Si Ephraim Syri Opera edd. Benedictus et Assemani (Rome 1732—46), 6 vols.
- I. Friedlander, Die Chadhirlegende und der Alexanderroman (Leipzig and Berlin 1913).
- H. Gunkel, Schöpfung und Chaos (Göttingen 1895).

Ḥalabī, Sīra (Kairo 1292), 3 vols.

The History of Alexander the Great, being the Syriac version of Pseudo-Callisthenes (Cambridge 1889).

Ibn al-Athīr, Kāmil, ed. Tornberg (Leiden 1867-76).

Ibn al-Wardī, Fragmentum libri Margarita mirabilium, ed. Tornberg (Upsala 1835—39), 2 vols.

Idrīsī, éd. et trad. par Dozy et de Goeje (Leiden 1866).

Isaac of Ninive, De perfectione religiosa, ed. Bedjan (Paris 1909).

Das Johannesbuch der Mandäer, herausg. und übersetzt von Lidzbarski (Giessen 1905—15), 2 vols.

Ķazwīnī (I), 'Adjā'ib al-makhlūķāt, ed. Wüstenfeld (Göttingen 1849).

Kazwīnī (II), Āthār al-bilād, ed. Wüstenfeld (Göttingen 1848). Kisā'ī, 'Adjā'ib al-malakūt, Leiden Ms., Warner 538.

Kuth al-Dīn, ed. Wüstenfeld in Die Chroniken der Stadt Mekka, vol. III (Leipzig 1857).

De Lagarde, Materialien zur Kritik und Geschichte des Pentateuchs (Leipzig 1867), 2 vols.

The Life and Exploits of Alexander the Great being a series of Ethiopic texts, ed. Budge (London 1896), 2 vols.

Le Livre des merveilles de l'Inde, éd. et trad. par v. d. Lith (Leiden 1883).

Marāṣid al-iṭṭilā', ed. T. G. J. Juynboll, (Leiden 1850—64), 6 vols.

Mas'ūdī, Les prairies d'or, éd. et trad. par Barbier de Meynard et Pavet de Courteille (Paris 1861—77), 9 vols.

Midrash Kohelet, ed. of Lemberg (1861), 5 vols.

Midrash Shoher Tob, ed. of Warsow (1875).

Midrash Tanhuma (Stettin 1860).

Mudjīr al-Dīn al-Ḥanbalī, Kitāb al-Uns al-djalīl (Kairo 1283), 2 vols.

Nuwairī, Nihāyat al-Arab, Leiden Ms. 2 a.

The Odes and Psalms of Solomon, ed. and transl. by Rendel Harris, 2<sup>nd</sup> ed. (Cambridge 1911).

Țabarī, Annales, cum aliis ed. De Goeje (Leiden 1879—1901). Țabarī, Tafsīr (Kairo 1901—03).

Tha'labī, Ķiṣaṣ al-Anbiyā' (Kairo 1290).

Wünsche, Die Sagen vom Lebensbaum und Lebenswasser (Leipzig 1905).

Yāķūt, Mu'djam, ed. Wüstenfeld (Leipzig 1866—73), 6 vols.



#### CHAPTER I

### THE OCEAN IN THE COSMOGONY

It is not only remote Semitic antiquity that has produced cosmogonic stories; even in so late a time as the Christian aera we observe how popular phantasy, though checked by sacred books and their official interpreters and guardians, worked upon a subject which of old fascinated human imagination. This phantasy, however, takes a different direction; monotheism put an end to the strife between different gods and nature became an instrument at the service of the one God. Of course this change did not take place at one period; the Mandaeans for example were at liberty to work out or to gather products of a polytheistic scheme, at a time when Jews and Christians remembered their polytheistic Past only very dimly, if they did at all. It is even true that the biblical story of the creation, as it is written in the book of Genesis, contains only very few features recalling its mythologic pattern. Later biblical literature on the other hand contains allusions of a much more definite kind. It is Gunkel's merit to have carefully collected and explained in his Schöpfung und Chaos these scattered sayings and to have shown that they are fragments from cosmological tales differing from those which have come down to us.

Comparing the nature of the ocean as it is described in mythological and semi-mythological passages, with its character in those literary products which might be styled monotheistic, a point of difference is to be noted at once: in the former class of passages the ocean bears the character of a being hostile to the creating god; in the latter class it has become the one god's instrument, or his resting-place.

The literature of the Western Semites furnishes us with a great many examples illustrating this statement. We can only give a few out of many. We will begin with the former class.

We have in the first place to call attention to the description given in Psalm 104.

Vs. 5 sqq.: He founded the earth upon its pillars, that it should not totter for ever. The ocean covered it as a garment: the waters stood above the mountains. At thy rebuke they fled; at the voice of thy thunder they hasted away (mountains rise and valleys sink) to the place which thou hast founded for them. Thou hast set a bound that they may not pass over; that they turn not again to cover the earth 1).

This is a sort of story of the creation, dealing with a subject different from that in Genesis 1. The earth, in the beginning, is covered by the waters; the creation of the earth into a cosmos consists really in God's rebuking away the water, the chaotic element. The hostile character of the water, its fiendish nature, is accentuated by the addition: Thou hast set a bound that they may not pass over.

Of course this story is not an individual creation of the poet: it need not surprise us to find it, in a more or less full form, in other books too. The author of Proverbs 8, vs. 29 is also acquainted with the old enmity between Jahwe and Tehom: When he gave to the sea his decree, that the waters should not pass his commandment (litt. mouth): when he appointed the foundations of the earth?).

Here again Jahwe's commandment was necessary in order to check the conquering power of the ocean; the foundations of the earth, i. e. the mountains, are possibly meant as the means by which the waters are restrained.

Later tradition has not passed these stories in silence; they come to expression chiefly in the Midrashim. The Midrash Bereshit Rabba knows that the mountains are the fortresses which hold back Tehom<sup>3</sup>). And according to Midrash Tanhuma God has sealed up the ocean with the tora: With the tora he sealed the ocean that it should not inundate the world ..... with it he sealed Tehom that it should not submerge the world 4).

יסד ארץ על מכוניה בל תמוט עולם ועד תהום כלביש כפתה (כסיתו so in stead of), על הרים יעמדו מים מן גערתך ינוסון מן קול רעמך יחפוון יעלו הרים ירדו בקעות אל מקום זה יסדת להם גבול שמת בל יעברון בל ישבון לכסות הארץ

<sup>2)</sup> ארץ מוסדי מחוקו פיו בחוקו מוסדי ארץ (בשומו לים חקו ומים לא יעברו

<sup>3)</sup> מה הרים הללו נכבשים לתהום שלא יעלה ויציף את העולם כך וגו (, par. XXXIII.

ובה חתם ים אוקיינוס שלא יצא וישטף את העולם · · · ובה חתם את התהום יצי ובה חתם שלא יציף את העולם שלא יציף את העולם

Also Syriac literature proves to be acquainted with a picture like that given in Psalm 104. According to Ephraim and Jacob of Edessa in the beginning the earth was covered by the waters like the embryo by the membranes. God rent this mass of water and by providing the earth with mountains and basins, he made places for it, which restrained it 1). Another frequent comparison is that between the earth surrounded by the waters with the yolk of the egg as being surrounded by the glair; this comparison is found in Syriac as well as in Arabic literature.

The enmity between Jahwe and Tehom in Hebrew literature is expressed strikingly in the several representations of Tehom, viz. as Leviathan and as Rahab. Psalm 74, 13 sq.: Thou didst divide the sea by thy strength, thou brokest the heads of the dragons in the waters. Thou brokest the heads of Leviathan in pieces and gavest them to be meat to the people inhabiting the wilderness<sup>2</sup>). And Psalm 89, 10: Thou rulest the raging of the sea; when the waves thereof arise thou stillest them. Thou hast broken Rahab in pieces as one that is slain; thou hast scattered thine enemies with thy strong arm 3).

Here Leviathan is called a dragon; Jesaja 27, 1 it is called a serpent (נקש). As Gunkel has treated all these features elaborately in their connection with Babylonian cosmogony and with biblical eschatology, we may refer for further details to his book mentioned above. We have only to remember that all these attributes are representative of Tehom as a power opposed to Jahwe.

Muslim cosmogony, which of course is wholly monotheistic, has yet retained some remarkable characteristics of Leviathan as a representation of the ocean. According to Tha labi God created a fish (and this is the great sea-fish) named Leviathan, with the kunya Balahūt and with the surname Bahamūt4). Leviathan and Behemoth are identified here and in other traditions where the latter also denotes the fish on which the bull, which supports the earth, is placed 5). Remarkably enough,

<sup>1)</sup> See the text in the Navel of the Earth, p. 3, notes 2 and 3.

אתה פורות בעוך ים שברת ראשי תנינים על המים אחה רצצת ראשי לויתן תתננו (2 מאכל לעם לציים אהה מושל בגאות הים בשוא גליו אתה תשבחם אתה דכאת כחלל רהב בזרוע עוך (3

قام الله الله نونا وهو لخوت العظيم اسمه لوتيا وكنيته بلهوت ولقبه يهموت . 4) p. 4: (4 . بهموت and لدينا we read of course يهموت and بهموت

<sup>5)</sup> Uns Djalīl I, 12; Abū Zaid II, 48; Ibn al-Wardī Ia, 36; Kisā'i, fol. 7 r°.

for the bull is evidently an offspring of the biblical Behemoth. According to other traditions the fish and the bull drink the water streaming down from the earth 1).

Other recollections of the biblical תונים as representatives of the ocean also survive in Muslim tradition. They generally are now connected with the expeditions of Alexander the Great concerning which we shall have to speak later on. But it may here already be remarked, that, though history only knows Alexander's conquests in the East, Oriental mythical legend describes Alexander's marches towards the far East, the far West and the far North. Muslim tradition has chiefly worked out the dates connected with the West.

Now in the romance by Pseudo-Callisthenes there is a description of how Alexander, marching to the East, reaches a river which is visited by a monster, which he cunningly kills?). As the reader is aware, a complete Arabic translation of the Romance of Alexander is not known. Still, like pearls loosened from the string, we find several of the most important episodes scattered through Arabic literature. Alexander's slaying of the monster is not simply adopted by Arabic tradition, but is moulded into a different form. In the first place it is ascribed here to Alexander's march to the farthest West. Moreover it has assumed elements foreign to Pseudo-Callisthenes. The monster is called in Arabic, like in Syriac, تنتين which is not a genuine Arabic word, but a transcription (perhaps by Aramaic intermediary) of the Hebrew קנין. Further the dragon is localised on one of the islands of the Western part of the ocean. Now these islands have, to a large extent, a mythological meaning; and the Western ocean is, according to the Arabic conception, the ocean par excellence. So the sense of the tradition seems to be here the same as in the case of the Hebrew Leviathan: the Tinnīn is a representative of Tehom. When this representative is killed by Alexander, who in Semitic tradition is a faithful king, it is clear that we have here a myth depicting how Alexander slays Tehom, which he has gone out to meet expressly 8).

Mas udi 4) gives a description of the monster which clearly

<sup>1)</sup> Abū Zaid II, 49; Ibn al-Wardī Ia, 37.

<sup>2)</sup> Syriac text, p. 190 sqq.

<sup>3)</sup> The story is to be found in Idrīsī, p. 53.sq. and in Ibn al-Wardī, Ib, p. 14.

<sup>4)</sup> I, 267.

shows its affinity with Leviathan: it is taken from the sea by angels; with its tail it destroys houses, trees and mountains; then it is cast down in the country of Yādjūdj and Mādjūdj and killed by hail; its flesh serves as food for these peoples. Here several features of Leviathan are united with reminiscences of the Apocalypse, chapter 12.

So we find literary remains of the old strife between the creating god and the rebellious ocean. The latter has been tamed in the beginning, but it has not been annihilated. It is only in the end of days that this will happen; when the ocean is annihilated, the world will have rest; therefore it is said in the Apocalypse: And I saw a new heaven and a new earth: for the first heaven and the first earth were passed away; and there was no more sea<sup>1</sup>).

We have now to turn towards the second class of ideas, that which scarcely contains mythological elements, is purely monotheistic and consequently gives an impression differing widely from that made by the above traditions. We may say that this second series of stories of the creation is introduced in Semitic literature by that of Genesis 1, where God has only to speak and the elements, which no longer bear a rebellious or a personal character, submit to his orders. This range of ideas scarcely leaves any room for the Spirit of God brooding over the waters; it has been replaced by the divine throne.

It is the Kor'ān which puts this feature in the front of the story of the creation, thereby revolutionizing the old traditions. Sūra 11, 9: 'It is he who created the heavens and earth in six days; and, before, his throne was upon the water'?). It is an image of a wonderful, imposing nature Mohammed gives here, though not so loaded with mysterious gloom as that of Genesis 1, 2. The brooding Spirit of God, which really is not at home in the monotheistic story, has been replaced by the divine throne, the seat of cosmic order, the personification of God's majesty.

It seems probable that Mohammed was not the first to speak of God's throne resting upon the waters before the creation. Geiger<sup>3</sup>), in discussing Sūra 11, 9, has already quoted Rashi:

<sup>1) 21, 1.</sup> وهو الذي خلف السموات والارض في ستة ايام وكان عرشه على الماء (2).

<sup>3)</sup> Was hat Mohammed aus dem Judenthum aufgenommen2, p. 64.

,the throne of the divine majesty stood in the air hovering over the surface of the waters, by order of the Holy one'1). It is probable that this conception is not invented by Rashi, but belongs to the Jewish traditional lore and through this reached Mohammed.

It is further to be remembered that already in the Old Testament Jahwe is represented as dwelling on the flood: The voice of Jahwe is on the water, the majestic god thunders, Jahwe is on the great flood ..... Jahwe dwells over the flood 2).

The Muslim conception has passed into the Ethiopic romance of Alexander<sup>3</sup>).

Muslim descriptions of the creation show that the throne and the water were pre-existent, as were the pen (القلم) writing down the decrees of the Most High, the sacred house, i. e. the later mosque of Mekka, and the cloud 4). Jewish tradition mentions also Paradise and Hell<sup>5</sup>).

There is good reason for counting the water as belonging to pre-existent things. In the Biblical story of the creation several important things are passed over in silence: the elements air, water and fire for example; later tradition of course has sought to supply this want. Thus the Cave of Treasures 6) which does not contain anything concerning pre-existent things asserts the water to have been created on the first day.

As to the creation of the water itself, Semitic traditions are not numerous. Proverbs 8, 24 speaks of pre-existent wisdom which was before the Tehomot. Job 38, 8 contains only a slight allusion to the genesis of Tehom: ,He covered the sea with doors, when it burst forth from the womb.' This silence seems to mean that the primaeval water must not be ranged in the same line as created things; it is an entity which, also in monotheistic times, retains something of the divine aspect which, in earlier times, made it be considered as the rival of the gods. It is only Muslim tradition that has broken the silence; Ibn 'Abbas knows how the water has been created. When God intended to create the water, he created a green hyacinth,

<sup>3)</sup> p. 142: ወከነ : መንበሩ : መልዕልተ : ማይ : ወመንፈስ : ኢ" : ይኤልል : መልዕልተ : ማይ :

<sup>4)</sup> Țabari I, 29 sqq.; Ibn al-Athīr I, 12 sqq.; Abrégé des merveilles, p. 6.

<sup>5)</sup> Cf. The Navel of the Earth, p. 17.

<sup>6)</sup> p. 3.

fixed its length, breadth and height. Then he regarded it with a majestic look; then it became a small quantity of water which was in constant motion. This apparent undulation and motion was only a trembling caused by fear of God 1).

This is all that I have been able to find concerning the creation of the water.

It is interesting to observe that in the class of ideas we are dealing with, the monotheistic character appears in further details; water is here not the enemy which has to be vanguished before the creation and to be checked afterwards, it is the element which willingly serves God's creative powers. This thought is condensed in the sentence that God has created the universe in or from water. The idea occurs in the Midrash Bereshit Rabba: The works of the creation were watery on the first day; on the second they coagulated 9). These words seem to mean that on the first day the creation still retained the character of the watery substance out of which it coagulated on the second day into its present form. The same idea is expressed in the Kor'an in a more general form. In Sura 21, 31, in a survey of the works of the creation, Allah says: We made every living thing of water 3). It is to be remarked that the commentators do not tell much concerning a creation of the universe out of water. But still the words seem to point to a conception like that of the Bereshit Rabba. Moreover, the Muslim story of the creation as we find it in folklore and theology, is founded upon this idea. We will, therefore, inspect the Muslim cosmogony more closely.

Of the old-Semitic conception of the mountains being the foundations of the earth and the part which has come into

روى عن ابن عباس انه قال لما اراد الله عز وجل أن يخلف: Nuwairī, p. 61: الماء خلق المنا الله عن وجل أن يخلف المن المنها بعين المناء خلف ياقوتن خضراء ووصف من طولها وعرضها وسمكها ثم نظر البيها بعين الهيبة فصارت ماء يترقرف لا يثبت في فخصاح فما يُرى من التموّج والاضطراب Cf. the tradition in 'Adjā'ib al-Malakūt, fol. 3 v°: رأما هو ارتعاد من خشية الله تعالى روى عن انن عباس أن أول ما خلف الله هو اللوح المحفوظ ثم القلم ثم الدرق عن الن عباس أن أول ما خلف الله منها الماء ثم العرش ثم الكرسي ثم الروح

ב) par. IV: לחים היו מעשיהם ביום הראשון ובשני קרשו

وجعلنا من الماء كل شيء حي (3

existence before the rest, we have found very few remains among the Muslims 1). The view that mountains are the coagulated billows of the ocean is frequently met with: God created the mountains from the billows of the water 2). But the description of the creation of the earth and its pre-existent nucleus is given in a more elaborate form: In the beginning the Universe consisted of the primaeval water upon which the throne of God rested. Then God sent a soft wind that drifted the water away from a spot that in this way was made dry and where a cupola arose; this was the place of the future sanctuary 3).

The soft wind is probably a reminiscence of the Spirit in Genesis 1, 2 that was according to the Jewish interpretation, hovering over the water; but for the rest this is a story of the creation that does not depend upon a biblical source; perhaps it may be compared with the Babylonian poem relating that the first places created were Eridu and Babylon.

According to a different version of the Muslim story the wind beated the billows so that they began to foam 1). Ṭabarī relates that red or white foam (الله على) was on the spot of the future sanctuary and formed the origin of the earth 5). The sanctuary floating on the ocean long before the creation of the earth, is called على الله 1). The foam sends a vapour upwards and from this vapour heaven is created. It is also told that Allāh created a jewel (اجوهرة) and looked upon it majestically till it melted; from the vapour rising from it, heaven was created, from the rest of the jewel the earth 7).

In Semitic literature this pre-existent spot in the midst of the primaeval waters, the origin of the later sanctuary and the centre of the future earth, is called the navel of the earth. It goes without saying, that this spot in the centre of the ocean could be called the navel of the ocean just as well, for navel in expressions of this sort usually means centre; and so the navel of the earth and the navel of the ocean appear to be

<sup>1)</sup> The Navel of the Earth, p. 4.

<sup>2) &#</sup>x27;Adjā'ib al-Malakūt, fol. 16a: الماء الماء الماء كلف للبال من المواج الماء الماء

<sup>3)</sup> Azraķī, p. 4; Nuwairī, p. 59, 80; Ḥalabī I, 195.

<sup>4)</sup> Khamīs I, 31; Abrégé des merveilles, p. 7.

<sup>5)</sup> Tafsīr I, 409.

<sup>6)</sup> Azraķī, p. 1; Kutb al-Dīn, p. 25 sq.

<sup>7)</sup> Kazwînî I, 9.

identical. As far as I know, Semitic literature does not contain the latter expression; but it occurs among the Greeks. In the Odyssea I, 52 Ogygia, the island where Odysseus is retained by Calypso, is called:

νήσω εν άμφιρύτη, έθι τ' όμφαλός έστι θαλάσσης.

According to the Toradja's in the centre of the sea there is a rock, where nine streams come together, in the rock is a cave, the dwelling place of the crab which causes the change of the tides 1).

In view of these facts it is to be remarked, that in such conceptions the simple observation of primitive man is to be traced. Every dry spot in the ocean is the centre or the navel of the ocean for the eye of the inhabitants; just as every high mountain is the centre of the earth. With such expressions cosmogonic conceptions are easily to be connected. What we have to observe here is a different thing.

The universe, in the Semitic conception, consists of several parts analogous one to the other. Thus the primaeval domination of the water and the creation of the earth out of it, is also connected with heaven. Tradition, on this point, may have arisen from a poetic utterance in the Old Testament. In Psalm 104, 3 Jahwe is called he 'who layeth the beams of his chambers in the waters' 2). Jahwe's 'upper rooms' are in heaven; so heaven is called the place of water. This was the common idea of the old Semitic world; it is familiar from the Babylonian poem of the creation and it is to be traced in the biblical story of the creation. We shall have to discuss it later on. Here we will only point to some cosmogonic traditions parallel to those communicated above.

In like manner as the earth was created from a centre in the ocean, so were the heavens. The Bereshit Rabba contains the cosmogony of heaven or the firmament in this form: At the moment when the Holy one said: let there be a firmament in the midst of the waters, the drop that was in the centre coagulated and so were made the nether heavens and the upper ones 3). In the Midrash Shoher Tob it is said that the heavens were made of water: Rabbi Pinehas said in the name of Rabbi

<sup>1)</sup> Adriani and Kruyt, De Toradja's III, 441, note 2.

המקרה במים עליותיו (2

בשעה שאמר הק'ב'ה יהי רקיע בתוך המים גלדה טיפה האמצעית ונעשו (Par. IV: שאמר הק'ב'ה יהי רקיע בתוך המים גלדה טיפה האמנים ושמים העליונים

Levi: Are these heavens of soda or alkaline salt? Do not you know of what they are? The word: who layeth the beams of his chambers in the waters, proves that they are of water 1).

We find this conception also in Christian and Muslim literature. According to the Cave of Treasures the firmament was called Rakī<sup>c</sup> because its nature is that of coagulated water <sup>2</sup>). In the Christian translation and commentation of the Pentateuch the thought is expressed more clearly: When it was the second day, God created a roof of stiffened, coagulated water, in the centre of the ocean <sup>3</sup>).

This centre of heaven around which the firmament was created, is called the navel of heaven \*).

In the Muslim cosmogonic traditions the nether heaven is usually described as made of billows 5). It is also said that it is composed of water and vapour<sup>6</sup>); or it is called a sustained roof and a restrained billow 7). So it is either described as of a watery substance or as coagulated water. We shall have to return to these conceptions in our second chapter. Here another point is to be elucidated. This ocean in heaven bears in its centre the throne of God; for the theory of seven heavens is of later date; originally the universe consisted of three stages: nether world, earth and heaven. In the centre of heaven is the throne of God; in later times it was placed above the seven heavens in the top of the universe. We have already seen that before the creation of the earth, the throne of God rested upon the primaeval water. Then it left this place and was raised to heaven. This must have taken place when God began to create the earth. Tradition, however, is not elaborate on this point. Commenting upon the words of the Kor'an: And his throne was on the water, it asserts that this was the state before the creation; and it assumes that after the creation the throne is in the centre of heaven or in the top of the universe.

مجلدة في وسط لحِّن الماء

א'ר פינחם בשם ר' לוי השמים הללו של נתר הן או של בורית ואין אתה : 15 · P· 15 · יודע ממה הן וממה שנאמר המקרה במים עליותיו הוי אומר של מים הן

<sup>2)</sup> p. 4: حدث المناه من مدات الله مدات الل

<sup>4)</sup> The Navel of the Earth, p. 45 sqq.

<sup>5)</sup> Tha labī, p. 1; Khamīs I, 31.
6) Tha labī, p. 11: ودخان ويتنها وفي ماء ودخان الله السماء الدنيا وزيتنها وفي ماء

رموج مكفوف وموج مكفوف : 7) Nuwairī, p. 9: الرقيع سقف محفوظ

I know only one tradition that describes God's ascending from his first throne on the water to his place in heaven: Ka'b al-Ahbār said: In the tora it is said, that God says to the holy rock in Jerusalem: Thou art my lower throne, from thee I have ascended towards heaven; towards thee will be the gathering of mankind and from thee their spread 1).

It has to be remembered that the holy rock in Jerusalem is on the place of Jahwe's first throne on the water and that the royal throne in Jerusalem is still called the throne of Jahwe. But there is another idea which appears in the traditions concerning the two thrones; that of the similarity between the different parts of the universe; what later are heaven and earth, are before the creation two oceans, each with a navel in the centre, a navel which is also the place of the divine throne. From that centre outwards heaven as well as earth have been made.

The throne in heaven, according to the Muslim conception, has always remained a centre and a gathering-place of water. There is a popular tradition concerning the origin of rain saying that the wind and the clouds meet at the end of heaven. Then God drops water from beneath his throne upon the clouds which spread the rain 2). —

We have seen that the biblical story of the creation omitted to mention several things which the curiosity of later ages inquired about and which were either added or placed before the creation. No mention is made of the elements. Another thing which was omitted, is the clouds. From ancient times the clouds and their creation have been treated together with the ocean. It is therefore suitable to say a few words concerning this point.

Job 38, 8—11 speaks of the birth of the sea in poetic expressions; vs 9 runs: when I made the cloud the garment thereof, and dark clouds a swaddlingband for it<sup>3</sup>). Here again is a fragment of a cosmogonic description, which in the Old Testament remains a fragment, but which in other Semitic cosmogonic systems may have had its place. Yet it is to be observed

عن كعب قال أن في التوراة انه يقول لصخرة بيت المقدّس عن كعب قال أن في التوراة انه يقول لصخرة بيت المقدّس ومنك المنشر نت عرشي الادنى ومنك التفعت الى السماء . . . والبك لخشر ومنك المنشر

<sup>2)</sup> Țabari, Tafsir VIII, 138 sq. Cf. XXVIII, 89.

בשומי ענן לבשו וערפל חתלתו (3

that the idea is akin to the description of Genesis 1, 2: and darkness was upon the surface of Tehom and the Spirit of god brooded upon the surface of the water 1). The Spirit of God brooding or hovering over the ocean, is an image which in Semitic cosmogonies has not been dwelt upon as this might be expected on account of its picturesqueness. We have already seen that in a large stream of traditions the Spirit has given place to the throne. This has, however, not been the only interpretation of the verse. In some Syriac and Arabic cosmogonic pictures it has become the nucleus of a series of representations closely connected with other Old Testament features. Here the two parts of the verse have been interpreted as two parallel utterances: the darkness on the surface of Tehom is the same as the Spirit of God hovering over the water.

Ephraim Syrus (or Jacob of Edessa) considers the darkness on the waters thus: The darkness of which he [viz. Moses] says, that it was above Tehom, is the thick and compact vapour which had risen from Tehom and had been formed in the likeness of a dark and gloomy cloud <sup>2</sup>). This means that Ephraim, or his source, interpreting the story of the creation, connects it with Job 38. Further this cloud seems to be conceived as the origin of clouds in the sky; according to Ephraim the clouds were created at the same time as Tehom <sup>3</sup>). According to Ṭabarī <sup>4</sup>) the seventh or utmost sea which encircles the earth is covered with a cloud, a reminiscence of the cosmogony and its general interpretation, as the seventh sea is considered as the real ocean.

These traditions do not connect this cloud or the clouds with a divine power dwelling in them. Jacob of Edessa however says: the Spirit [of God, in Gen. 1, 2] was like a cloud 5). Here the two halves of the verse have become parallel.

Now the idea of God, or the Spirit of God, dwelling in a cloud, is a representation that belongs to the fundamental thought of the Old Testament. Jahwe as the guide of the Israe-

וחשך על פני תהום ורוח אלהים מרחפת על פני המים (ז

<sup>2)</sup> Opp. I, 117 A: האמושט המממשל בבו הארז הוא האביע האמצע האמושל הוא הוציא מולם (read האמשל בבו האמשל האביע האמשל בבו האמשל בווא מצמעל בנוא מצמ

<sup>3)</sup> Opp. I, 7D: אם בדי המחמה בבי במה מחם בדים במה

<sup>4)</sup> I, 69, 9.

<sup>5)</sup> أن الروح كانت كالغمام, Pentateuch, ed. Lagarde II 6, 19.

lites in the Red Sea and the desert, shows himself or covers himself in a cloud; when Jahwe descends on Sinai the mountain is covered by a cloud; when Jahwe comes to meet Moses in the tabernacle, the tent is seen under a cloud: the cloud is the representative of the godhead. Jahwe in heaven sits on his throne, but in the old poetry of the Old Testament, like Ps. 18, Jahwe in heaven is also conceived as riding on the clouds. So — as pointed out by Gunkel — Jahwe's throne in heaven goes back to the idea of the clouds considered as the dwelling place of the deity.

If we bear this in mind, the different interpretations of Genesis 1, 2 will no longer seem incoherent utterances: the throne of God on the waters and the cloud in which the Spirit of God dwells, will appear to be only different expressions for the idea that in the beginning the deity itself or the rūḥ, i. e. divine vital power, was brooding over the waters. Even Muslim tradition seems to have kept a vague reminiscence of this idea. When Mohammed was asked where God dwelt before the creation of heaven and earth, he answered: in a cloud, above which was the air and beneath which was the air 1).

At the close of our inquiry into the place of the ocean in the West-Semitic cosmogonic traditions, it is necessary to turn our attention to a cognate subject: the deluge. The relation between the cosmogony and the deluge is of so close a nature that one can almost be considered as a repetition of the other. This is not only true for the Semitic world. Professor Chantepie de la Saussaye has pointed out the same feature in several American religions<sup>2</sup>) and every one knows that Deucalion and Pyrrha are the Greek Adam and Eve. This parallelism is especially to be applied to the function of water before the creation of the world and during the flood; in other words: the water of the deluge is the return of the primaeval ocean 3). This is said expressly in the Old Testament: In the six hundredth year of Noah's life, in the second month, the seventeenth day of the month, the same day were all the fountains of the great ocean broken up and the windows of heaven

في عماء ما فوقع هواء وما تحته هواء :4: Tabarī, Tassīr XII, 4: في

<sup>2)</sup> Studien, V, 52.

<sup>3)</sup> Cf. W. B. Kristensen, De plaats van het zondvloedverhaal in het Gilgameš-epos (Versl. en Meded. Kon. Akad. van Wetensch., 5e Reeks, Deel II), p. 7.

were opened 1). In the Cave of Treasures the wild character of Tehom is depicted: when the door of the ark had been shut, the floods of heaven were opened and the Tehom's of the earth burst forth and the ocean, the sea that surrounds the whole domain, was poured out. And when the floods of heaven were opened and the Tehom's of the earth burst forth, the storehouses of the winds were opened and the storms burst forth and the ocean roared and was poured out 2). The element which was tamed at the creation has become wild again with the beginning of the deluge. After the deluge it is pushed back, as after the creation, and Jahwe promises not to destroy the earth by the flood anymore.

There is another picture of the deluge which makes its parallelism with the cosmogony complete: the sanctuary is freed from the floods. This is true for the land of Israel, for the Gerizim and for Mekka<sup>3</sup>), according to the Jews, the Samaritans and the Muslims respectively. The representation of the sanctuary as emerging from the flood, at its centre, we have already met in the stories of the creation<sup>4</sup>). So cosmogony and deluge prove to be parallel in many points: they are originally stories of how the rule of the ocean was broken by God the creator. We have already seen that in the biblical story of the creator in Genesis I there are scarcely any remains of the ocean as a demoniac power. So it is in the biblical story of the flood; but it may be asked whether the parallelism between the two did not originally also encompass the function of Tehom as the enemy of the gods.

בשנת שש מאות שנה לחיי נח בחדש השני בשבעה עשר יום לחדש לחיי נח בשנת בשנת שש מאות שנה לחיי נח בחדש וארבות השמים נפתחו

<sup>3)</sup> Cf. the Navel of the Earth, p. 15.

<sup>4)</sup> Above, p. 10 sq.

#### CHAPTER II

## THE OCEAN IN COSMOGRAPHY

In the cosmogonic stories we have observed the ocean being changed from an ungodly power into an instrument in the hand of God. In this chapter we shall have to consider it chiefly in relation to actual life.

We have to ask the question: Where is this ocean localized and what is the place it occupies in the cosmographic ideas of the Western Semites? The answer falls into several statements; we will begin with relating what is known concerning the ocean

#### A. Under the Earth.

The idea already occurs in the Old Testament. In the old poem in Gen. 49 to the tribe of Joseph are promised the blessings of heaven above and those of Tehom lying beneath 1). It should be remarked that 'lying' is a rendering of the verb, which is said of animals lying down; perhaps there is here a reminiscence of Tehom represented as an animal. This subterranean Tehom is also mentioned in Psalm 136, 6 where it is said that Jahwe has extended the earth above the waters 2).

Further, in the story of the deluge, this subterranean ocean is a powerful element. In the biblical story of the flood this is clear, though it is not said plainly. The flood is caused by the opening of the windows in heaven and of the fountains of the great Tehom<sup>3</sup>). It might be doubtful what the fountains of the Tehom are, if it were not that tradition had preserved

<sup>-1)</sup> Gen. 49, 25: תחת רבצת תחום ברכות שמים מעל ברכת החום רבצת

לרוקע הארץ על המים (<sup>2</sup>

<sup>3)</sup> Gen. 7, 11.

very distinct ideas concerning the flood and subterranean Tehom. According to these, nether Tehom is always ready to rise again and to be poured out over the earth. The Eben Shetīya, the in Jerusalem serves to check it 1). So here, in Jerusalem, is a connection with Tehom. When David dug channels on the place of the sacred mountain, the flood rose and threatened to submerge the earth 3); these channels go down to Tehom 3); and the staircase which connects two of the courts in the Temple is called 'the steps of Tehom' 4).

Likewise the  $\chi \acute{a}\sigma \mu \alpha$  in the temple of Hierapolis was the channel through which the departing waters of the deluge flowed back to their place, viz. subterranean Tehom. And twice every year water is taken from the ocean and poured out in the temple where it is gathered in the  $\chi \acute{a}\sigma \mu \alpha^5$ .

Syriac cosmography speaks more explicitly of this subterranean ocean: Under the earth is the terrible sea of many waters and under the water is fire 6). And in the Cave of Treasures a quasi-learned description is given of the relation between the earth and Tehom: God made in the earth beneath, passages and veins and channels for the passage [of water?] and the winds which ascend from within the earth through these veins and passages, hot and cold winds for the service of the earth. Now the earth in its inferior part is made like a sponge, because it was placed upon the water 7).

Here it is said that the earth drinks the subterranean waters. In other descriptions it is expressly said that the fountains are the places where these waters are given over to the earth. Ephraim Syrus, commenting upon the blessings of heaven and

ב) Targ. Jer. Ex. 28, 30: אבן שתיה רבה מום תהומא פום תהומא פום מארי עלמא

<sup>2)</sup> Sukka 53°: אמר ר' יוחנן בשעה שכרה דוד שיחין קפא תהומא ובעה למשמפי עלמא

<sup>3)</sup> Sukka 49º: רבי יוסי אומר שיתין מחוללין ויורדין עד תהום 4) Cf. the titles of Psalms CXX—CXXXIV in the Targum: ד טל כתומונו

<sup>4)</sup> Cf. the titles of Psalms CXX—CXXXIV in the Targum: שורא דאתאמר על מסיקיין. Cf. the Navel of the Earth, p. 27.

<sup>5)</sup> Lucian, De dea Syria.

<sup>6)</sup> Journal of the Royal Asiatic Society, 1917, p. 253: كالمنام من المناه المنا

of Tehom which are promised to the tribe of Joseph in Genesis 49, 25, says: The blessing of the sky is that of rain and dew; the blessing of Tehom is that of rivers and springs which provide the earth with water in Joseph's inheritance 1). So the earth has a constant connection with subterranean Tehom through springs and rivers; up to the present day the inhabitants of Palestine believe that these waters come from the nether world and are the dwelling places of supernatural beings 2).

We now turn to Arabic literature, where subterranean Tehom does not occupy a large place. Still we find utterances which are connected with those mentioned above. Some of them take the form of learned theories, but others clearly show their dependency upon popular tradition.

Thus we find in Mas udi the conception of sources and rivers as springing from the subterranean Tehom: People differ concerning the origin of rivers and sources. Some of them think that the extraction of all of them is one, viz. the great sea, that this sea has sweet water and so is different from the ocean 3).

In quasi-learned tradition subterranean Tehom is considered in connection with the form of the earth. The earth conceived as a mountain by old popular tradition has been replaced by the earth as a sphere. This sphere is floating on the ocean, so that only its superior half is above the water. The earth immerged in the ocean is also compared with a cauldron of which the convex side is turned upwards 4). While the old comparison with an egg is still found also 5).

Thus it appears that the idea of there being a sea of sweet water under our earth, the ancient Tehom, which is the source of springs and rivers, is common to the Western Semites. Perhaps people have asked where these waters came from. Job

בו באה הצהביה המשבה אלאלה מה ההוביה המשבה באה בווו J. Opp. I, ווופ: המשמה אלאלה מה ההוביה המשבה בעם היאמה משבה המשבה בעם היאמה משבה בעם היאמה בעם היאמה משבה בעם היאמה ב

<sup>2)</sup> Canaan, Volksmedizin im Lande der Bibel, p. 9.

اختلف الناس في الانهار والاعين من ايس بدؤها فذهبت طائفة الى : 1,203 (3 الله مجراها كلّها واحد وهو البحر الاعظم وان ذلك بحر عذب ليس هو بحر اوقيانوس

زعموا أن شكل الارص قريب من الكرة والقدار الخارج من :43 Kazwini I, 143

<sup>5)</sup> Kazwīnī I, 144. بقتب

38, 16 mentions the fountains of the sea 1) in parallelism with the bottom of Tehom and also Proverbs 8, 28 speaks of the fountains of Tehom 2) as being fixed by God. But, as far as I know, this point is not treated elaborately.

Later tradition, moreover, has not been silent on the subject. According to Midrash Tanhuma the world rests on the wind 3). We find this conception also in Muslim tradition, but in a rather complicated form. Nuwairī has it in the lengthieth form: It is said that the earth rests on water, the water on a rock, the rock on the back of a bull, the bull on a for the wind, the wind on the veil of darkness, the darkness on humid earth, and with the humid earth the knowledge of the creatures reaches its end 4).

Such enumerations are found in many Arabic works, not always in the same sequence b). What interests us is that in all these enumerations the fish and the bull are mentioned.

Usually for the fish the Arabic term is used, but Tabarī I, 48 has instead of this word is the foreign origin of the tradition is being still recognizable in its Arabic form, as is not the usual word for a fish in Arabic, but in Aramaic. Thus we find here again reminiscences of the usual representation of Tehom: Leviathan. I have already quoted Tha'labī's tradition according to which God created the nūn, whose name is Leviathan, whose kunya is Balahut, whose lakab Behemoth's). We know Behemoth in the Old Testament only from the last chapters of the Book of Job, where it is thought to represent the hippopotamos. Gunkel in his Schöpfung und Chaos has conjectured that it is a mythic animal. His surmise, as it seems to me, is proved to be true by the traditions quoted above. Behemoth, a word of which the formation is not obvious (if it is rightly punctuated in the Masoretic Bible) points in the first

נבבי ים (ג

עינות תהום (2

שואל אדריאנום לאקילם על מה העולם עומר א"ל על הרוח :47 שואל

ويقال انها كانت على ماء والماء على صخرة والصخرة على سنام ثور: 1. 9. 9. والثور على كمكم والكمكم على ظهر حوت ولخوت على الماء والماء على الربيح والربح على حجاب ظلمة والظلمة على الثرى والى الثرى انقطع علم المخلوقات

<sup>5)</sup> Tabarī, Annales I, 48 sq.; Tafsīr I, 149; XXIX, 8 sq.; Ibn al-Athīr, Kāmil, I, 15; Tha labī, p. 4; Uns djalīl I, 11, 212.

<sup>6)</sup> p. 4.

place to המחם which means cattle and of which, in Palestine, the bull is the chief representant. We find the bull in a series of traditions as one of the bearers of the earth or of the world. In Tha'labī it is said that its horns appear above the horizon¹). In other traditions the earth is placed upon the Leviathan: Leviathan and the bull Behemoth are so closely connected that Tha'labī can maintain that ebb and flood are caused by the bull's respiration²). Probably these Muslim traditions go back to Jewish lore, showing that the latter probably knew of Behemoth as the bull which bears the earth. We saw that Leviathan is the representation of Tehom; in the same way Behemoth seems to be the representation of the earth. The earth is also in other religions represented as a bull³).

In the second place, in Semitic cosmography the Ocean is placed

#### B. Above the Earth.

This idea is already familiar to us after our research concerning the cosmogony of the heavens, especially in connection with the divine throne in heaven which, like that existing before the creation, is placed upon the waters in heaven.

There is, however, still something to be said on this subject. In Jewish tradition the waters in heaven are expressly called upper Tehom<sup>4</sup>). And from this Tehom the earth gets its sustenance: The ocean is above the whole earth and the whole earth drinks its waters<sup>5</sup>). This tradition is in a more complete form in the Midrash Kohelet: 'The brooks go towards the sea'. Wherefrom does the earth drink? . . . . it drinks from the waters of the ocean, as Scripture says: And there went up a mist from the earth and watered. Rabbi Josua says: It drinks from the upper waters, as Scripture says: and drinketh water from the rain of heaven; and the clouds grow strong from the earth unto heaven and receive the water as it were from the mouth of a waterskin, as scripture says: they pour down rain

دقرون ذلك الثور خارجة من اقطار الأرض : p. 4: وقرون

<sup>3)</sup> Cf. W. B. Kristensen in Verslagen en Meded. Kon. Akad. v. Wetensch. (IVe reeks, deel XII, p. 83).

<sup>4)</sup> Midrash Tanhuma, p. 229 speaks of הרום התרום and חרום העליון

דרש רבי אבהו אוקינוס גבוה מכל העולם כולו וכל העולם כולו :Ber. Rabba, par. V מימיו הם שותים

according to the vapour therof; which the clouds do drop and distil upon man abundantly; no drop touches the other 1).

This upper Tehom appears to be the basin in which the rain is gathered before it is poured into the clouds which spread it over the earth. This theory seems to have been familiar in the Semitic East; in a modified form it is also given by Ṭabarī: God sends the wind which brings the clouds from between heaven and earth, from the border of the sky and the earth where both meet .... then the clouds spread over the sky as they like; then He opens the gates of heaven and pours water on the clouds and later on they give rain <sup>2</sup>).

In the Kor'ān there are several passages which seem to suppose a heavenly ocean. Sūra 55, 19 sq.: He [Allāh] has set free the two oceans so that they meet; between them is an isthmus which they do not transgress<sup>3</sup>). In Sūra 25, 55 it is said that one of these seas is sweet, the other salt<sup>4</sup>); and Sūra 27, 62 also speaks of two seas which are separated one from another. And Ṭabarī says: There is a sea in heaven and there is a sea on the earth<sup>5</sup>). Muslim cosmography is bound up with the views of the Kor'ān; so it recognizes seven earths and seven heavens. Even here the old congruity between the parts of the universe is carried on: between every two earths there is a sea<sup>6</sup>).

It is well known that in the Babylonian cosmogony one half of Tiamat is placed in heaven and that the biblical cosmogony has a reminiscence of this mythological idea in the verse which

أن الله يرسل الريح فتاتى بالسحاب من بين الخافقين طرف السماء :VIII, 138 (2 والارص حيث يلتقيان .... فيبسط في السماء كيف يشاء ثم يغنخ ابواب السماء فيسيل الماء على السحاب ثم بحط السحاب بعد ذلك

مرج البحرين يلتقيان بينهما برزخ لا يبغيان (3

هذا عَذْبُ فُراتُ وهذا ملح أُجابُ (4

قال بحر في السماء وبحر في الارض: 27 xxvII, p. 27

<sup>6)</sup> Ṭabarī, Annales I, 38: جين كل ارضين

relates that God made a separation between the waters above the firmament and those beneath it.

We have already noted the close similarity between Semitic (and other) cosmogonies and the story of the deluge. The deluge really is the vanquished, but not destroyed, Tehom which reappears. In the biblical story the waters are poured out by the fountains of the great Tehom and by the windows of heaven. Now we have seen that Tehom is thought to be under the earth as well as in heaven, so it becomes probable that, when in the story of the deluge these two sorts of water are mentioned, they are simply meant as the outbursts of lower and upper Tehom.

In the third place we have to consider the ocean as lying

#### C. ROUND THE EARTH.

We do not find this idea everywhere in Semitic literatures with the same clearness. It is probable, however, that nearly all Semitic peoples were acquainted with it. The primitive eye starts from what it observes: the seashore presents the unlimited sight of the ocean; this means that the ends of the earth are surrounded by the ocean.

In Hebrew there is a term which probably indicates this idea: the term אכם ארץ ישם 'the ends of the earth'. It has already been observed by others that the Hebrew DDN is to be compared with the Babylonian apsu, ocean. This comparison which considers DDN as a loanword from the Babylonian, is made more convincing by the fact that the Semitic languages do not know a root DDN; all occurring forms seen to be derived from the noun DDN.

If this derivation of DDN is right, its original meaning ocean would have been replaced by that of end (of the earth) because these ideas were nearly identical for the Hebrew mind. A trace of the original meaning of the word is still to be detected in Hebrew poetry, which, by its parallelism, is often valuable for the study of the exact significance of words. In Zecharjah, 9, 10 the reign of the eschatological king is described thus: and his dominion shall be from sea even to sea, and from the river even to the ends of the earth 1). The dominion of

ב) ארץ מים עד ים ומנחר עד אפסי ארץ

the Messiah will be over the whole of the earth; this Israelitic idea is expressed here in the words: from sea to sea, which means that the earth is compassed by seas. This expression is not peculiar to Zecharjah; it also occurs in Psalm 72:8: He shall have dominion also from sea to sea, and from the river unto the ends of the earth. So we observe that in a common Hebrew expression the words from the river to the ends of the earth are used in parallelism with 'from sea to sea'; the ends of the earth and the ocean are synonyms; this may serve as an explanation of how apsu-ocean has become DDN, end.

We are also able to trace this idea of the earth as being encompassed at least by two seas, in the eschatological parts of the Old Testament further on. In Joel 2, 20 Jahwe is said to banish the one from the North, in the last days, into a thirsty and barren land, his face towards the East sea, his hinder part towards the Western sea, and his stink shall come up, and his ill savour shall come up 1). This refers to the archfiend who is destroyed; sometimes he is called Leviathan, as in popular traditions, here he bears the epithet of the one from the North, in later times he is the pseudo-Messiah. Now this archfiend is the counterpart of the eschatological king, who is also represented by different types: sometimes he is Jahwe himself, sometimes the Messiah ben David, sometimes the Messiah ben Joseph. As the Messiah will rule from sea to sea, so his counterpart will be slain and stretched down from sea to sea. This passage in Joel defines these seas as the Eastern one and the Western one. These seas must represent the ends of the earth, viz. the ocean. So Gressmann was right when he denied the idendity of the Eastern sea with the Dead sea<sup>2</sup>); it is the great Ocean concerning the East of which the Israelites must have possessed vague ideas, but which formed a part of their cosmography.

In order to test this statement we have further to inquire into Hebrew cosmography. Till now we have found that 'from sea to sea', or 'from the stream unto the ends of the earth' means that the ends of the earth are the place where the

ואת הצפוני ארחיק מעליכם והרחתיו אל ארץ ציה ושממה את פניו אל הים הקרמני (1 וספו אל הים האחרון ועלה כאשו ותעל צחנתו

<sup>2)</sup> Eschatologie, p. 187; cf. p. 93 where the apocalyptic character of Joel is maintained.

ocean begins. Now, what was the form of the earth according to the Israelites? It is only some references in the Old Testament which can be used as evidence. Jesajah 40, 22 mentions the circle of the earth 1); Job 22, 14 the circle of heaven 2), Proverbs 8, 27 and Job 26, 10 the circle on the surface of Tehom 3). The congruity of the parts of the universe is again proved by these expressions. It is however not clear whether heaven and earth are considered as layers, or as mountains, hemispheres or the like. At any rate: the earth is round; its 'ends' are enclosed by the sea; in other words: the earth is encircled by the ocean, Tehom.

This result is not surprising; it is a well known type of Semitic cosmography. We find it also in later literature: the ocean surrounds the whole world as the abacus surrounds a large pillar. And the world in placed in its circular form on the fins of Leviathan<sup>4</sup>).

Syriac cosmography has shared the opinion that the earth is surrounded by the ocean. There are, however, some remarkable details in the different descriptions.

It is well known that the romance of Alexander has been translated at a rather early date into Syriac and that Syriac literature possesses two other descriptions of Alexander's life and exploits, viz. the poem by Jacob of Sarug, and the 'Legend of Alexander'. These two descriptions contain a great many features which do not go back to pseudo-Callisthenes, but are the remains of mythical and legendary tales that were current in the Semitic East. According to the poem ascribed to Jacob of Sarug Alexander aims at reaching the ends of the earth and the oceans and above all, the land of darkness of in which the fountain of life is found of this country is behind terrible seas that surround the world, the utmost of these seas

דוג הארץ (י

חוג שמים (2

חוג על פני תהום (3

 <sup>4)</sup> Jellinek, Bet ha-Midrasch I, 63: וים הגדול סבב את כל העולם כמין כפה של עמוד
 גדול וכל העולם מוקף על סנפירי לויתן

وی vs. 39 sq.: نیکنی معمقه مدل فینه مهدن :.به وو vs. 39 sq.: معمدم معمدم معمدم کمین معمدم کمین معمدم کمین معمدم

<sup>6)</sup> vs. 166: King Kin ma dura rdanz

<sup>7)</sup> vs. 51 sq.: متاع مدندم ما المام المام

is the stinking ocean, full of terror 1). — According to the Legend of Alexander the earth is surrounded by eleven bright seas; then there is a dry circle of 10 miles breadth; behind it is the stinking ocean 2).

This complicated cosmographic theory does not occur elsewhere in Syriac literature, as far as I am aware; Hunnius has already pointed out that it goes back to Babylonian mythology<sup>3</sup>). In other litterary works of the Syrians the world is simply surrounded by the ocean<sup>4</sup>).

In Arabic literature the idea of several seas surrounding the earth is not unknown. There however, the number is not eleven, but seven. This number is, wrongly, based upon a verse of the Kor'an. Sura 31, 26: If all the trees on the earth were pens and the sea were provided with ink by seven seas behind it, the words of God would not be exhausted 5). The text does not say: by the seven seas, but: by seven seas. They are as hypothetic as the rest of the conditions. And some of the Muslim geographers have discriminately said this 6). Others do not discuss the verse of the Kor'an, but speak of the ocean only. So we need not pay too much attention to the seven seas. They chiefly appear in traditions on the authority of Kab al-Ahbar and Wahb b. Munabbīh7). Sometimes they are represented as · concentric; a complete description is given in the 'Adia'ib al-Malakūt<sup>8</sup>). Behind the mountain Kāf is a sea, called Pontos: behind it is a sea called the dark one; behind it is an other sea called the deaf one; behind it is an other sea called the

<sup>.</sup> ב) vs. 58: מוֹנים מבמו מלאה מילה מילה

<sup>2)</sup> ed. Budge, p. 256.

<sup>3)</sup> C. Hunnius, Das Syrische Alexanderlied, p. 18, note.

لو ان ما في الأرض من شجرة اقلام والبحر بحدّه من بعده سبعة أبْحر ما نفدت (5 كلمات الله

<sup>6)</sup> Mukaddasī, p. 16.

<sup>7)</sup> Ķazwīni I, 104; Ṭabarī, Annales I, 69; Uns I, 11.

ومن وراء جبل ق بحر اسمة بيطس [بنطس read] ومن وراقه به 60. 66, 70: 8) أومن وراء جبل ق بحر اسمة الساكن بحر اسمة مظلم ومن ورائة بحر اخر اسمة الساكن ومن ورائة بحر اخر اسمة الباكى وهذا البحر هو اخر البحور السبعة

immoveable one; behind it is an other sea, called the weeping one; this is the last of the seven seas.

Traditions like this have not much to do with mythologic folklore or Arabic science: they are the product of second-hand imagination. It is only Pontos and the dark ocean that regularly appear in Arabic cosmography.

As has been said the Arabs generally speak of one ocean only. And like other Semitic and non-Semitic peoples they represent it as going round the earth: The whole of the earth is round and the ocean surrounds it like a collar 1). Other authors compare the circle of the ocean around the earth with a wreath2), a ring3), or with the halo around the moon4). The commonest image of the ocean however, is that of a serpent<sup>5</sup>). Arabic tradition here continues Jewish mythology, which has lost its vigour and survives chiefly in comparisons. Still, we have found also Arabic traditions concerning Leviathan. Now Leviathan, like the ocean, has finally become a humble servant of the Semitic god. According to Kisa'ī around the earth there is a serpent surrounding the whole of this [viz. the earth with all what is round about it and praising God till the day of resurrection 6). — The image is already in Pseudo-· Callisthenes. Alexander flying through the air on the back of the eagles, sees a field surrounded by a serpent; this is explained as the world surrounded by the ocean?).

According to Arabic geographers this ocean is the only real sea on the earth; it is the basin that provides all other seas with water, their as they say 8). They know, however, that the Caspian sea has no connection with the ocean; and concerning the Pontos the same view is sometimes expressed 9).

والارض كلها مستديرة والبحر المحيط محتفّ بها كالطوق :BG I, 8

<sup>2)</sup> اكليل, Abū Zaid IV, 54.

<sup>3)</sup> Mukaddasī, p. 16: لا يقال مستدير بالعالم كالحلقة لا يعرف له غاية ولا نهاية : 3) العالم كالحلقة العالم ا

وهو محيط بالدنيا جميعها كاحاطة الهالة بالقمر: Yākūt I, 504

<sup>5)</sup> Cf. The Navel of the Earth, p. 64.

وخلفه حية محيطة جميع ذلك تسبح الله تعالى الى يوم القيامة :Adjā'ib, fol. 15b؛

Pseudo-Callisthenes, Chapter 41: ὁ δὲ όφις ἡ θάλασσα ἡ χυκλούσα τὴν γῆν. See also Reitzenstein, Poimandres, p. 31.

<sup>8)</sup> B. G. VIII, 68.

<sup>9)</sup> Nuwairī, p. 61 maintains that there are three seas: the ocean, the Caspian sea (بحر الخزر) and the بخر ماينطش which scarcely can be other than بنطس.

The idea of the ocean as the mother of all other seas is of importance for the cosmography of the Arabs, for, as they say themselves, all seas are really only gulfs of the ocean 1), and the maps of the world as they are found in Kazwīnī<sup>2</sup>), Ibn al-Wardi<sup>3</sup>), and Abu 'l-Fida'<sup>4</sup>), give a good impression of this conception. No doubt the idea is not especially Arabic but like many other notions concerning the ocean, it is the common property of the Western Semites. It may be imagined, that it has been of the highest importance for those Semitic peoples who had a sea-cost and a frequent intercourse with the sea. For the Israelites the Mediterranean must have represented Tehom with all its beneficial and pernicious properties. — The Arabs, as having a geographical literature, have left very full dates concerning their conception of the ocean. They generally call it by the Greek term البحر المحيط, or البحر المحيط 'the surroun' cing ocean', which latter name is already a description. They furher make a distinction between the Western and the Eastern sea, viz. the Mediterranean and the 'Chinese sea', but they know that both are only vast gulfs of the ocean b). The Eastern sea is sometimes called the pitch sea<sup>6</sup>).

Some authors apply the term ocean اوقيانوس especially to the Western sea 7); this is possibly due to the Greek origin of the term.

The fact, that the Mediterranean is considered as the ocean or a gulf of it, appears also from their common name: the Green sea<sup>s</sup>).

Finally we have to point to a cosmographic peculiarity in connection with the oceans that, as in many other cases, will prove to be mingled with ancient religion. I refer to a series of traditions all of which speak of an image, a town, a tower, a castle or a mountain in the far West or the far East. The similarity here with the columns of Hercules denoting the

<sup>1)</sup> B. G. I, 6; .68; II, 11.

<sup>2)</sup> I, 105.

<sup>3)</sup> I a, p. 6.

<sup>4)</sup> Reinaud, traduction I, p. LXXII.

بحر محيط بالارص من كل جوانبها يتصل به البحران الشرقى :Marāṣid I, 129 والغربي فهما به كالخلجان

<sup>6)</sup> الباحر الزفتى, Dima<u>sh</u>ķī, p. 17; Abu 'l-fidā', p. 21.

<sup>7)</sup> Dimashķī, p. 127; Abu 'l-fidā', p. 12.

<sup>8)</sup> البحر الاخضر, B.G. VI, 92, note a; p. 230, 264; VII, 85; VIII, 68; Jāķūt I, 504.

entrance to the ocean and also to the Mediterranean will strike every reader. Arabic literature is acquainted indeed with this name and the traditions connected with it. It is however to be remarked that, as far as I know, the columns of Hercules never denote the mountains of Abyle and Calpe, which, according to Greek tradition, were rent asunder by the demi-god.

What Arabic tradition tells concerning Hercules, may follow here. According to Mas'ūdī on the territory which separates the Mediterranean from the Ocean there is a tower (منار) of brass and stones, built by the giant and king Heracles. In this tower is an inscription and images which beckon with their hands [as if they would say]: there is no way behind me, nor a trodden path for any one who will enter this sea from the Mediterranean... for this is the sea of darkness, the Green sea, the surrounding one. Others say, however, that the tower is not on the isthmus but on some of the islands in the surrounding ocean 1).

A tradition to this effect is indeed to be found in Arabic literature in this form, that Hercules had built brazen images on some of the islands in the ocean<sup>2</sup>).

With reference to Masʿūdī's tradition, it should be remarked, that here the distinct reminiscence of Greek mythology has been augmented with the feature, that the tower or the images have been erected to indicate the utmost limit of the human and animal territory: here is the entrance to the ocean and the ocean is shut off for man. Further the name of Heracles does not occur in the traditions on this subject we shall have to review.

According to Idrīsī³) in the Western ocean, on the isles of Masfahān and نغوس, there is a red image, denoting that there is no way behind. Sometimes the sea in the neighbourhood of these islands is called the sea of the brazen images⁴).

وعلى للحد المشترك بين هذين البحرين اعنى بحر الروم وبحر : Mas'īdī I, 257 إلى المتابع والتماثيل القيانس المنار الاحاس وللحجارة التى بناها هرقل الملك للجبار عليها الكتابع والتماثيل مشيرة بايديهما الله طريق وراى ولا مسلك لجميع الداخلين الى ذلك البحر من بحر الروم .... وهو بحر الطلمات والاخصر والمحيط وقيل ان المنار على غير هذا الزقاف بل في جزائر من جزائر اقيانس المحيط

<sup>2)</sup> B. G. VIII, 69.

<sup>3)</sup> p. 28.

<sup>4)</sup> Mas'ūdi I, 184.

In other traditions the name of Heracles has been replaced by that of persons more familiar to the Arabs. Ibn al-Wardī mentions three statues, a green, a red and a white one, which warn the sailors not to proceed farther; they have been erected by the Yemenite king Abraha 'of the tower' (الأدو المناب). According to Tabarī the Tubba' Yāsir An'am undertakes an expedition to the far West. He reaches the sand-river, and sends a troop farther Westward; they do not return however. Then he erects a brazen statue at the side of the wādī, with the inscription: This statue is that of An'am the Himyarite; there is no way beyond it; let nobody undertake it, for he would perish?).

These traditions, which connect South-Arabian princes with the entrance to the ocean, are also brought into relation with Alexander; Alexander in Muslim tradition has taken the place of Herakles, he has separated Europe from Africa by digging the strait of Gibraltar<sup>3</sup>). He is the hero who has visited the far West and he is entitled to mark the entrance to the ocean by a distinctive sign. Thus, according to the Ethiopian edition of the Romance of Alexander, he has built a tower in the ocean and placed upon it his own statue with a key in its hand and with an inscription saying that he has shut off the sea<sup>4</sup>).

It should further be remarked that in the last two traditions brazen images are spoken of. There is a series of reports which refer to brazen images. According to Idrīsī on each of the two Islands of the Happy there is an image of stones, a hundred cubits in hight, upon each image is a brazen statue <sup>5</sup>).

There is a different series of traditions which do not speak of a brazen statue in the far West, but of a brazen town. Mas'ūdī has a remarkable report on it: Between the nearer Sūs and the farther Sūs lies a distance of twenty days travel filled with cultivated places which reach to the sand river and the black castle. Then there follow deserts of sand in which is found the town known as the brazen town and the lead cupola's; it was reached by Mūsā b. Nuṣair in the caliphate of 'Abd al-Malik b. Marwān by.

<sup>1)</sup> I, b, 2, 13.

<sup>2)</sup> Tabarī, Annales I, 684.

<sup>3)</sup> Idrīsī, p. 166; Dimashķī, p. 136.

<sup>4)</sup> p. 128.

<sup>5)</sup> p. 2.

وبين السوس الادنى وبين السوس الاقصى من المسافة تحو من عشرين :1 369 أَ (6ُ

This brazen town occurs also in the Romance of Alexander and the king is called its founder<sup>1</sup>). This is again a sign of the connection between the traditions concerning the brazen image and those concerning the brazen town.

The brazen town and Mūsā b. Nuṣair's report are treated at length in Arabic literature. Ibn al-Faķīh2) reproduces Mūsā's letter to the caliph. He describes how he reached with his troops a town in Spain, of which the shining pinnacles had appeared to them already at a five days' distance. When they saw the town before them, it inspired them with a mighty horror. When inspected closely it appeared to be a town without gates. So with the aid of ladders a man climbed the wall but when he was at the top he burst out laughing, descended into the town and, when called by Mūsā, no sound of him was heard; he never appeared again. So three men disappeared; then Mūsā inspected the walls again and found an inscription in verses asserting that man never will reach inmortality. If any one, it would have been Solomon who has built this city with the aid of the dinn's. Then Musa met with a man of the diinn's who told him that a man used to visit the place and to perform the salat on the edge of the pond there; and that he took this man for al-Khadir. Then Musa ordered divers to dive into the pond; they found in it apart from many brazen objects, brazen men who at once flew away saying: I never return. These are, according to Zuhrī, the djinn's which Solomon has emprisoned there.

In the Arabian-Nights we have a story of the brazen town that also tells Mūsā's adventure, partly in accordance with Ibn al-Faķīh, but to a long extent independently from him.

Here the brazen town is entered by Mūsā and his companious who find it to be the city of the dead: the men are in the markets, the merchants in their shops, but all are dead, among their innumerable treasures. When Ṭālib ibn Sahl tries to take with him some of the treasures he is killed in a myste-

يوما عائر متصلة الى ان يتصل ذلك بوادى الرمل والقصر الاسود ثم يتصل ذلك عفاوز الرمل التى فيها المدينة المعروفة عدينة المحاس وقباب الرصاص التى صار اليها موسى بن نصير في ايام عبد الملك بن مروان

<sup>1)</sup> Jāķūt IV, 455. But Solomon is also called the founder; c£ Friedländer, Die Chadhirlegende und der Alexanderroman, p. 185.

<sup>2)</sup> B. G. V, 88 sqq.

rious way. Then Mūsā and his troops travel along the coast till they reach a high mountain where a people dwells which claims to be the posterity of Cham the son of Noah. They tell Mūsā a story concerning al-Khaḍir who preached to them the Muḥammedan confession, of which they have accepted the belief in God. — Then follows the story of the divers 1).

These traditions, which are connected with legends about Alexander3), speak of a brazen image and a brazen town as the signs of the limit of the West. The town is provided with cupola's and shining pinnacles; it is a place full of all sorts of precious things, but it is a place of death. We have here a mythic town as the sign of the end of the world and of the entrance to the ocean. We possess different traditions on the same subject. In some reports this town is identified with Cadix; e.g. in a tradition communicated by Dimashķī: The island of Cadix is a town provided with walls, surrounded by the ocean. Cadix is the name of an image which is said to be a talisman which stops or prevents the ships from passing out of the Britannic sea into the Mediterranean. It was of guilded copper in order to prevent its becoming rusted by the salt water of the sea; it is placed upon circular rocks... The hand of this image points in the direction of the ocean<sup>8</sup>). — Here image and town have been united, a proof of the fact that both have the same meaning.

It is to be observed, that both town and statue are already combined in the Syriac version of the Romance of Alexander; where all this is in the utmost East. Alexander reaches a mountain of sapphire near a river Barsāṭīs. Here a divine voice warns him not to proceed. He builds a town near the mountain and upon the mountain he places a brazen statue<sup>4</sup>). — Here we have three signs of the end of the earth: a mountain,

<sup>1) 572</sup>nd Night.

<sup>2)</sup> The story with the people near the mountain is in the Arabic Romance of Alexander, cf. Friedländer, Chadhir-legende, p. 140 sq.

وجزيرة قادس مدينة مسورة يحيط بها البحر المحيط وقادس اسم : 10 p. 243 وحزيرة قادس مدينة مسورة يحيط بها البحر المحيط من بحر برطانية الى بحر الروم وكان من تحاس مموّة بالذهب حتى لا يصدى من ملوحة البحر وهو منصوب على وكان من تحاس مموّة بالذهب حتى لا يصدى من مشيرة الى جهة البحر المحيط وعلى على على 1drīsī, p. 2 also says that one of the images is at Cadix.

<sup>4)</sup> p. 193 sq.

an image and a town; we shall discuss the mountain later on. But we have first to arrange a series of traditions which speak of a town, or, as is usually the case, of two towns, one in the utmost West, the other in the utmost East.

In the Arabic stories of Alexander it is said that the king reaches in the utmost East a town Djābalkā; there he takes provisions for his journey into the land of darkness. So the town is the sign of the end of the earth 1). That the parallelism between this town and the brazen town, which I have indicated, is not arbitrary, may be seen from the fact that in the Arabian Nights the episode with the wild people near the mountain is told in connection with the brazen town, here in connection with Djābalkā.

It is further to be observed that according to a different Arabic version of the story of Alexander, the king reaches in the utmost West 'in the place where the sun sets' the town of Djābarṣā '). — It is easily seen that of these names one is only a differentiation of the other; their character is so uniform that the Oriental sources confuse the names: sometimes one is in the West, sometimes it is in the East. They are considered as the dwelling places of the remains of vanished peoples; sometimes it is the 'children of Moses' who have taken refuge there in the time of Saul or Nebukadnezar. They are innumerable and no Jew can safely visit them; for if a Jew comes to them they presume him to do so on account of his deviating from the Jewish tradition; then they kill him ').

It is however also said that in one town the remnants of 'Ad, in the others the descendants of Thamūd dwell').

Tabarī describes the towns as follows: Either of them has ten thousand gates, between every two gates is the distance of a parasang, every gate is attended by ten thousand angels which are replaced every day by ten thousand others without ever returning. Mohammed said: If the inhabitants of these towns were not so numerous and clamorous, mankind would hear the falling of the sun when it sets; four peoples dwell behind these towns: Nāsik and Munsīk, Hāwīl and Kāwīl; before them are the dwelling places of Gog and Magog. In the night of ascen-

<sup>1)</sup> Friedländer, Chadhirlegende, p. 140.

<sup>2).</sup> Friedländer, o. c., p. 138.

<sup>3)</sup> Yākūt, Mucdjam II, 2.

<sup>4)</sup> Tabarī I, 67; Yāķūt II, 2.

sion Gabriel conducted me towards these peoples. When I invited Gog and Magog to [serve] Allāh they declined; so they are in Hell with the rebellious sons of Adam and Iblīs. Then Gabriel took me towards the two towns; they responded to my exhortation to [serve] Allāh. So they are our brothers; whosoever of them does well, will be with those of you who do well; and whosoever of them does evil, will be with those of you who do evil. Then Gabriel took me towards the four peoples; when I invited them to [serve] Allāh, they declined, and declared me to be a liar and were incredulous. So they are with Gog and Magog in Hell¹).

It is clear that Gog and Magog are not in their right place here; Oriental tradition, from Ezechiel down to the Romance of Alexander, speaks of them as the people inhabiting the utmost North. We have here to do with traditions which know of other peoples, indicating the place of the utmost West and the utmost East. Not only the North, but also the East and the West are characterised by barbarous peoples. In our tradition Gog and Magog are not adduced as an analogy, as it could be expected, but they are even removed from their fixed place.

That the towns indicate the utmost West and the utmost East is said expressly<sup>2</sup>); in our tradition the Western town indicates the place where the sun sets. Dimashķī places Djabarķā on the Island of the Happy and calls it the golden castle<sup>3</sup>); which recalls the black castle near the sand-river.

Lastly I have to mention a tradition relating that Adam received a mirror in order to be able to observe the things on the earth: then Satan went and built upon the mirror in the East the town of Djabart<sup>4</sup>).

The names of the towns are handed down in many forms: According to Bekrī<sup>5</sup>) the right pronunciation of the one is Djābalak. But Djābalku, Djābalkā and Djābarkā occur also. The name of the other town is pronounced Djābarsā, Djābarsu, Djābart, Djābalas.

Now Arabic tradition itself indicates the foreign origin of the

<sup>1)</sup> Țabarī I, 67; Kisā'ī, 'Adjā'ib, fol. 15b sq.

<sup>2)</sup> e. g. Yāķūt II, 2: جابرس مدينة باقصى

جزيرة المساعدة وبها جابرقا وهو قصر الذهب :p. 132 (3

<sup>4)</sup> Tabarī, Annales III, 165.

<sup>5)</sup> I, 231.

reports concerning these towns; for several authors add the Syriac and the Hebrew forms of the names. According to Thaʿlabī the Hebrew forms are: جابر سانیوت and جابلت and جابلت أبر مرقيسيا, برقيشا, برقيشا, برحيسا, برحيسا, برحيسا, برحيسا وعليساً

Traditions concerning the towns in Hebrew literature are not known to me; in Syriac literature one of the towns occurs. Cod. Sachau of the Syriac Manuscripts in the Royal Library, Berlin, n° 221 fol. 141° sqq. contains a Christian amulet which is ascribed to Cyprian, the magician from Antioch, whose conversion and adventures with Justa are spread through Eastern and Western literature. In this magical prayer the power of the seventy six angels is implored, who descended upon Agrīfo[s]. This may be compared with the numbers of angels which daily descend towards one of the towns according to Tabarī and Kisā'ī's tradition.

But this is all I have been able to find in Aramaic literature. According to the Arabic version of the prayer of Cyprian sixty six angels have descended towards the town of (2).

Before discussing the origin of the traditions we have found in Semitic literature, it is necessary to summarize their principal contents and their characteristic features. They are these: In the utmost West as well as in the utmost East there are natural or artificial signs which denote the impossibility of proceeding farther; they mark the utmost limit of the earth and the beginning of the ocean, the place where the sun sets. They consist of a mountain, town, castle, tower or image. In them are gathered innumerable riches and jewels; they are of copper, lead or gold. They are the dwelling-place of populations of which the great mass no longer exists on the earth; so they do not know of God's revelation unto Muhammed, but they are willing to acknowledge God's unity. They are places of death and desolation. They are inhabited by angels.

Many of these features are also found in a work which was widely spread through Oriental literature, the Book of Henoch. In chapters 17 sqq. is described how Henoch is brought to the fire of the West, which receives every setting of the sun. Here he sees the great river and the great darkness, the mountains, the mouth of the ocean, the place where no flesh walks. Here

<sup>)</sup> p. 18. 2) Bibliothèque Nationale, Cod. Arabe 309, fol. 104 sqq. Verhand. Kon. Akad. v. Wetensch. Nieuwe Reeks Dl. XIX N°. 2.

is the end of the earth. When he inquires regarding this region, the angel answers: This place is the end of heaven and earth; this has become a prison for the stars and the host of heaven.

In chapter 22 Sheol is described: And thence I went to another place and he showed me in the West [another] great and high mountain. There Henoch sees hollow places and Raphael says to him: These hollow places have been created for this very purpose, that the spirits of the souls of the dead should assemble therein, yes that all the souls of the children of men should assemble there 1).

Here we find: the end of the earth, where there is no region beyond, the place where the sun sets, the high mountains, the abode of the angels and of the souls of men who await here the day of Judgment.

It is hardly necessary to say that Arabic literature in its descriptions goes back to the book of Henoch. It is also certain that Henoch's vision is a vision of Sheol; this means, that the entrance of the ocean, the utmost West, is really no longer a part of the earth, but of the nether world. That the peoples of the old world are gathered here is a thought akin to the Catholic idea, that in the entrance to hell the heroes of the Old Testament are awaiting the resurrection. According to a well known tradition Christ descends into Sheol and preaches the Gospel to its inhabitants. It may easily be seen that Mohammed's preaching Islām to the people of the two towns in the night of his ascension, is only a Muslim variant of the Christian theme.

But we may go further. The oldest idea is that of a mountain or mountains marking the West. This idea is not limited to the West and the East. It holds also true for the North and the South. Ephraim Syrus in his commentary on the book of Genesis quotes Jacob of Edessa: The people which inhabits the North, before the mountains which are called the Breasts of the North, descend in cold winter days unto the bank of that river which they call the river of fire. As to the two mountains which are called the Breasts of the North, their stones are of crystal. Beyond them is no dwelling-place for men; for beyond the river is nothing but the ocean, the great sea that surrounds the whole earth...<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> According to the translation and emendation by Charles.

<sup>2)</sup> Ephraim, Opp. I, 121: مك محتنا كم بنعديم بياه مدين عمر

We find here several of the characteristics inherent to the signs of the West: the mountains, the river of fire, the end of the inhabitable world, the ocean. The population is not called by any name in the report of Jacob of Edessa. But in other traditions 1) they are always called Gog and Magog. And in the Romance of Alexander the two mountains are the extremities of the gate built by Alexander against Gog and Magog. If we further consider the fact that the South is characterized also by a mountain, called the Mountain of the Moon?), we may state that in Semitic cosmography each of the four winds is characterized by one or more mountains which are found on the utmost border of the earth, in or near the ocean. These mountains are further described as strewn with jewels. We cannot but think here of an other mountain, which is described as lying at the utmost end of the earth, in one of its quarters and which is also strewn with jewels: the mountain of paradise.

But ancient Semitic cosmography mentions the other characteristic mountains also: I may refer to Jeremias, Handbuch der altorientalischen Geisteskultur<sup>8</sup>) and recall the fact, that the columns found in some Semitic temples had a function parallel to that of the mountains characterizing the quarters of the world.

<sup>1)</sup> Tha labi, p. 320; Aethiopic Romance of Alexander, p. 281.

<sup>2)</sup> Cf. e.g. Dimashkī, Index s.v. جبل القبر and the map in Ibn al-Wardī.

<sup>3)</sup> p. 56.

πύργος in the Kor'ān (¿τες) often has an astronomical meaning (15, 16; 25, 62; 85, 1); it is usually explained as zodiacal signs, but the context only suggests the meaning of constellation. In this connection I may draw attention to a note in Friedlander's book on Khadir and Alexander where, from 'Omāra's history of Alexander, a report is mentioned, according to which Alexander and his men, while in the far West near Djābarṣā, fasten their horses in the mountain of the earth and hang their weapons in the Plejads; then the weapons turn round and after a year they are at the same place again. So there seems to have been a connection between the town in the West and one or other of the constellations; this connection is probably also denoted by the name of which the consonants b-r-g-s form the constant part.

Summarizing the results of this chapter, we find that according to Semitic cosmography, the three parts of the universe: heaven, earth and nether world, each have their ocean.

Still, it would be wrong, I think, to say that the Semitic peoples, or some of them, have known three oceans. The word Tehom, which the Northern Semites use, is not a nomen appellativum but a proper noun. This in itself points to the unity of the ocean. They speak of the nether Tehom and of the upper Tehom; but it is apparently one, with three divisions. Ecclesiastes seems to express the unity in what he says on the circular motion of the water: All the rivers run into the sea; yet the sea is not full; unto the place from whence the rivers come, thither they return again 1). The unity of Tehom is probably still to be traced in their representations of the form of the universe. The firmament is the layer or the cover above which upper Tehom is placed. It has been a question interesting the old world, to know in which way this firmament is connected with the ends of the earth. For here, apparently, earthly and heavenly Tehom, nay even also nether Tehom flow together?). We may even surmise that here the fountains of Tehom are to be sought. I may quote 'Omāra's report from Friedländer<sup>3</sup>): Alexander verlässt Gabarsa und gelangt an die Stelle, wo die Sonne untergeht. Dort erblickt er einen ungeheuren Berg von blendendem Grün, der sich als volkommen

<sup>1)</sup> Ecclesiastes 1, 7. Professor Eerdmans reminded me of this passage.

<sup>2)</sup> Cf. Jensen, Kosmologie der Babylonier, plate III.

<sup>3)</sup> p. 139.

unzugänglich erweist und an dessen Fusse das Meer hineinströmt und verschwindet. Dahinter befinden sich 360 Quellen von ungeheurem Umfang, deren Wasser von schwarzer Farbe ist und wie in einem Topfe brodelt. Die Sonne fällt tagtäglich in eine dieser Quellen hinein und verursacht hierbei ein ungeheures Geräusch, das Tier, Mensch und Genius in Schrecken versetzt.

This is clear: the sun, according to the common conception, sets in the ocean; these fountains are consequently the fountains of the ocean itself and here seems to be the place where the three parts of it meet. That 'Omāra's representation is not purely fantastic, but in concordance with Oriental conception, may again be proved by a quotation from the book of Henoch. The patriarch is brought to the West: I saw the mountains of the darkness of winter and the place whence all the waters of the deep flow. I saw the mouths of all the rivers of the earth and the mouth of the deep 1).

Now if the ocean is one in the Semitic conception, how then is it explained that its water is partly sweet, partly brackish? This question has been asked by the Semites themselves. We have seen that they consider nether Tehom to be sweet: for it is the basin from which the water of rivers and springs flows?); the ocean is brackish, whereas the water of upper Tehom is again sweet. Before reproducing their explanation of this phenomenon, we may state, that the Kor'ān is not convinced of the unity of the oceans: 'It is He who has let loose the two seas; this fresh and sweet, and that salt and bitter: and has placed between them a bar and a boundary which cannot be passed's). The commentators say: By the fresh and sweet he denotes the waters of rivers and of rain, by the salt and bitter the waters of the sea.4).

But the bar between them points to a cosmographic conception which is no longer known to us; perhaps the isthmus in the Syriac Legend of Alexander and the Babylonian shupuk shamē may be compared.

<sup>1)</sup> Chapter 17, in Charles' translation.

وهو الذي مرج البحرين هذا عذب فرات وهذا ملح اجاج :3) Sura 25, 55: إلى مرج البحرين هذا عذب فرات وهذا ملح اجاج المحتجورا محتجورا محتجورا

يعنى بالعذب الفرات مياه الانهار والأمطار وبالمليج :Tabarī, Tafsīr XXV, 55 (4) Tabarī, Tafsīr كالمجابح مياه البحر

Ephraim Syrus gives a rather extensive exposition of the nature of Tehom. The waters - he says - the earth drank on the first day, were not brackish, though they covered the earth like Tehom; for there were not yet seas, for in the seas the waters were salted, that before their being gathered, were not brackish. Thus when they were sent in order to water the earth, on the whole earth they were sweet. And when they were gathered on the third day in their seas, they became brackish, lest they should become stinking because of their being gathered, and in order that they should be able to receive the rivers that flow into them, without increasing, for the quantity of the rivers which flow into it, corresponds with its increase. Now the rivers flow into the sea, lest the heat of the sun should dry it up. And they are swallowed by its salt nature, lest it should increase, mount and submerge the earth; so the rivers are reduced, as it were, to nothing, because the salt nature of the sea swallows them. - Even though it should be that with the creation of the waters, also seas were created (though hidden in the waters), and though the seas were bitter, yet the waters above them were not bitter, just as during the deluge the seas existed (though hidden), but were not able to change into their own bitter nature the sweet waters of the deluge that were above them. For if they had been bitter, how then could the olives or any herbs have been preserved in them? 1) etc.

Ephraim therefore holds the opinion that the water of Tehom is sweet; that the water of the creation and the water of the deluge were sweet; and that only a small part of the water of Tehom, viz. that of the seas, has become brackish; how, he does not say. And Ḥalabī says that the water the throne of God rested upon before the creation was sweet 1); this means that the water of the creation is considered by him as being sweet water.

Muslim tradition has tried to explain the brackish nature of the ocean; according to Ibn al-Wardi some say its water becomes bitter and salt by its long stagnation and the burning of the sun; but others think that in the ocean itself there are 'veins' which change the sweet nature of the water<sup>2</sup>). But in the Ethiopic romance of Alexander it is said that the brackish and the sweet water of the ocean are one, because both come forth from the mountain that surrounds the earth<sup>3</sup>).

Popular science has, however, also possessed opposite views. It has also started from the fact that Tehom, as it manifests itself in the seas, contains brackish water. So upper Tehom is also brackish (here the unity of Tehom is again proved); how can rain be sweet? This is the subject of a discussion between Rabbi Eliezer and Rabbi Joshua. Rabbi Eliezer states that the earth drinks from the water of the ocean. Rabbi Joshua asks: From the water of the ocean? Is not this water brackish? The other replies: It is made sweet by the clouds 4).

معدس ممان مرا ممس محمد مدهم مصله المعدم الم

واختلفوا ايضا في ملوحة ماء البحر فزعم قوم انه لمّا طال مكثه . [13] [14] الهواء ما والحّت الشمس عليم بالاحراق صار مرّا ملحا واجتدب [واجتذب الهواء ما لطف من اجزائه فهو بقية ما صفته الارض من الرطوبة فغلط لذلك وزعم اخرون ان في البحر عروة تغير ماء البحر ولذلك صار مها زعانا

<sup>3)</sup> p. 144፡ ከመ፡ዝንተ፡ማይ፡መሪር፡ወማይ፡ጥውም፡ዝይወጽዕ፡ኢምድር፡ወምድርኒ፡ ሕሐቲ፡ ይአቲ፡ ኢስመ፡ ውኢተ፡ ኢምዝንተ፡ ደብር። ወአ7ዚአብሔር፡ .... ረሰየ፡ በውስቴቱ፡ ሕሰራወ፡ጥውም፡ ወመሪር፡

<sup>4)</sup> Midrash Kohelet, fol. 7 r°: אליעור א' יהושוע ר' אליעור ור' יהושוע ר' אליעור אומר אוקינום לא מים מלוחין הן אמר לו ממי אוקינום לא מים מלוחין הן אמר לו מתמתקין הן בעבים

## CHAPTER III

## THE CHARACTER OF THE OCEAN

In the chapter on Semitic cosmogonic systems we have touched upon the character of Tehom as having two aspects. On the one hand it appears as the chief enemy of the god of the creation; on the other, as an instrument in the hands of almighty God. We shall be able to trace this distinction throughout the entire conception of the ocean in the literature of the Western Semites: on the one hand it is an ungodly, negative, chaotic power; here it is considered as the realm of death and here it is really the nether world. On the other hand it is a productive, positive, cosmic power; and here it is considered as the place of paradise where the fountain of life springs. I shall try to prove this in the present chapter.

## A. THE OCEAN AS A NEGATIVE POWER

The ocean is often described as the place of darkness. This is not an unimportant feature, it is a charactertistic one. Darkness, the land of darkness, the realm of darkness are in Semitic literature designations of the nether world, or in later times, of hell. The Old Testament contains many examples. The poet of Psalm 88 says in his plaints: Thou hast placed me in the pit of the nether world, in the darkness, in the abysses 1). Here we have three synonyms: the nether world, the darkness and the מצלח, the abysses, a designation of Tehom. — The author of Psalm 49 says that the soul of the rich man after his death is joined with the generation of his fathers, who in eternity will not see light2). So Job speaks of his going, without return, to the land of darkness and shadow of death 3).

שתני בבור תחתיות במחשכים במצלת :vs. 7

<sup>2)</sup> vs. 20: חבא עד דור אבותיו עד נצח לא יראו אור 3) יס, 21: בטרם אלך ולא אשוב אל ארץ חשך וצלמות

It will not be necessary to give more examples from the Old Testament. In the New Testament the place of darkness and grinding of teeth is a well known designation of hell.

The place of darkness is not only under the earth, but it already begins at the ends of the earth. We have seen that according to the Western Semites the earth is encircled by the ocean, which begins at the ends of the earth. Sometimes the earth is represented as being surrounded by a wall of mountains, the Diebel Kaf in Arabic literature; the ocean then surrounds these mountains. Even this place is the beginning of darkness. In the Talmud is said: Tohu is the green cord that surrounds the whole earth and from which darkness springs 1). The green cord can scarcely be anything else than the ocean. And in Tamid is said: Rabbi Elijahu taught: Gehenna is above the firmament; but some say it is behind the mountains of darkness<sup>2</sup>). This means: Gehenna is sought at any rate in Tehom; for Tehom is above the firmament and round the circle of mountains that surround the earth and here are called the mountains of darkness. Of a similar nature is a talmudic tradition to this effect: Rabbi Jeremija, the son of R. El'azar, said: Gehenna has three gates: one in the desert, one in the sea, one in Jerusalem<sup>3</sup>). In mediaeval literature saint Brandan is represented as reaching a mountain of flames situated in the ocean: this mountain is hell 4).

In this connection we have to consider anew some versions of the Romance of Alexander. In the Syriac version, which does not contain the journey towards the fountain of life, Alexander's aim is, apart from conquering the world, to reconnoitre the earth and what is in it. This aim is only a slight modification of the aim of the historical Alexander. But popular imagination has not stopped here. Alexander will not only reconnoitre the earth, he will also enter Paradise; in the Syriac legend of Alexander he reaches a place in the North of the earth from where he observes paradise, enveloped by the ocean and dark clouds. And the mediaeval Latin version of the Romance of Alexander bears the title of Iter ad Paradisum.

ו) Hagiga 124: חרו קו ירוק שמקיף את כל העולם כלו שממנו יצא חשך

<sup>2) 326:</sup> חשר הרי האליהו למעלה מן הרקיע ויש אומרים לאחרי הרי חשך

<sup>3)</sup> Erubin 194: ירמיה ברבי אלעזר שלשה פתחים יש לגיהנם אחד במדבר ואחד ברבי אלעזר שלשה פתחים יש לגיהנם אחד במדבר ואחד בירושלם

<sup>4)</sup> d'Avezac, p. 7.

A third aim of Alexander is to reach the land of darkness. We have seen that this only means the nether world. So Alexander, in popular literature, seeks to examine the three parts of the universe: the earth, paradise (or heaven) and the land of darkness or the nether world.

It is in the poem ascribed to Jacob of Sarug that Alexander seeks to penetrate into the land of darkness. The king is represented as delivering a speech in which he expounds his plan: I desire greatly to go out and see the countries and the far lands, in order to see what is in them; and I will go and see the seas and the ends [of the earth] and all quarters; but, above all, I desire to enter and see the land of darkness 1). This desire of the king is met by his generals with the objection, that the terrible seas surrounding the world will not allow him to cross and see the land of darkness 2).

When Alexander discusses his plan with the old men, he is again dissuaded from penetrating into the land of darkness; for every one who hears of it, flees without entering it; some have ventured to enter in their presumption, but they never have been heard of up to this time, they have not returned nor have they left it<sup>3</sup>). This description is typical for the nether world which in Babylonian literature is called irsit la tar, the land without return. And in several European languages analogous expressions are used for the designation of death and the nether world.

In the poem ascribed to Jacob of Sarug the land of darkness is localized beyond the ocean; in other versions this is not the case. In the version C of Pseudo-Callisthenes, Alexander's journey along the ocean is described as a journey through the land of darkness, as may appear from this description: Starting from there, Alexander marched through the desert towards the

عدة عدة الله عدة الله عدمت الله عدم ال

ocean, while he no longer did see anything, neither birds nor animals, except heaven and earth; but they no longer saw the sun, only the black air 1).

Arabic literature has many data concerning the identification of the ocean with the place of darkness. Many traditions speak of a 'dark ocean'. We have already seen that the Talmud speaks of the green circle from which darkness springs. This points to a cosmographic representation identical with that of some Arabic reports. Ibn al-Wardī has this passage on the dark ocean: As regards the seas, the largest of them on the surface of the earth is the surrounding one, which encircles it on all sides; it has no terminus nor strand, except on the side of the earth; its shore on the open side is the dark ocean, which encircles the surrounding one as the latter surrounds the earth. Its darkness is caused by its great distance from the place of sunrise and sunset<sup>3</sup>).

This dark sea, therefore, which surrounds the ocean really does not belong to the earth; for the sun does not reach it: it is a part of the nether world. Idrīsī's description is also worth mentioning: As to the dark ocean, nobody knows what is behind it and no human being possesses any trustworthy report of it, because of the difficulty of sailing over it, the darkness of its light, the towering of its waves, its multitude of riches, the tyranny of its animals, and the vehemence of its winds 3).

Other Arabic traditions identify the surrounding ocean and the dark one<sup>4</sup>); also special parts of the surrounding ocean are identified with the dark ocean<sup>5</sup>).

In the dark ocean are situated islands that are bereft of light 6).

<sup>1)</sup> II, Ch. 38: ἐκεῖθεν οὖν ἀναλάβων ὁ ᾿Αλέξανδρος ἔρημον ιδδευσεν ἐπὶ βάλασσαν μηκέτι μηδὲν όρων μήτε πετεινὸν μήτε βηρίον εἰ μὴ τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν γῆν, τὸν δὲ ήλιον οὕκετι ἐβεώρουν ἀλλὰ μαῦρον ἀέρα.

واما ذكر البحار فاعظم بحر على وجه الارض المحيط المطوق بها من : 8 ، 10 (2 سائر جهاتها وليس له قرار ولا ساحل الا من جهة الارض وساحله من جهة الخلو البحر المظلم وهو محيط بالمحيط كاحاطة المحيط بالارض وظلمته من بعده من مطلع الشمس ومغربها

<sup>...</sup> في البحر المظلم ولا يعلم احد ما خلف هذا البحر المظلم ولا :165 p. بوقف بشر منه على خبر صحيح لصعوبة عبورة وظلام انوارة وتعاظم امواجه وكثرة الموالد وتسلط دوابه وهجان رياحه

<sup>4)</sup> B. G. VIII, 26.

<sup>5)</sup> Dimashķī, p. 127; Ibn al-Wardī Ib, 11.

<sup>6)</sup> Idrīsī, p. 55.

Considering this it is only natural to find that Tehom in Semitic literature is described as the realm of death. This is so in the literature of the Old Testament, where Sheol and Tehom are used as parallel terms. A good example of this parallelism is furnished by the story of Jona. The prophet on his flight reaches Joppe and here starts his journey on the Mediterranean. Now we have seen that the Mediterranean is considered as a bay of Tehom. Those who find in Jona the features of a solar hero, may adduce in support of their theory that Jona, like the sun daily, descends into Tehom. Further his being swallowed by the fish is a real 'descensus ad inferos'. This appears from the poem that is put into his mouth. 'Out of the belly of Sheol cried I and thou heardest my voice. For thou hadst cast me into the deep, in the midst of the seas..... The waters compassed me about ..... I went down to the bottoms of the mountains; the bars of the earth were about me for ever: yet thou hast brought up my life from the pit'1). Sheol, Tehom and the pit are nearly synonymous here.

The poet of Psalm 40 rejoices at his being saved by God from death and destruction: I waited patiently for the Lord; and he inclined unto me and heard my cry. He brought me up out of the pit of roaring water, out of miry clay and set my feet upon a rock?). Here apparently the images of the grave and the flood as designations of death have been united. In a more distinct way the term Tehom is used as a designation of death and the grave in Ps. 71, 20: Thou shalt quicken me again, and shalt bring me up again from the depths of the earth?). 'Depths' is a translation of Initial.

So Tehom has become a type of spiritual distress and destruction. I will only recall Ps. 42, the psalm of mental distress and longing. The poet exclaims, expressing his miserable state: Tehom calleth unto Tehom at the noise of thy waterspouts: all thy waves and thy billows are gone over me<sup>4</sup>).

ם שאול שועתי שמעת קולי ותשליכני מצולה בלבב ימים .... יסבמן שאול שועתי שמעת קולי ותשליכני מצולה בלבב ימים עד נפש תהום יסבכני ..... לקצבי הרים ירדתי הארץ בריחיה בעדי לעולם ותעל משתת חיי

<sup>2)</sup> vs 2: קוח קויתי יהוח וים אלי וישמע שועתי ויעלני מבור שאון מטים היון ויקם על סלע רגלי מלע רגלי

תשוב תחייני ומתהומות חארץ תשוב תעלני (3

א vs 8: תהום אל תהום קורא לקול צנוריך כל משבריך וגליך עלי עברו

Syriac literature considers the ocean in the same light, perhaps under the influence of biblical literature. Bar Hebraeus, in his Ethikon, describes the journey of the soul on the ocean of life. If the winds are contrary, it will be tossed about between towering floods and troubled waves, and be immersed and precipitated into un-salted oceans and the utmost depth of Sheol 1). The Odes of Solomon also contain a passage concerning Tehom, that, though far from clear, yet should be mentioned in this connection: The Dove fluttered over Christ, because He is her head; and she sang over Him and her voice was heard: and the inhabitants were afraid and the sojourners were moved: the birds dropped their wings, and all creeping things died in their holes: and the abysses ( ) were opened which ' had been hidden; and they cried to the Lord like women in travail; and no food was given them because it did not belong to them; and the abysses were destroyed by the distinction of the Lord. And they perished by that thought, those that existed from ancient times; for they were corrupt from the beginning: and the end of their corruption was life<sup>2</sup>). Usually this passage is taken as a description of Christ's descensus ad inferos. Then Tehom would be here, as is often the case, a designation of the nether world.

In many cases where the ocean is a symbol of death, the thought of death by drowning lies near. This is however not to be used as an argument against our present view of Tehom. For an element that kills every one who is immersed in it, is in itself, according to the ancient view, an element of death and destruction. This character is usually expressed by the Semites in a way that can leave no room for mistake. The Legend of Alexander furnishes a good example again. Alexander is admonished not to approach the ocean, for it is deadly. Having become cautious, yet wishing to cross it, in order to reach the ends of the earth, he has recourse to a subterfuge. In his army are several men who have deserved death; he orders them to embark and to try to cross the water; but this proves to be of a deadly nature; the men die as soon as they are in contact with it 3).

<sup>1)</sup> p. 209: Kleundan Kriize Klliin Kain Klänn dun Karldan Khadaud Janza Kimbadan Kl Knämdan 2) Ode 24, 1-6. 3) ed. Budge, p. 259. Kuzadan

Semitic literature is full of features like this. In a description of Tehom in a cosmological treatise is said: The ocean is the sea that surrounds the whole earth; and in this ocean there is no single of those reptiles who inhabit the water. Nay, even no bird is able to fly over it 1). Arabic authors agree as to the impossibility of man's sailing over the ocean: ships are of no value 2), so that no human being is acquainted with it 3); it has no shore 4). The tower of stones and copper, built by Heracles at the entrance of the ocean bears images that seem to say: beyond me there is no way; nor is there a passage, says Mas'ūdī, for any of those who enter this sea coming from the Mediterranean; for it is a sea that cannot be sailed, that is without habitable places, without rational animals that inhabit it; its extension cannot be conceived nor its end be reached, nor its terminus be known; this is the sea of darkness, the Green sea, or the surrounding one 5).

Such descriptions, all showing that the ocean is considered as the region where no life is possible, could be multiplied. I will, however, for the sake of brevity, leave Arabic literature and only give some examples from the Ethiopian romance of Alexander. Alexander marches and reaches the sea that is behind heaven and earth, that cannot be sailed by ships, where no birds can fly, that is without any use 6).

Further: Behind these is the large sea that cannot be sailed by ships because of its large waves; for the winds leave their store-houses and blow over it, so that its waves reach heaven and descend unto Sheol. No bird is able to fly in its neigh-

<sup>1)</sup> p. 251: Kim ama Kaik milal inun am Kai walibak Khuia Kla Kima ruin Krui nu Kla ma hil walibak min la wiahn Kuara. The passage is also to be found in Ephraim, Opp. I, 122 A.

وهو بحر لا تجرى فيه السفن :B. G. VII, 85

فان السفي لا تجرى فيه ولا يعلم احد من البشر حاله :ib. VI, 231: ما السفي لا تجرى فيه ولا يعلم احد من البشر حاله

<sup>4)</sup> Ķazwīnī I, 104: مر يعرف ساحله. Also Dimashķī, p. 127; Ibn al-Wardī, Ib, 1.

عليها الكتابة والتهاثيل مشيرة بايديها الاطريق وراى ولا : آمة Mas Tidi I, 257 ( كان بحر لا تجرى فيه مسلك لجميع الداخلين الى ذلك البحر من بحر الروم اذ كان بحر لا تجرى فيه جارية ولا عارة فيه ولا حيوان ناطق يسكنه ولا بحاط بمقداره ولا تدرك غايته ولا يعلم منتهاه وهو بحر الظلمات والاخصر والمحيط

<sup>6)</sup> p. 161: ወአምዝ : ሖረ : ውአቸ : እስከ : በጽሐ : ኃበ : ባሕር : ዘአም ድኅረ : ስማድት : ወም ድር : ዘኢይትረኩብ : በውስቴት : ለተማር : ወአልቦ : ዘሰረረ : ውስቴት : ወኢመኑሂ : የሙራ ::

bourhood. The water of this sea resembles pus, and it is very foetid, because this is the water in which God has destroyed the people that perished in the deluge. And their flesh and the flesh of the animals, the birds and the beasts is in its deep. And on the shores of that sea are innumerable trees without leaves because of its very foetid odour; and know that all men die who approach it and perish on account of its foetid odour.

So the ocean is the sea of death. This feature calls to mind the name of the Dead sea, a recollection perhaps also evoked by the foregoing description. It has been observed by Budge, that the ocean is described in the passages from the Romance of Alexander exactly like the Dead sea. The classical authors already describe it as an element where life is impossible. Raumer 2) cites this extract from Hieronymus ad Ezechiel 47: Mare mortuum, in quo nihil poterat esse vitale. — Re vera, juxta literam huc usque nihil quod spiret et possit incedere prae amaritudine nimia in hoc mari reperiri potest, nec cochleolae quidem parvique vermiculi et anguillae et caetera animantium sive serpentium genera. Denique si Jordanes auctus imbribus pisces illuc influens rapuerit, statim moriuntur et pinguibus aquis supernatant.

Similar descriptions occur in Arabic literature. According to Mascūdī the Dead sea does not receive that which is thrown into it, nor is it inhabited by living beings, be it fish or other creatures 3). Abu 'l-Fidā' adds that there are no birds 4).

There is another point of resemblance between the ocean and the Dead sea that I have not yet mentioned. In Arabic the Dead sea often bears the name of the stinking one 5). This

<sup>1)</sup> p. 124: ወአምድኅረ: ውሕተሙኒ:ባሕር:ዓቢይ:ዘኢይክሱ:ለሕማር;ይሎሩ:በውስቴታ: አምብዝን:ማአበል ። አስሙ: ነፋሳተ: ይወጽኡ: አመዛንብቲሆሙ: ወየሐውሩ: ዲቤን: ወየዓርን: ማዕበሳ: አስክ:ሰማየ:ወይወርድ: አስክ:ሴቶል ። ወኢይክል: ፆፍ:ከሙ:ይስርር: ነቤን ። ወማደ: ባይአቲ:ባሕር: ይመሰል: መንል:ወጽዩአ:ውአቲ:ጥቀ ። አስመ፡ ውአቱኒ: ማይ፡ ዘሕማስነ፡ አንዚሕብሔር፡ ቦቲ፡ ሰብአ: ዘማስኑ፡ ውስቲ፡ አይታ ። ወሥጋሆሙኒ፡ ወሥጋ፡ አንስሳ፡ ወአአዋፍ፡ ወአራዊቲ፡ ውስቲ፡ ማዕምቃ ። ወውስቲ፡ ይንጋገ፡ ይአቲ፡ ባሕር፡ አሕዋም፡ ዘሕልቦ፡ "ኡልቍ። ወአልቦሙ፡ ቁጽለ፡ አምብዝታ፡ ዲሕታ ። ወአአምር፡ ወከሙ፡ ይመውቲ፡ ኬሱ፡ ሰብአ፡ ዘየሐውር፡ ጥቃሃ፡ ወይማስን፡ አምጹአት።

<sup>2)</sup> Palästina3, p. 55, note 128.

البحيرة المنتنة التي لا تقبل الغرق ولا تكون فيها ذو روح من سمك :66 (3) الديرة المنتنة التي لا تقبل الغرق ولا غيره

ولا تكون بها حيوان لا من الطير ولا من السمك :ed. Reinaud and de Slanc, p. 39

الباحيرة المنتنة (5

is also a common epithet of the ocean. We have already found in the Aethiopic Romance of Alexander the opinion that all men who approach the ocean must die because of its foetid odour. This feature occurs also in the Syriac redaction. When Alexander discusses his plan to penetrate into the land of darkness with his officers, they call it impossible, saying that the earth is surrounded by dreadful seas and that behind them lies the stinking sea, that indeed is full of terror. And when men do not decide to give up their life, they do not approach the stinking sea that is frightful 1). — Then, when Alexander reaches the ends of the earth, he and his troops cross the seas at once and reach the stinking one; (but then) he is frightened by its vapour and flees from its odour 2). In other passages of Syriac literature the 'stinking' sea is mentioned. In the eighteenth Ode of Solomon a description of error and ignorance. the opposite of gnosis, is given: And ignorance appeared like chaff and like the foetid odour of the sea3). And Isaac of Ninive uses the term the stinking ocean as a common epithet of Tehom 4).

It is clear that the foetid odour of the ocean is closely connected with its negative nature. This is only natural, especially for the Semites who attach a value to odours which can hardly be overrated. A foetid odour means for them in the first place a reminiscence of death, that is characterised by its rendering foetid all it touches. Further the root with that in Hebrew still means to stink, has become in Aramaic and Arabic the usual expression for evil; whereas its opposite, whereas its opposite, has means to be good, in Arabic has the derivation whereas perfume.

The fact that the ocean is considered as the stinking element by the Semites or a part of them, is possibly to be connected with the real or popular etymology of the word Tehom.

حدة دمل متحم هادم مسلم ملكم محرة مراده وي المحرف ا

<sup>3) 18, 14:</sup> Kzuz mohaże wza robez Kl riaz dejudra
4) p. 317.

The relation between the forms ti'āmat, and is cannot easily be given. The Arabic use of seems to prove, that here the word is not borrowed from the North or the North-East. For here it does not possess the slightest meaning which could connect it with the mythic value it has in the North. It simply means a certain part of the Arabic coast along the Red sea, apparently the old popular geographical name.

The forms of the word may be either derived from a root did, meaning to be in motion, or from a root did. A derivation from did would give a reasonable sense; but Semitic literature that has so much to say concerning the ocean, never lays stress upon its continual being in movement. In Arabic a root profit 'to stink' occurs. Hoffmann') and Jensen') are more or less convinced of the denominative character of this verb. So the real etymology of did is obscure; but a connection, be it of a primary or of a secondary nature, with the root professes at any rate. —

After so much evidence concerning the close connection between the idea of death and the character of the ocean, it will be clear why the town in the utmost West, characterizing the entrance of Tehom, is a town of death: it partakes of the character of the ocean itself. And like the nether world it is also a place of treasures.

Tehom as a negative power is in the third place to be considered as a typical representation of chaos. The subject has already been mentioned in our first chapter. But we have to inquire into it more thoroughly. What we found in regard of the place of Tehom in the cosmogonic systems of the Semites may be summarized in the sentence, that originally the ocean represents the wild, ungodly element that has to be tamed before the creation can take place; while later views represent Tehom as the element that serves the creator only as an instrument. We shall have to develop these diverging views in this chapter.

In the biblical story of the creation a special term is used that may be considered as an expression for chaos: תהו ובהו When earth and heaven have been created but not yet made

<sup>1)</sup> Zeitschr. f. d. alttestamentl. Wissenschaft III, 118.

<sup>2)</sup> Keilinschriftliche Bibliothek VI, 1,559 sq.

Verhand, Kon, Akad. v. Wetensch. Nieuwe Reeks Dl. XIX No. 2.

into a cosmos, it is said: the earth was חהו וכהן and the spirit of God hovered over the surface of the waters. And in several features of Semitic cosmogonic systems it appears that the characteristic of chaos is the reign of the water. I will only recall the conception, discussed above, that represents the earth, before the cosmos, as being enveloped by the waters, while God's creative action in the first place consists in His removing the waters and preparing thereby the way for cosmos. Etymologically speaking neither of the terms חהן ובהן has any connection with the primeval waters. In occurs only a few times in the Old Testament, but it was also known to the Phoenicians (we have it only in the transcription βααυ); and in later times, in the literature of gnosticism, the ילראבהות is mentioned, apparently a person belonging to a cosmogonic system; the name means offspring of chaos; but no connection with the ocean appears. Neither has חוו in the Old Testament further anything to do with the ocean. But we have cited lines from the Talmud running thus: is the green cord that surrounds the whole earth and from which darkness springs 1). Here chaos and ocean are synonyms.

This reign of chaos which in the cosmogonic stories is identical with the reign of the ocean, has not only its place in the cosmogony, but, according to the Old Testament, it occurs several times in history in a series of events always following the same order. A period of chaos is succeeded by the creative act of God; then a covenant is made with man and a new time begins, a time of new relations between man and nature, a golden age in a land of paradise.

It is evident that this series of events as it is described in the story of the creation and of paradise, has its counterpart in the story of the deluge. The cosmos is destroyed by the ocean; the reign of chaos is the reign of Tehom. When the waters have disappeared God makes a new covenant with Noah, the new representative of mankind; man, till now only the master of the vegetable world, becomes lord of the animals too; the new order of things, the regular succession of the different seasons, will not be disturbed; the new mankind plants a new tree, the vine.

Apart from the cosmogony and the story of the deluge this

<sup>1)</sup> p. 41.

scheme is well known from those descriptions that are to be considered as analogous to cosmogonic stories: the descriptions of the coming chaos, that will be a destruction of this world 1), then the reign of the Messiah or of God, the gathering of the remainder of mankind in Jerusalem or in the kingdom of heaven etc. This eschatological scheme is found throughout the Old and New Testaments.

It should be observed, however, that the creation, the deluge and the last day are not the only epochs in history that are described according to this scheme. It is especially the author, commonly known as Deuterojesaja, who sees history and also his own time in this way. This means: according to Deuterojesaja the exile is the time of chaos. This thought is only to be understood, if we think of the Israelitic idea, that the history of the world is really only a history of Israel, as the nucleus of mankind; this nucleus of mankind, according to the ancient conception, has its fixed place in the centre of the earth and this place has been cleansed for it by its God, who Himself has His dwelling-place amidst His people. All this may be called the rational idea underlying the history of the world in the Israelitic conception. And now the exile has destroved this harmonious order of things: there is scarcely a people of Israel any more; it no longer dwells in the centre of the earth, on the place destined for it by its god; and this god himself has been driven away from his dwelling-place, the temple of Jerusalem. This is really chaos. Now the Oriental theory says that chaos is to be followed by cosmos and a golden age. Deuterojesaja's central idea is this: chaos is passing away, for the Messiah Cyrus is coming, he will reestablish order. The people of Israel has to leave Babel and to return to Juda, where the golden age shall reign: For the Lord shall comfort Sion: he will comfort all her waste places; and he will make her wilderness like Eden and her desert like the garden of the Lord; joy and gladness shall be found therein, thanksgiving and the voice of melody<sup>3</sup>). The evils of mankind will be taken away: And I will bring the blind by a way they knew not; I will lead them in paths that they have not known:

1) See e.g. Jesaja 24 sqq.

1 83 F. 1 13

כי נחם יהוה ציון נחם כל חרבתיה וישם מדברה כעדן וערבתה כגן :2) Jes. 51, 3: יהוה ששון ושמחה ימצא בה תודה וקול זמרה

I will make darkness light before them, and crooked things straight. These are the things I will do unto them and not forsake them.... Hear, ye deaf; and look, ye blind, that ye may see 1). — The dwelling in their own country is described as the gathering to a feast in Jerusalem, and then the new covenant is made: Ho, every one that thirsteth, come ye to the waters and he that hath no money, come ye, buy and eat; yea, come, buy wine and milk without money and without price. Incline your ear, and come unto me: hear, and your soul shall live; and I will make an everlasting covenant with you, even the sure mercies of David 2). I will not multiply quotations, as these are sufficient to demonstrate the eschatological idea and the ordered scheme underlying the prophecy of Deuterojesaja. But the further question arises of how the idea of chaos is expressed in this scheme? The answer is simple enough: chaos generally is described with the characteristics of the desert; and cosmos begins when Yahwe removes these characteristics. So Yahwe's reign is a reign over the desert: A voice cries: Prepare ye the way of the Lord in the wilderness, make straight in the desert a high way for our God. Every valley shall be exalted, and every mountain and hill shall be made low: and the crooked shall be made straight, and the rough places plain. And the glory of the Lord shall be revealed, and all flesh shall see it together: for the mouth of the lord has spoken it 3).

And further: Behold, I will do a new thing; now it shall spring forth; shall ye not know it? I will even make a way in the wilderness, and rivers in the desert. The beasts of the field shall honour me, the dragons and the ostriches: because I give waters in the wilderness and rivers in the desert, to give drink to my people, my chosen\*).

I) Jes. 42, 16, 18: והולכתי עורים בדרך לא ידעו בנתיבות לא ידעו אדריכם אשים בדרך לא ידעו בנתיבות למישור אלה הרברים עשיתים ולא עזכתים .... החרשים שמעו והעורים הביטו לראות

בוי כל צמא לכו למים ואשר אין לו כסף לכו שברו ואכלו ולכו 35, 1.3: הוי כל צמא לכו למים ואשר אין לו כסף לכו שמעו ותחי נפשכם שברו בלא כסף ובלא מחיר יין וחלב ...... הטו אזנכם ולכו אלי שמעו ותחי נפשכם ואכרתה לכם ברית עולם הסדי דוד הנאמנים

קול קורא במדבר פנו דרך יהוה ישרו בערבה מסלה לאלהנו כל גיא Ies. 40, 3 sqq.: קיל קורא במדבר פנו דרך יהוה ישרו בערבה מסלה לבקעה ונגלה כביר יהוה וראו ינשא וכל הר וגבעה ישפלו והיה העקב למישור והרכסים לבקעה ונגלה כביר יהוה וראו כל בשר יחרו כי פי יהוה דבר

הנני עשה חרשה עתה תצמח הלא תרעוה אף אשים במרבר דרך :-Jes. 43, 195q. הנני עשה חרשה תכבדני חית השדה תנים ובנות יענה כי נתתי במדבר מים נהרות בישימון להשקות עמי בחירי

Still more clear is, if possible: I will open rivers in high places, and fountains in the midst of the valleys: I will make the wilderness a pool of water, and the dry land springs of water. I will plant in the wilderness the cedar, the acacia and the myrtle, and the oil tree; I will set in the desert the fir tree, and the pine tree and the box tree together: that they may see, and know, and consider, and understand together, that the hand of the Lord hath done this, and the Holy one of Israel hath created it 1).

So it appears that the desert in the poetic language of Deuterojesaja has the same place as chaos in the historical Oriental scheme. This is not a fortuitous coincidence. We saw above, that is the technical term for chaos and the ocean as chaos. In is also a designation of the desert and of the desert as chaos. Ps. 107, 40: He poureth contempt upon princes, and causeth them to wander in the wilderness, where there is no way?). And Job 6, 18: The paths of their way are turned aside, they go into the desert and perish?).

Here there proves to be a connection between the ocean and the desert, both being considered as the domain of chaos. Another token of a connection between the ocean and the desert in a tradition has already been mentioned: Gehenna has three gates: one in the desert, one in the sea, one in Jerusalem 4).

But we must return to Deuterojesaja who has more to say concerning the historical scheme which he, and probably others also, applies to the Israelitic Past. He is conscious of the analogy between the exile and three other epochs: the cosmogony, the deluge and the exodus.

Like the deluge in the days of Noah so the exile has been an act of wrath on the part of Jahwe; and just as after the deluge He swore that the waters should not return over the earth, so He swears now that He will not be wrath with Israel: For a little space I have forsaken thee; but with great mercies will I gather thee. In wrath I hid my face from thee

ז) Jes. 41, 18 sqq. שפתח על שפיים נהרוח ובתוך בקעות מעינות אשים מדבר לאגם אשים בערבה ברוש מים וארץ ציה למוצאי מים אתן במדבר ארז שמה והדס ועץ שמן אשים בערבה ברוש תדהר ותאשור יחדו

שפך בוז על נדיכים ויתעם בתהו לא דרך (2)

ילפתו ארחות דרכם יעלו בתהו ויאבדו (3

<sup>4)</sup> p. 41.

for a moment; but with everlasting kindness will I have mercy on thee, saith Yahwe the Redeemer. For this is as the days of Noah unto me: for as I have sworn that the waters of Noah should no more go over the earth; so have I sworn that I would not be wrath with thee, nor rebuke thee 1).

A double comparison of the exile with the cosmogony and Israel's passing through the Red sea occurs in the following passage: Awake, awake, put on strength, O arm of Yahwe; awake, as in the ancient days, in the generations of old. Art thou not it that hath cut Rahab, and wounded the dragon? Art thou not it which hath dried the sea, the waters of the great Tehom; that hath made the depths of the sea a way for the ransomed to pass over? Therefore the redeemed of the Lord shall return, and come with singing unto Sion etc. 2).

A comparison with the crossing of the Red sea occurs a second time: Thus saith the Lord, which maketh a way in the sea, and a path in the mighty waters; which bringeth forth the chariot and horse, the army and the power; they shall lie together, they shall not rise: they are extinct, they are quenched as tow. Remember ye not the former things; neither consider the things of old etc. 8).

The point in question is clear: In olden times Yahwe has broken the power of chaos represented by the ocean: before the creation he has crushed the head of Rahab, the serpent of the ocean; he has pushed back the waters of chaos after the deluge; he has prohibited Tehom, represented by the Red sea, to swallow his redeemed; now the power of the exile, represented as the desert, will be broken and as the cosmogony and the deluge were followed by a golden age, and the crossing of the Red sea by the entrance into the promised land flowing with milk and honey, so the exiled will return unto Sion.

We must leave Denterojesaja and his historical views here,

ברגע קטן עזבתיך וברחמים גדלים אקבצך כשצף קצף הסתרתי פני :9-54,7-9 ברגע ממך ובחסד עולם רחמתיך אמר גאלך יהוה כימי נח זאת לי אשר נשבעתי מעבר מי נח עוד על הארץ כן נשבעתי מקצף עליך ומגער בך

עורי עורי לכשי עז זרוע יהוה עורי כימי קרם דורות עולמים הלא :12. Jes. 51,9—12 את היא המחרבת ים מי חהום רבה השמה את היא המחצבת רהב מחוללת תנין הלא את היא המחרבת ים מי חהום רבה השמה מעמקי ים דרך לעבר גאולים ופדויי יהוה ישובון יבאו ציון ברנה

כה אמר יהוה חנותן בים דרך ובמים עזים נתיבה המוציא רכב -18: 3) Jes. 43, 16—18: ימום חיל ועזוז יחדו ישכבו בל יקומו דעכו כפשתה כבו אל תוכרו ראשנות וקדמניות אל תחבנגו

stating anew that the crossing of the Red sea is considered as the crossing of Tehom. The crossing of the Red sea is also considered by early Christian writers in a peculiar light. We have seen that Tehom is nearly synonymous with the nether world; Afrahat draws a parallel between the Red sea and Sheol: For them (the Israelites) Moses clove asunder the sea and caused them to cross it, and our Saviour clove asunder Sheol<sup>1</sup>).

The crossing of the Red sea is also a symbol of baptism: Moreover, brethren, I would not that ye should be ignorant, how that all our fathers were under the cloud, and all passed through the sea; and were all baptized unto Moses in the cloud and in the sea?).

So baptism may be styled as a passing through the Red sea or a passing through Tehom. In the 22d Ode of Solomon there is a glorification of 'Him that overthrew by my hands the dragon with seven heads' 3), a comparison therefore of the poet with God's slaying the Leviathan in the creation. Rendel Harris gives the following note to the passage: 'Bernard thinks the dragon is to be explained by Patristic gnosis of the defeat of the devil in the waters of Baptism, as in Cyril Cat. III, 11 and the Baptismal rituals. I add to Dr. Bernard's references one from a MS. of Moses Bar Kepha on Baptism, in may own collection: 'our Lord was baptized that he might trample on the head of the spiritual dragon that lurked in the water etc.' — It is clear that the baptismal water was a symbol of Tehom and conceived as being inhabited by monsters that were considered as its representatives. The ungodly character of Tehom appears thus once more in a striking way.

Now it is not astonishing to find that, like the passing through Tehom in the Red sea, so Noah's passing through Tehom is considered as a symbol of baptism. This is so in the New Testament: .... which sometime were disobedient, when once the longsuffering of God waited in the days of Noah, while the ark was a preparing, wherein few, that is eight souls were saved by water. The like figure whereunto

<sup>1)</sup> I, 524: مرام عدم المعدد ال

<sup>2)</sup> I Corinthians 10, 1 sq.

מס השתפ כאיד, למנוא הצבב דיבסח, (נ

even baptism doth also now save us etc. 1). And in the pictures of the catacombs Noah in his ark is a common symbol of baptism.

Finally, as Tehom is synonymous with death, so baptism is compared with death: know ye not, that so many of us as were baptized into Jesus Christ were baptized into his death? Therefore we are buried with him by baptism into death: that like as Christ was raised up from the dead by the glory of the Father, even so we should also walk in newness of life?).

## B. THE OCEAN AS A POSITIVE POWER

Finally we have to consider the positive side of the ocean and here again we may start from the cosmogonic stories. Here then the ocean is no longer the element that has to be tamed, but the substance out of which all things were created. I need only recall here the evidence we have discussed above 3), culminating in the sentence from the Kor'an: we made every living thing of water. Further I would recall the story, how the preexistent sanctuary is created, beginning from a spot of in the primaeval water. We have seen that the biblical story of the creation gives a twofold image of the ocean before the creation: darkness lies over the surface of Tehom; and: the spirit of God is brooding over it. This is all; indeed a torso if compared with other cosmogonic stories, for the aim or the result of the spirit's brooding is not explained. Later literature, however, has filled in this gap. Jacob of Edessa, in his conmentary on this verse, compares the brooding of the spirit over the waters with the brooding of a hen 4). And the Cave of Treasures has this explanation: On that Sunday the Holy Ghost, one of the persons of the Trinity, brooded on the waters. And by this brooding on the surface of the waters they were blessed so as to become able to bring forth. And all the natural germs in the waters became hot and fervent, and all the leaven of creation became united with them 5).

<sup>1) 1</sup> Peter 3, 20.

<sup>2)</sup> Romans 6, 3 sq. I am indebted for these New Testament references to the kindness of Professor Windisch.

<sup>3)</sup> p. 7.

<sup>4)</sup> In Ephraim's Opera I, 117 sq.

<sup>5)</sup> Cave of Treasures, p. 3: בעד מדי אום האסו שוו לעם ואים מבים

I may also cite a quotation from Jacob of Edessa in de Lagarde's Arabic Pentateuch: Mar Jacob of Edessa says that the spirit was like a cloud from which life and rain and humidity descends<sup>1</sup>). In other words: the spirit fertilires the waters and these conceive the germs of the created things. Further it is to be remembered that the Phoenician cosmogony <sup>2</sup>) tells how from the conjunction of the primaeval Spirit with Chaos  $M\omega$  originated that contained the germs of things. The Syriac writers cited above seem to have been acquainted with this conception.

The primaeval waters therefore are in these cosmogonic traditions an element of life. We may leave these traditions now and notice that it is not only in the cosmogony that the ocean is considered from this point of view. It is also the place where that gift most highly prized by ancient humanity originated: the gift of everlasting life. In other words: the ocean is the place where the fountain of life originates.

This conception is not astonishing. We have found above that Tehom is synonymous with the nether world; we have also found that according to the Semites all rivers originate in the nether world. Now the fountain of life has no peculiar mode of existence: it is to be expected that it also originates in the nether world. — It is to be remarked, before we inquire into the subject, that the fountain of life sometimes occurs in connection with the tree of life, and so belongs to paradise; in the second place it may have its origin in the sanctuary as it is described in Ezechiel 47, 1 sqq.; sometimes however it occurs apart from paradise.

Now paradise in the Semitic conception, already to be traced in the Old Testament, is placed usually in the utmost East, sometimes in the utmost West and sometimes in the utmost North. This means that Paradise is localised on the same spot as the characteristic points we have found above: the towns, the tower, the castle, the mountains etc. <sup>3</sup>). Paradise conse-

Ry alike Robert Risk och i soues ret sei Risk sheis and sin aller and si

وقد قال مارى يعقوب الرهاوى ان الروح كانت كالغمام الذى يتحدر II, 6,18: منه لليوة والمطر والندى

<sup>2)</sup> Eusebius, Evang. praeparatio I, 10.

<sup>3)</sup> p. 26 sqq

quently, like them, belongs to Tehom, and so does the fountain of life.

But this conclusion must be tested by the evidence of the texts themselves; so we will examine what they say concerning the fountain of life.

In the first place we have a series of traditions connecting the fountain of life with Tehom itself. The oldest is perhaps a description in the Book of Henoch, that I quote in its entirety 1) in order to show the meaning as clearly as possible; it occurs in the 17th chapter. Henoch is travelling through the earth and the nether world. 'And they took and brought me to a place in which those who were there were like flaming fire, and, when they wished, they appeared as men. And they brought me to the place of darkness, and to a mountain the point of whose summit reached to heaven. And I saw the places of the luminaries and the treasuries of the stars and of the thunder, and in the uttermost depths, where were a fiery bow and arrows and their quiver, and a fiery sword and all the lighthings. And they took me to the living waters, and to the fire of the West, which receives every setting of the sun. And I came to a river of fire in which the fire flows like water and discharges itself into the great sea towards the West. I saw the great rivers and came to the great river and to the great darkness, and went to the place where no flesh walks. I saw the mountains of the darkness of winter and the place whence all the waters of the deep flow. I saw the mouths of all the rivers of the earth and the mouth of the deep'.

The utmost West, in this description, is the place

- 1° where the rivers of the earth flow into the ocean.
- 2° of the ocean itself.
- 3° of darkness, i. e. the nether world.
- 4° where the waters of life spring.

In other words: the waters of life originate in Tehom, in the land of darkness, in the nether world, in the far West.

The Romance of Alexander in its various versions contains many details concerning the fountain of life. According to version C of the Greek text, it is found in the land of darkness: καὶ οὕτως εἰσερχόμενοι ὁδὸν σκοτεινὴν ἐπὶ σχοίνους δεκαπέντε εἰδον τινα τόπον καὶ ἦν αὐτῷ πηγὴ διαυγὴς ἦς τὸ ὕδωρ ἤστραπτεν ὡς ἀστραπή·

I) cf. above p. 33 sqq.

ην δὲ ὁ ἀὴρ ἐκεῖνος εὐφοης καὶ πάνυ γλυκύτατος¹). — The Syriac poem of Alexander, ascribed to Jacob of Sarug, mentions Alexander's reaching the mountain of Masis and his march Northward. Then threehundred old men come to him, with whom he discusses his project to penetrate into the land of darkness. They ask him why he wishes to visit this horrible country of death. Alexander answers: I have heard that in it is the fountain of life and I am very desirous to see whether this is true. The old man answered: there are many fountains in that country and nobody knows which of them is the fountain of the water of life²).

These quotations from the Romance of Alexander may suffice. I will only point to Friedländer's analysis, which shows that the Talmud and some Arabic sources also localise the fountain of life in the land of darkness<sup>3</sup>). Friedländer also mentions the poem in Yākūt, in which the brazen town (the entrance of Tehom, as we have seen above) is the place of the fountain of life. Ibn al-Wardī has a tradition to this effect: In the darkness<sup>4</sup>) is the fountain of life, in the Southwestern part of it<sup>5</sup>).

The fountain of life is sometimes b considered as the origin of the four rivers of paradise. These rivers have their origin apparently in various quarters of the world. But this is only a false appearance. According to a widely spread opinion they are conducted under the ground towards various spots where they break through the surface of the earth, but their origin is one. Ibn al-Wardī relates that Saiḥūn and Djaiḥūn, the Nile and the Euphrates, i. e. the four rivers of paradise, come fourth from a cupola of emerald and are poured out into the dark ocean and are sweeter than honey ?). — But, apart from these traditions: the fountain of life, like all other fountains on the earth, is a gift from the nether world. The fountain of life and

<sup>1)</sup> Pseudo-Callisthenes, Chapter 39.

عرب النامع عدم من المار من المار من المار المار

<sup>3)</sup> Die Chadhirlegende und der Alexanderroman, p. 327 § 5.

<sup>4)</sup> i. e. the land of darkness or the dark ocean.

وفى الظلمات عين لخياة وفى فى القطعة التى بين المغرب والجنوب :9 (a, p. 9)

<sup>6)</sup> Friedländer, p. 327.

<sup>7)</sup> II, 117.

the rivers of paradise or the sanctuary, as an image of paradise, are the origin of all sweet water on the earth. So all the water of the rivers partakes of the character of the fountain of life, though in a minor degree. This may be seen from the term living water, so common in Semitic literature 1). From Genesis 26, 19 it appears that living water is the water springing from a fountain. But the later practice shows that rain is also considered as living water 2). This means that living water is either the water springing from nether Tehom or that from upper Tehom. So Tehom again appears to be considered as the element of life. And water from Tehom is used for ablutions.

Now it may be considered as certain that the aim of ablutions is to drive away demons<sup>2</sup>), or in other terms diseases, and sins. Both disease and sin are forms of death. If they are driven away by water from Tehom, this is because Tehom is here considered as the element of life.

This is also true for Babylonia. Exorcisms in Babylonia are practised by means of water from Eridu<sup>3</sup>), and Eridu is the residence of Ea, the god of Tehom. It is in accordance with this, and a new proof of the parallelism between Tehom and the nether world, that Ishtar, in order to acquire the water of life, has to descend into the nether world, for there is the fountain of life.

It is further to be observed, that water, of course 'living' water, is often mentioned as the element by which the dead will be quickened. In Muslim tradition it is told, that under the throne of God, i. e. in upper Tehom, there is a sea of green water, with which Allāh will quicken the dead '). And in Jewish literature the connection between water and the resurrection of the dead is often mentioned <sup>5</sup>).

Tehom as the element of life appears also in some features of the tree of life which in Babylonia sometimes was represented as a palm growing in Eridu<sup>6</sup>); here the connection between Tehom and the tree of life is evident; in the poem

<sup>1)</sup> Cf. e. g. Johannesbuch der Mandäer II, 5, 6, 178; Leviticus 14, 5 sq., 50—52; Jeremia 2, 13; Zacharjah 14, 8 and cf. Ezech. 47, 1—12; Odes of Solomon 28, 13.

<sup>2)</sup> cf. Der Islam IV, p. 219 sqq.

<sup>3)</sup> Weber, Dämonenbeschwörung, p. 21; Wünsche, Lebensbaum und Lebenswasser p. 72.

<sup>4)</sup> Abū Zaid, II, 10.

<sup>5)</sup> Bereshit Rabba, par. 13. Cf. Goldziher in Archiv f. Religionswissenschaft XIII, p. 40.

<sup>6)</sup> Wünsche, p. 2.

cited by Wünsche the tree is said to overshadow Tehom and Eridu is expressly called the residence of Ea. Now the tree of life and the world-tree cannot always be distinguished in Semitic literature; the famous sidrat al-muntahā is the tree of paradise and often it is described as the tree that encompasses the world. This impression may also be gathered from Wünsche's descriptions. This statement will be of value for the understanding of a passage in Ezechiel describing the tree of the world. The description is found in chapter 31, where the king of Assyria is depicted in the image of this tree: 'Behold, Assur was a cedar in Lebanon with fair branches and with a shadowing shroud, and of an high stature; and his top was among the thick boughs. The waters made it great, Tehom set it up on high with her rivers running about its plants, and sent out her little rivers unto all the trees of the field. Therefore its height was exalted above all the trees of the field, and its boughs were multiplied, and its branches became long because of the multitude of waters, when it shot forth. All the fowls of heaven made their nests in its boughs, and under its branches did all the beasts of the field bring fourth their young, and under its shadow dwelt all great nations. Thus was it fair in its greatness, in the length of its branches: for its root was by the great waters. The cedars in the garden of God could not hide it: the fir trees were not like its boughs, and the chestnut trees were not like its branches; nor any tree in the garden of God was like unto it in its beauty. I have made it fair by the multitude of its branches; so that all the trees of Eden, that were in the garden of God envied it ..... Thus saith the Lord Yahwe: In the day when it went down to Sheol I caused a mourning: I covered Tehom for it, and I restrained the floods thereof, and the great waters were staged' etc. — This is clear: the tree of the world which at the same time is the tree of life is planted in Tehom and when it is destroyed, Tehom mourns for it. Tehom is the element of life.

Tehom is also the element of fertility, as all sweet water springs from it and water is synonymous with fertility among the Semites 1). Sometimes the fertilising power of Tehom is represented in a remarkable way: the water of upper Tehom

<sup>1)</sup> Cf. the Navel of the Earth, p. 7.

is represented as the masculine, that of nether Tehom as the feminine element; fertility springs from the meeting of the two. This idea is expressed in a passage in the Bereshit rabba: rabbi Levi said: the upper waters are masculine, the nether waters are feminine. The former say to the latter: receive us; you are the creatures of the Holy One (blessed may He be), we are His messengers. Then they receive them immediately. This is what scripture says: The earth shall open 1), viz. like a woman that opens herself for a man 9).

Here the upper and the nether waters are mentioned expressly; very common, also among other peoples, is the idea of a marriage between heaven and earth, rain being the fertilising element. In the Talmud e. g. rain is called the husband of the earth 3). But this is not the place to give more examples of this latter idea, as a connection with Tehom is not evident. I will only point to the fact that the former conception, that of fertility being caused by the meeting of the upper and the nether waters, was also known to the Arabs; this appears from the expression التَقَى الثَرَيّان 'the two fertile elements have met' i. e. the upper and the nether water, whose meeting causes fertility 4).

Finally we have to consider Tehom in its connection with paradise and the islands of the Blessed. Again the Romance of Alexander has many examples of this idea. It may be observed here that the terms islands of the Blessed and country of the Blessed are used promiscuously, just like land of darkness, nether world and Tehom. In the version C of the Greek Pseudo-Callisthenes it is said: καὶ διὰ τριῶν ἡμερῶν ἦλθεν εἰς τόπούς οπου ο ήλιος ούκ έλαμπεν· έκεῖ οὖν έστιν ή καλουμένη μακάρων χώρα<sup>5</sup>). Here the land of the Blessed is situated in the land of darkness; in the Syriac legend of Alexander, translated by Budge, it is expressly said that paradise is surrounded by the stinking ocean and enveloped by dark clouds 6). Here, in Christian

<sup>1)</sup> Jesaja 45, 8.

<sup>2)</sup> Par. ב: אמר ר' לוי המים העליונים זכרים והתחתונים נקבות והן אומרים אלו לאלו ב: Par. ב: אמר ר' לוי המים העליונים זכרים והתחתונים של ה'ק'ב'ה' ואנו שלוחיו מידהם מקבלין אותן ה'ה"ד תפתח ארץ כנקבה זו שהיא פותחת לזכר

 <sup>3)</sup> Ta<sup>c</sup>anit 6b: דאמר ה' יהודה מיטרא בעלה דארעא הוא
 4) I have borrowed this example from Rhodokanakis in Wörter und Sachen V, 199.

<sup>5)</sup> Pseudo-Callisthenes, Chap. 39.

<sup>6)</sup> Budge, p. 152.

Syriac literature, the island of the Blessed is situated in the sea of darkness; this proves on the one hand what I just said: the several terms are used promiscuously, on the other hand that a literary direct connection between the Greek Romance of Alexander and the Syriac Legend does not exist. Moreover, Syriac literature contains other evidence concerning the situation of paradise in Tehom. Above I have quoted 1) from a cosmological treatise a description of the ocean which surrounds the world like a wall, containing no living creatures. It continues: And beyond it lies the paradise of God; and as soon as the souls of man leave their bodies they are conducted by angels towards the abodes surrounding paradise. These abodes are destined for the souls of the saints. As to those who have done evil, their souls are not deemed worthy to enter that country of life 2).

And from the mystic Isaac of Ninive I quote: Just as it is impossible to cross the ocean without a boat or a ship, so nobody can reach love without fear. We cross that stinking sea, that is situated between us and spiritual paradise, in the boat of repentance, that has fear as a rudder. If the rudder of fear does not regulate this ship of repentance, in which we cross the ocean of this world unto God, we shall be drowned in the stinking ocean <sup>8</sup>).

In Arabic literature paradise is not placed in the ocean, but, in accordance with Greek traditions, the islands of the Blessed are to be found there. Their names and number are given variously. They are situated in the Western part of the

<sup>1)</sup> p. 46.

ولما هديه مركوس فيديهم بهلمه وبوغهم المروع ورو المدين المروم من ولا المروم الم

surrounding ocean 1), or over against Abessynia 2), which means nearly the same, for the Western coast of Africa is also called Abessynia. They are called الجزائر لخالدات, جزائر لخالدات, the islands of eternal abode, and are sometimes distinguished from another group جزائر السعيدة or جزائر السعيدة or جزائر الساعدة of happiness, that are situated between them and the coast 3). Their number is usually given as six 4), but it is not always the same. I may quote a description of these islands from Nuwairī b); parallel texts are in Kazwīnī b) and Dimashķī b):

Abū 'Obaid al-Bakrī, in his book entitled the book of the ways and the kingdoms, says: over against Tandia are situated the islands called by the Greeks Fortunatas i. e. the happy ones. They are called thus because their trees and shrubs produce all sorts of delicious fruits without having been planted or cultivated, and their ground bears corn instead of grass and differents sorts of aromatic plants 8) instead of thorns. They are separated one from the other, though at short distances. It is said that once it happened that the wind drove a ship ashore on one of these islands. When the sailors went ashore they found different sorts of fruit-trees and spice-trees and various precious stones. They took of them what they could and returned to Spain. When the king asked them where they had got this, they told their story. Then he provided ships and let them sail, but they did not reach an island for they perished because of the high billows and the vehement wind so that none of them returned 9).

r) B. G. VIII, 68.

<sup>2)</sup> B. G. VI, 231.

<sup>3)</sup> Abu 'l-fida', p. 187.

<sup>4)</sup> Mas'ūdī I, 179.

<sup>5)</sup> p. 62.

<sup>6)</sup> II, 19. 7) p. 135.

<sup>8)</sup> According to Dimashki who reads الرياحيين instead of Nuwairi's رياض 'gardens. وياض 'Yardens' المرياحين في كتاب المترجم بالمسالك والممالك وبازاء طنجة للجزائر (9 المسماة باليبونانية فرطيانس اي السعيدة وسميت بذلك لان في شجراتها (شعراتها : 373 .Cod. وغياضها كلها اصناف الغواكة الطيبة من غير غراسة ولا فلاحة وان ارضها تحمل النرع مكان العشب واصناف الرياص بمدل الشوك وفي متفرقة متقاربة ويقال ان بعض المراكب عصفت عليها الربيح فالقتها الى جزيرة من هدند الخِرائر فنزل من فيها من لركاب اليها فوجدوا فيها من انواع اشجار الفواكم واشجار الافاوية وانواع اليواقيت كل مستحسن فحملوا منه ما اطاقوا ودخلوا به بلاد الاندلس فساله ملكهم من اين لهم هذا فاخبروه بامرهم فجهز مراكب وسيرها فلم يقفوا على جزيرة وعدمت المراكب لعظم البحر وشدة عصف الربيح فلم يرجع منها شيء

The islands of the Blessed, like Paradise, appear to be situated in the terrible ocean and no man can reach them. They are exempt from the curse that has been laid upon the earth after Adam's sin; they produce, without being cultivated, corn and fruits instead of thorns and thistles. Again Tehom proves to be an element terrible and deadly, but at the same time bestowing life and the highest happiness.

These islands, like paradise, were the goal of Alexander's journey 1) and these islands too bear the statues indicating that there is no passage beyond them 2). We have seen that these statues are interchanged with the mountain, the tower, the town, the castle, all of them partaking of the character of Tehom, and sometimes being described with the features of the nether world. Here it is not the nether world, but the islands of the Blessed that indicate Tehom, again a token of its double character.

This double character of the ocean may be considered indubitable. Tehom is the element of death as well as of life, it is the seat of hell and of paradise.

We have stated the intimate connection existing in the Semitic mind between the ocean and the nether world. This nether world bears also a double character. It is a designation of death, the grave and hell; it is the place abhorred by the ancient Israelites more than any other place; the Psalms are still full of the terrors with which the nether world threatens man before he has conceived the idea of resurrection and life after death. But at the same time this earth is the place he comes from and the substance out of which he was made. He is made of JDy like the earth; he has been formed in the nether parts of it 8). He knows that the beginning of his life is due to it, for at his death he 'returns' 4) to it: earth and the nether world are his mother and his grave. Man comes from the earth and returns unto it; the way of mankind is a circular movement, a perpetually revolving chain ever turning round.

So the ocean and the earth or the nether world prove to possess the same double character. Still, it remains possible,

<sup>1)</sup> Idrīsī, p. 28.

<sup>2)</sup> Kazwīnī II, 19.

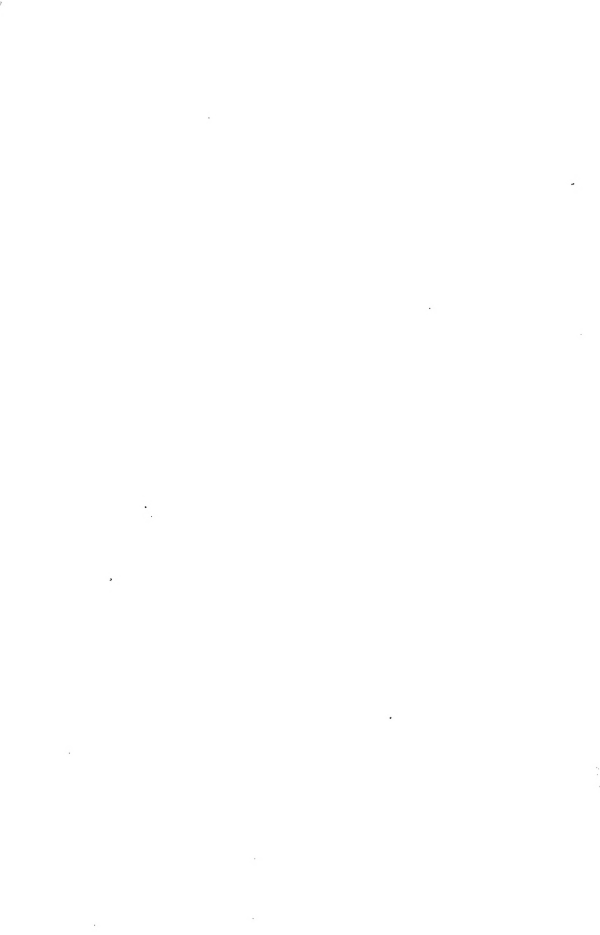
<sup>3)</sup> Psalm 139, 15.

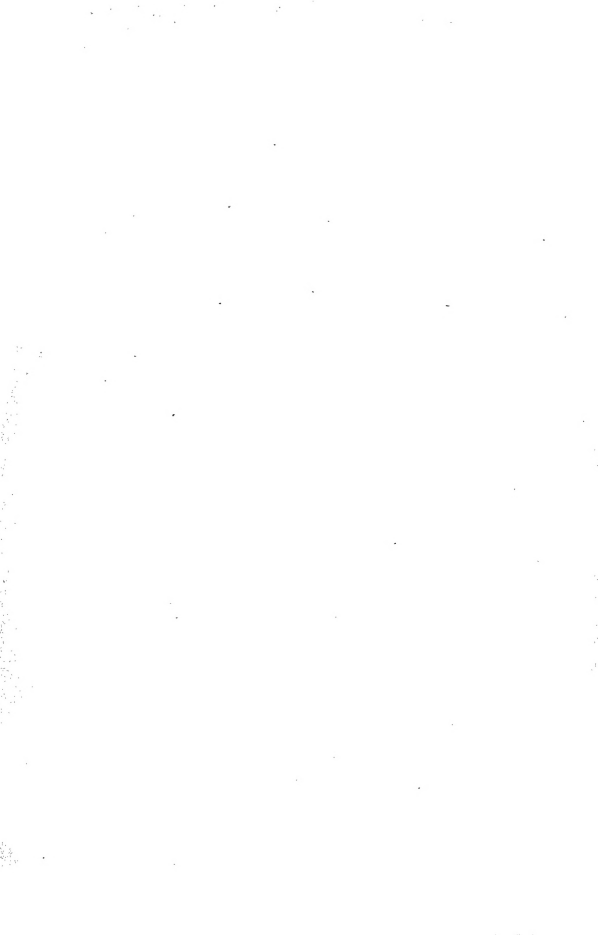
<sup>4)</sup> Ps. 9, 18; 146, 4.

that these opposite features are due to a different origin. In the Preface I have spoken of the impossibility of tracing the ways along which many characteristic features of the ocean have reached the Western Semites. So we have to reckon with a solution of this question in such a way, that the union of these opposite features would be of a secundary nature only. Still, this must remain a question beforehand.

If, on the other hand, the Semites themselves have conceived such opposite views, we may ask whether a people, that conceived such ideas, was not acquainted with the Egyptian concatenation of life and death 1); here death is not only a negative thing, but at the same time the origin of life. But it must be acknowledged, that such a conception, if known to the Semites, does not seem to have been clearly conscious to them; for, apart from the idea of resurrection, which really belongs to a different series of ideas, it is not mentioned in their literature.

<sup>1)</sup> Cf. W. B. Kristensen in Verslagen en Mededeelingen der Kon. Akademie V, 2, p. 68 sqq.





# L'ACHILLÉÏDE BYZANTINE

PUBLIÉE

avec une introduction, des observations et un index

PAR

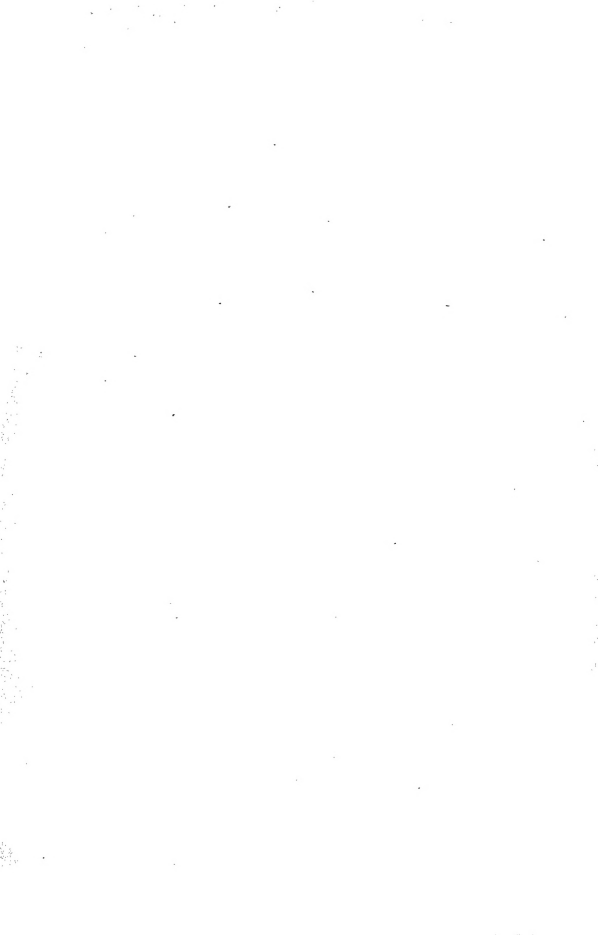
D. C. HESSELING.

Verhandelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen te Amsterdam
AFDEELING LETTERKUNDE.

NIEUWE REEKS.

DEEL XIX No. 8.

AMSTERDAM.
JOHANNES MÜLLER.
1919.



### INTRODUCTION.

I.

- § 1. Les versions publiées du poème. § 2. Analyse d'après la version de Naples.
- § 1. Nous possédons deux éditions de l'Achilléide byzantine, l'une publiée par C. Sathas dans l'Annuaire de l'Association pour l'encouragement des études grecques (t. XIII, 1879) d'après un manuscrit de la Bodléenne, l'autre préparée par W. Wagner d'après un manuscrit de Naples et publiée après sa mort par D. Bikélas dans le recueil intitulé Trois poèmes grecs du moyen âge inédits (Berlin, 1881, pp. 1—55). A la fin de l'édition de Sathas on trouve une analyse du roman; nous en dounons ici une autre, moins détaillée, mais reposant sur le texte du manuscrit napolitain, qui compte 1059 vers de plus que celui d'Oxford.

§ 2. Prologue. Grande est la puissance d'Eros et malheur à celui dont il s'empare; il l'enflamme et le réduit én captivité. Que tous ceux qui n'ont pas senti les désirs de l'amour écoutent notre roman, afin qu'ils connaissent la force et le pouvoir d'Eros, et enfin qu'ils ne se vantent pas et vénèrent le dieu terrible.

Il y avait un roi des Hellènes, noble, brave et riche, qui régnait sur le pays des Myrmidons; ses armées ne comptaient que de jeunes guerriers valcureux et de bonne naissance. Le roi avait épousé une jeune femme, belle comme Aphrodite. Malheureusement après douze ans de mariage elle ne lui avait pas donné d'enfants, ce qui attriste son mari tellement qu'il veut se séparer d'elle; seules les menaces des parents de son épouse le font revenir de son projet. Enfin la reine met au monde un garçon, qu'on nomme Achille; à quatre ans il surpasse en beauté toutes les filles de tous les grands seigneurs du royaume; jusqu'à sa huitième année on lui enseigne les lettres grecques, mais dès lors il échange l'étude pour le métier des armes. Un jour, à l'occasion d'une course de chevaux, le jeune héros, qui n'a que treize ans, s'élance dans l'arène sans être reconnu de personne. Il défie au combat tous les chevaliers et il triomphe

de ceux qui osent lui résister. On le reconnaît à sa voix, et son père, fier d'un tel enfant, ôte sa couronne et veut la mettre sur la tête de son fils. Achille refuse; il ne désire que le titre de Despotes (Prince) et la permission de former une armée choisie pour protéger le royaume.

A l'âge de quinze ans, le jeune héros se met à la tête de ses fidèlés pour combattre un roi ennemi qui a fait une incursion dans les terres de son père. Entouré de douze cavaliers d'élite, Achille harangue ses soldats, qui sont pleins d'admiration pour leur chef. Le même soir Achille, en chantant une chanson de table, professe son mépris pour les victimes de l'Amour. Son ami et parent Patrocle l'avertit de ne point irriter le terrible Eros.

L'armée se met en marche et, quelque temps après, arrive à la frontière où les ennemis, "innombrables comme les étoiles ou comme les feuilles des arbres", assiègent déjà pendant trois mois une place forte qui est considérée comme "la clef de tout le territoire" du père d'Achille. Achille exhorte les assiégés à persévérer encore trois jours dans leur résistance; il rejette comme une lâcheté le plan proposé par quelques-uns de tomber sur l'ennemi pendant la nuit. Dans une rencontre avec les cinq fils du roi ennemi, il en tue trois et il poursuit l'armée en déroute jusqu' aux murs d'une forteresse située dans le pays de son adversaire. On dresse les tentes tout près de la forteresse dont Achille va examiner la construction; des femmes se penchent du haut des murs pour voir le jeune homme et parmi elles se trouve la noble et gracieuse fille du roi. A la seule vue de la princesse le héros est blessé au cœur et reste longtemps muet et immobile. Enfin il réussit à cacher son émotion, il délivre la forteresse paternelle, où il entre en triomphe et il invite ses parents à s'y fixer avec lui. Son père se conforme à ses désirs; il désigne un remplaçant pour gouverner la capitale et, suivi d'un nombreux cortège, il se rend auprès de son fils.

Cependant Achille souffre de son amour pour la princesse étrangère, belle comme Aplirodite et Helène, épouse de Ménélas. Le père de la jeune fille l'aimait tendrement et lui avait fait construire un magnifique pavillon, situé dans un beau jardin, dont le poète nous décrit tous les charmes, après quoi il recommence l'éloge de la princesse. (Ces descriptions manquent dans la version d'Oxford et sont beaucoup moins détaillées dans celle de Londres). Dans un passage évidemment corrompu (voir nos observations sur les vers 839 et suiv.) il est dit qu'Achille se réconcilie avec le roi ennemi, et se promène avec lui des jours et des nuits entiers sans trouver remède à ses tourments. Enfin il fait peindre dans son appartement Eros et devant

cette image il confesse sa faute et se déclare dorénavant l'esclave du dieu terrible. Ensuite il adresse à la princesse une lettre d'amour, dans lequel il menace de se tuer si elle n'a pas pitié de lui. La jeune fille répond par un billet moqueur: s'il souffre, qu'il demande secours aux Erotes qui l'ont blessé; quant à elle, elle ne craint pas Eros et si Achille veut mettre fiu à ses jours, qu'il meure seul. Une seconde lettre n'a pas meilleure fortune, la jeune fille ne cède pas; elle a confiance en la force des murs et des portes de fer qui la gardent et jamais son père ne consentira à son mariage avec Achille, l'homme qui a tué ses frères. Achille lui écrit une troisième fois; il se soucie peu des murs, des portes et des soldats, qui ont déjà éprouvé sa valeur. S'il le veut, il l'enlèvera comme on enlève un oiseau d'une cage. Après avoir expedié cette dernière lettre il implore Eros de lui venir en aide et de dompter la rebelle.

La princesse de son côté continue à défier l'amour. Dans une chanson qu'elle chante dans son jardin, elle refuse de jamais se soumettre à la puissance d'Eros. Mais celui-ci sous la forme d'un oiseau s'est glissé dans le jardin et lui adresse la parole. Il lui dit qu'elle tient de lui tous ses charmes et toute sa beauté et qu'il a trouvé quelqu'un digne d'en jouir: c'est le vaillant Achille, le beau jeune homme dont il a rempli le cœur d'amour pour elle. Et à ces mots il lui décoche une flèche et s'envole.

Dès lors la jeune tille, déjà attendrie par les billets d'Achille, abandonne toute résistance; elle se sent l'humble servante d'Eros et sans retard elle écrit à Achille que le dieu a triomphé d'elle, qu'elle renie sa famille et toute sa grandeur; elle donne son âme à Achille et l'invite à venir auprès d'elle.

Achille fait part de son amour à ses compagnons et leur demande assistance pour une expédition que cet amour rendra nécessuire. Son ami Patrocle sourit du changement qu'a opéré Eros, mais il promet son secours. La jeune fille en attendant son ami chante une complainte d'amour, et un rossignol plein de compassion mêle sa voix à la sienne. C'était une nuit enchantée, une nuit d'amour pleine de grâce; une brise legère secouait le feuillage, doucement l'eau arrosait les pieds des arbres. Achille arrive; s'appuyant sur sa lance il franchit le mur d'un saut et se trouve auprès de la princesse, qui s'évanouit à la vue de tant de beauté. Le héros ne la quitte qu' à l'aube, avec promesse de revenir le lendemain. Le jour suivant Achille à la tête de ses fidèles défile devant la jeune fille, qui de nouveau s'évanouit en l'apercevant. Le poète nous décrit les armures et les vêtements du brillant cortège. Revenue de son

évanouissement la princesse tresse une belle couronne de fleurs et lorsqu' Achille lui dit qu'il viendra à minuit, mais qu'il craint d'être trahi, elle lui jette la couronne en lui reprochant ses soupçons. Les cavaliers retournent au château, où le silence d'Achille révèle à ses parents que leur fils est blessé d'amour. Mais celui-ci ne trahit pas son secret.

La nuit venue, Achille enfourche son destrier et s'approche du château de la princesse en entonnant une chanson amoureuse. De nouveau il franchit le mur; la jeune fille l'attend et cette fois elle se donne à lui. Après une nuit d'amour Achille enlève la princesse et il charge son ami Patrocle de la transporter au château paternel. Lui-même accompagné de six de ses amis reste près du mur pour empêcher les frères de ramener leur sœur. Il commence par les défier en chantant à haute voix le triomphe de son amour. Les frères arrivent à la tête d'une armée, mais Achille aidé de ses compagnons les bat en pleine campagne, évitant toutefois de blesser les chefs, ses futurs beaux-frères. Ceux-ci reconnaissent leur défaite, ils se réconcilient avec Achille et à sa prière ils vent chercher leurs parents pour célébrer le mariage.

Le héros vient raconter à ses parents et à sa bien-aimée l'heureusc issue de ses exploits. Les deux amoureux dorment jusqu'à une heure avancée et ce n'est qu' au moment de l'arrivée de son beau-père que les douze amis d'Achille osent les réveiller. La rencontre des deux familles est chaleureuse; avec un sourire le père reproche à sa fille sa fuite, après quoi il donne sa bénédiction au jeune couple et lui souhaite longue et heureuse vie. "C'était leur mariage et toute la bénédiction nuptiale."

Après midi, le roi ordonne un tournoi. Un chevalier franc de grande force est l'adversaire de Patrocle, qui ne réussit pas à l'abattre. Achille ne se tient pas de fureur; il monte sur son destrier noir, son cheval de bataille, et d'un seul coup de lance il enlève le chevalier avec sa selle et le jette aux pieds de son beau-père. En vain sa jeune femme lui a conseillé de ne pas combattre le vaillant chevalier franc; Achille lui répond rudement: "Tais-toi, te dis-je. Si je ne t'aimais pas tant, je t'aurais tué. Quoi! tu possèdes un dragon, tu embrasses un lion et tu as peur d'un petit renard?"

Après un mois passé en réjouissances les parents de la jeune épouse prennent congé de la famille d'Achille; le héros leur fait la conduite. Dans un endroit marécageux un terrible lion sort des roseaux et remplit de terreur tout le cortège. Mais Achille lui assène un formidable coup de massue, le prend par les mâchoires et le déchire en deux.

De retour chez lui, Achille est accueilli par ses parents et par son épouse; on se met à table, on danse et la jeune femme exprime son amour et son bonheur dans une jolie chanson.

Ainsi ils vivent en joie pendant six années, Achille accomplissant d'innombrables actes de bravoure, tuant dragons, lions et autres bêtes féroces. Après ce temps le démon leur envie ce grand bonheur. Que ceux qui ne connaissent pas ce monde trompeur, apprennent que toute gloire humaine passe comme une ombre, que la mort n'épargne ni richesse, ni beauté, ni jeunesse. La jeune femme tombe gravement malade, et elle se sent mourir. Dans son désespoir elle lève les mains, enlace son époux et lui dit: "C'est donc cela ce que tu m'as promis, c'est comme cela que tu m'as juré de ne jamais te séparer de moi? N'as tu pas assez de force pour me délivrer de mon ennemi?" Achille lui répond: "Hélas, s'il y avait moyen de le voir, je le tuerais ou je consentirais à être lapidé. Mais il vient comme un voleur, personne ne le voit; j'étends mes mains et je ne puis rien faire." La jeune femme lui rappelle ensuite tous les événements de la vie qu'ils ont passée ensemble, et dans un long entretien, plein de tristesse, les époux se disent adieu. La jeune femme meurt; Achille pendant dix jours refuse toute nourriture, il reste assis près du tombeau de son épouse, exprimant sa douleur en chansons funèbres.

Après un an survient la guerre de Troie, la plus grande que le monde ait vue. Achille y prend part et Paris, le roi de Troie, désespérant de vaincre les Hellènes par les armes, propose à son formidable adversaire de devenir son beau-frère, afin que la paix soit rétablie entre Troyens et Hellènes. Achille y consent. Il se rend dans la ville assiégée, mais dans le temple où le mariage sera consacré, il est assassiné par Paris et Deïphobos. Les Hellènes à la nouvelle de ce meurtre reprenuent les armes; après une lutte de six ans ils saccagent la ville de Troie et vengent le sang du grand Achille.

L'auteur déclare qu'il a lu pour son plaisir les livres des vieux poètes et des sages, d'Homère d'abord, puis d'Aristote, de Platon et de Palamède; il en a tiré le récit d'Achille qu'il a reproduit dans une langue plus simple, afin que les illettrés puissent apprendre la vie et les gestes du héros. Que tout lecteur sache combien vaines sont les choses terrestres. La mort met fin à toute beauté, à toute richesse, à toute vaillance.

#### II.

- § 1. Les traits caractéristiques du roman.
- § 2. Examen de ses sources. § 3. Ressemblance avec d'autres poèmes en grec du moyen áge. § 4. Datation.
- § 1. Il est à peine nécessaire de remarquer que l'auteur de l'Achilléide ne s'est pas servi du texte d'Homère, ni même des écrits de Tzetzes et des autres écrivains postérieurs qui se sont occupés du monde homérique. Ce monde lui est absolument inconnu. A deux reprises (N 1188, 1268 et suiv.)¹) il semble imiter un passage célèbre de l'Iliade, mais il est évident qu'il s'agit d'un lieu commun, cher à la poésie grecque de tous les temps (comp. Imbérios et Margarona, ed. Wagner, Paris 1874, vv. 431 et suiv.).

La scène se passe dans un milieu qui connaît les usages chevaleresques et la façon de s'habiller de la féodalité franque. Le poète nous apprend que le jeune Achille a les cheveux arrangés à la mode franque (Φράγκικα κουρεμένος, N 102) et que la princesse aime le costume franc (ἐγάπαν... πάντοτε Φράγκικην Φορεσίαν, N 803); mais il ne faut pas attacher trop d'importance à ces expressions isolées, car le jeune héros reçoit une éducation tout à fait grecque 2), son arme favorite est la massue byzantine, il ne porte pas un casque mais un bonnet (σκούφια, N 138), et la toilette de l'héroïne (N 803 et suiv.), comme celle d'Achille (N 1106 et suiv.), est plus conforme à la magnificence de la cour byzantine qu' à la mode occidentale. Citons enfin les remarques faites par M. K. Nyrop dans une brochure intitulée France (Paris, 1916, p. 48): "Dans un vieux poème [danois?] le fait que le chevalier est habillé à la manière française est regardé comme une louange. Et plusieurs langues modernes ont diverses expressions qui montrent combien la renommée dont jouissent les Français de se vêtir avec goût et avec élégance est universelle. En Lithuanie on dit: "habillé et paré comnéeun Français", en Bulgarie "être habillé à la Française" signifie être bien habillé, en Sicile un élégant est appelé un Francisinu ou un Pariginu". Il est donc permis de ne pas prendre trop à la lettre ce que l'auteur nous raconte de la prédilection des héros pour les modes franques.

<sup>1)</sup> Nous désignons par N le manuscrit de Naples, qui a servi de base à notre édition.

²) N 84: γράμμασιν ἐπαιδεύετο ἑλληνικοῖς παντοίοις. M. Dieterich (Gesch. der byz. und neugr. Litt., Leipzig, 1902, p. 102) s'est donc trompé en écrivant: il reçoit l'éducation d'un chevalier franc ("er wird wie ein französischer Ritter erzogen").

Quoi qu'il en soit, les personnages du roman, malgré leurs vêtements réputés francs, sont essentiellement grecs. Achille a presque le caractère d'un héros national; il est appelé τὸ Φρόνος τῶν Ἑλλήνων (N 1264) et son combat avec le chevalier franc sert à démontrer que la vaillance hellénique est supérieure à celle des barons d'Occident. Son épouse est une femme grecque, soumise à son mari, qui quand il est en colère la traite avec rudesse. Lorsqu' elle l'engage à renoncer au combat contre le terrible adversaire franc, il s'écrie: "Je pourrais te tuer d'un coup de poing si je ne t'aimais pas tant". Avec cette apostrophe presque brutale nous sommes loin de l'amour courtois du moyen âge français. Dans l'Achilléide la conception de l'amour est purement grecque. Eros y est un dieu qui se venge de ceux qui lui sont rebelles; le jeune homme défie sa puissance (N 276 et suiv.), la jeune fille en fait autant (N 888 et suiv.) et tous les deux sont punis de leur audace. Nous savons que dans la littérature occidentale cet Eros vengeur n'est point inconnu, mais en Grèce la tyrannie est un trait dominant de son caractère 1). Ce n'est pas sans motif et d'une façon inattendue ("unmotiviert, ziemlich unerwartet"), comme on a dit 2), qu' Achille déclare l'amour une chose indigne d'un héros (N 277); au contraire, ces paroles blasphématoires excitent le courroux du Dieu, qui ne s'adoucit que par la soumission volontaire et absolue du jeune présomptueux. Et le défi est bien à sa place dans le passage où Achille, parvenu à l'âge juvénile, se prépare à quitter le toit paternel. La vengeance d'Eros, dûment annoncé dans le prologue, est presque le thème principal du poème.

§ 2. Une lecture rapide du roman suffit à nous faire voir que le héros de l'épopée byzantine, Digénis Akritas, a été le modèle suivi par notre auteur. Son Achille est un Digénis, baptisé d'un nom classique. Comme Digénis c'est un enfant prodige, qui commence sa carrière de héros à treize ans 3), comme lui il enlève sa future épouse et défait ses beaux-frères qui le poursuivent, comme lui enfin il reconnaît qu'il ne peut rien contre Charos et il meurt

<sup>1)</sup> On pourrait citer des exemples emprantés à l'antiquité classique, mais en parlant de choses byzantines il suffit de rappeler le rôle que joue Eros dans la poésie alexandrine et dans les romans grees. Voir E. Rohde, Der griechische Roman und seine Vortäufer, pp. 149, 397.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) M. Wartenberg, dans une excellente étude sur l'Achillettle (Die byzantinische Achillets, pp. 177, 187), parue dans la Festschrift Johannes Vahlen zum siebenzigsten Geburtstag gewidmet (Berlin, 1900).

<sup>&#</sup>x27;) L'auteur de la version d'Oxford, choqué par cette précocité invraisemblable a différé les débuts du héros jusqu'à l'âge de dix-huit ans. Nous allons voir (comp. ci-dessous p. 20) que le vers 60 de sa propre version prouve qu'il a altéré le texte original.

jeune. L'auteur de l'Achilléide a-t-il eu connaissance d'une des rédactions de l'épopée byzantine qui nous ont été conservées, ou bien a-t-il puisé toutes ces particularités dans les sources communes des deux poèmes, dans les chansons du peuple? Il est impossible de donner une réponse décisive; la présence dans les deux pièces d'une description du jardin et du pavillon qu'habitait la princesse (Digénis, ms. de Grotta Ferrata, IV, 271; ms. de Trébizonde, 1124; comp. N, 710 et suiv.) rend plus probable la première supposition 1). M. Wartenberg, dans une étude que nous avons déjà citée (voir ci-dessus p. 9, note 2), a insisté sur le rapport qui existe entre les deux romans; il a comparé quelques passages qu'ils out en commun et il arrive à la conclusion que l'auteur de l'Achilléide se sert des mêmes matériaux linguistiques ("mit dem selben sprachlichen Material arbeitet", o. l. p. 197), seulement en faisant un usage beaucoup plus large de formes vulgaires. L'expression est peut-être un peu vague et tout le raisonnement est fondé sur la convention tacite d'attribuer une date plus ancienne aux versions de Grotta Ferrata et de Trébizonde de l'épopée qu'au roman d'Achille. Or cette datation, quoique vraisemblable, n'est pas prouvée, et ne se laisse pas prouver dans l'état actuel de nos connaissances. On ne peut donc exclure la possibilité que ce ne soit pas le roman de Digénis qui ait servi de modèle à l'Achilléide, et que l'auteur de notre poème se soit inspiré des chansons du peuple. Nous verrons tout à l'heure que la poésie populaire lui était familière.

En second lieu on constate dans l'Achilléide une forte influence exercée par le roman sophistique ou plutôt par les imitations de ce roman qui datent de l'âge des Comnènes. C'est la lecture de ces écrits qui a amené l'auteur à insérer dans son récit de longues descriptions, des ἐκΦράσεις célébrant la beauté de l'héroïne (N 800 et suiv.) et les charmes de son jardin (N 712 et suiv.), des billets d'amour et des chansons (N 864 et suiv., N 901 et suiv., N 931 et suiv. etc.; N 272 et suiv., N 970 et suiv., N 1223 et suiv. etc.) 2). La majesté d'Eros y est célébrée comme dans l'Achilléïde; c'est à lui que la jeune fille doit sa beauté et si le Dien trouve quelqu'un digne d'en jouir, elle est forcée d'obéir à sa volonté 3). Dans un chapitre suivant nous montrerons que les sérupules contre une union sexuelle avant le mariage — trait caractéristique de l'Achilléide — s'observent également dans ces romans.

<sup>1)</sup> Comp. dans Digénis, éd. de Meliarakis, le défi fait à Eros (196 et suiv.) et sa vengeance (200-225).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Comp. Rohde, o. l. pp. 160 et suiv., 545, 560; 432; 566. <sup>3</sup>) Comp. Rohde, o. l. p. 157 et suiv. (surtout la note 4 de la page 157), 425.

M. Heisenberg, dans une étude sur Eustathe Macrembolite a tâché de préciser (Rheinisches Museum 58 (1903), p. 432 note) l'influence exercée sur l'Achilléide par le roman de Digénis et par celui d'Eustathe. D'après lui l'auteur de notre poème a voulu faire de l'épopée byzantine un "Roman d'Achille", en y ajoutant une introduction et une fin; ce remanieur y aura introduit après coup des ἐκΦράσεις (N 710—835) à l'exemple d'Eustathe ("in der Achilleïs sind die verschiedenen ἐκΦράσεις erst nachträglich nach dem Vorbilde des Eustathius eingefügt worden"). Nous allons voir tout à l'heure que la fin de la version N, qui pour M. Heisenberg forme une partie essentielle du poème, n'est qu'une interpolation. Et pourquoi les ἐκΦράσεις seraient-elles imitées d'Eustathe? On les trouve dans tous les romans grecs. Enfin, comment savoir que ces descriptions ont été introduites après coup?

Quelque grande que fût l'influence exercée par le roman grec sur notre poème, elle n'a pas atteint le caractère des personnages, comme c'est le cas dans les romans de Lybistros et Rhodamne, de Belthandros et Chrysantza, où les héros sont incapables d'agir sans le secours d'un ami fidèle, absolument comme dans les romans sophistiques. En général on peut dire que l'auteur n'a emprunté à ces romans que le cadre de son tableau et que, pour tout ce qui concerne l'exécution artistique, il diffère beaucoup, et très à son avantage, de ses modèles. Pour s'en convaincre on n'a qu'à comparer les jolies chansons d'Achille (exemples: N 1223—1229, N 1290—1294) avec les insipides produits d'un Prodrome ou d'un Nicétas Eugenianus.

Cette supériorité de l'Achilléide byzantine est due à la poésie populaire dont s'est inspiré l'auteur. Il y a dans notre poème des vers qui rappellent des chansons aujourd'hui encore en usage chez le peuple grec. Avouons cependant que la simple présence de ces vers dans un roman du moyen âge grec ne prouve pas grand'chose : ils se rencontrent aussi dans des œuvres qui ont un caractère beaucoup plus "savant". Dans l'Achilléide l'influence de la poésie populaire est beaucoup plus profonde: elle s'y manifeste par la physionomic morale des personages, par la tournure des chansons, par la conception de l'amour et de la nature.

Il est souvent impossible de décider laquelle des trois sources principales que nous avons nommées a influé sur l'auteur dans un cas donné. Ainsi une description détaillée de jardins se trouve aussi bien dans l'épopée byzantine que dans les romans sophistiques; Charos, le Dieu de la Mort, chanté par la poésie populaire, joue dans cette épopée le même rôle que dans le roman de Nicétas Eugenianus (II, vv. 170—190, éd. Hercher, pp. 453, 454), la nature représentée comme prenant part aux soucis de l'homme est un sujet cher à la poésie populaire de nos jours, comme à celle des Alexandrins 1). Il n'y a là rien d'extraordinaire, car on sait que toutes les particularités que nous avons nommées, et dont on pourrait augmenter le nombre, ont en fin de compte une même provenance, la poésie sentimentale des Grecs de l'époque post-classique.

§ 3. Est-il possible de constater un rapport intime entre l'Achilléide et un autre poème byzantin? M. Wartenberg (o. d. p. 197 et suiv.) a comparé l'Achilléide avec le roman d'Imbérios et Margarona, publié par M. Lambros (Collection de romans grecs en langue vulgaire, Paris 1880). Il a signalé l'identité de quelques vers dans les deux romans et la grande ressemblance qu'on remarque entre plusieurs autres. Il accorde que le passage où, dans l'un et l'autre poème, sont cités des auteurs anciens, Aristote, Platon et Palamède (N 1798 et suiv. 2), Imb. et Marg. 69 et suiv.) n'est qu'un lieu commun, qui ne permet pas d'établir la dépendance de l'un des deux auteurs, mais la ressemblance des autres passages, surtout de ceux qui traitent de la jeunesse des héros, lui paraît trop frappante pour pouvoir admettre une indépendance absolue. Selon lui l'auteur d'Imbérios et Margarona a imité l'Achilléide. Nous n'en sommes pas sûr et voici pourquoi. D'abord nous croyons que le terme de "lieu commun" peut être attribué à tous les vers qui décrivent la beauté ou l'excellence des personnages, leurs émotions et leur activité ordinaire, à ceux aussi qui contiennent le souvenir d'une lecture faite à l'école. Or tous les vers cités par M. Wartenberg appartiennent à une de ces catégories.

Que le lecteur en juge 3): εἶχεν Φουσσάτα ἀμέτρητα καὶ διαλεκτὰ κοντάρια (Imb. et Marg. 17, comp. N 23); ἀνδρόγυνον ἐρωτικόν, τοῦ κόσμου ἠγαπημένον (Imb. et Marg. 37, comp. N 31); καὶ γὰρ ἐγέννησεν υίον τὸν θαυμαστὸν ἐκεῖνον, | τὸν οὐκ ἐγέννησεν ποσῶς ἄλλη γυνη 'ς τὸν κόσμον, | ... χρόνον δὲ καὶ πλεώτερον ἐκράτειεν ἡ χαρά τους (Imb. et Marg. 51 et suiv., comp. N 67 et suiv.); μακρύς ἠτον ὡς τὸ βεργίν, λιγνὸς ὡς τὸ καλάμιν, | ἡ μέση του νὰ ἔλεγες ὡραῖον δακτυλίδιν (Imb. et Marg. 76 et suiv., comp. N 99 et suiv.); ἀΦῆκεν γοῦν τὰ γράμματα καὶ ἡρξατο νὰ στρατεύμ (Imb. et Marg.

<sup>1)</sup> Voir Rohde, o. l. p. 170, note.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) M. Wartenberg admet que les vers 1759—1820 de N appartiennent à la forme originale du roman (voir ci-dessous, p. 16).

<sup>&#</sup>x27;) Nous noterons l'identité de deux vers par le signe =, la presque-identité par l'abréviation comp.

84, comp. N 87); ἐσπάραξαν τὰ μέλη του, πηδᾶ, καβαλλικεύει (Imb. et Marg. 101, comp. N 119, 120); ἀπὸ μακρεὰ ἐπήδησεν καὶ εὐρέθην καβαλλάρις (Imb. et Marg. 377, comp. N 1491); ἀλλὰ ποσῶς οἰν ἔσεισεν αὐτὸν ἀπὸ τὴν σέλλαν (Imb. et Marg. 399, comp. N 1322); τὰ Φρύδια του κατάμαυρα, καμαρωτά, μεγάλα (Imb. et Marg. 82, comp. N 815); ἐσέναν ἔχω ἀπὸ νῦν πατέρα καὶ μητέρα (Imb. et Marg. 474, comp. N 1188). ¹) On conviendra qu'aucun de ces passages n'a quelque chose de particulier et qu'on pourrait en faire usage dans tout autre roman du même genre.

Ce qui est plus important, c'est que dans plusieurs autres produits de la littérature vulgaire on trouve assez de vers qui présentent une aussi grande ressemblance avec l'Achilleule que celle qu'a constatée M. Wartenberg entre Imbérios et Margarona et notre roman. J'en donnerai des exemples: ξανθός καὶ σγουροκέφαλος, εὐόφθαλμος καὶ ώραῖος (Belthandros et Chrysantza ed. Legrand, Bibliothèque grecque vulgaire I, p. 125 et suiv., 34 = N 101); άσπρον ήτο το στήθος του μάρμαρον ώσπερ αρύον (Belthandr. et Chrys.  $35 = N \ 105$ ); καὶ μουσικήν καθήμενος ἐκράτει... καὶ μυριολόγιν έλεγε (Belthandr. et Chrys. 127, 128, comp. N 271); στρογγυλομορΦοπήγουνος, ὑπερανασταλμένη (Belthandr. ct Chrys. 705, comp. N 820); τὸ στήθος της παράδεισος ἐρωτικὸς ὑπάρχει, | τὰ μήλα της εφέγγασιν ἀπο ψιλής θεωρίας (Belthandr. et Chrys. 714, 715, comp. Ν 822, 821); το κλίμα του τραχήλου της και το ύπολύγισμά της (Belthandr. et Chrys. 709 = N 826); και απ' τὰ συγγοΦελήματα και ἀπ' τὰς περιπλοκάς των | τὰ δένδρη τὰ ἀναίσθητα και αὐτὰ αντιδονούσαν (Belthandr. et Chrys. S63, 864, comp. N 1086, 1087); το κλίμα του τραχήλου των και το υπολύγισμάν των (Peste de Rhodes, ed. Legrand (Bibl. grecque vulgaire I, p. 207), 116, 117, comp. N 826); και δο' άστρα έναι είς τον ουρανόν και Φύλλα έναι είς τὰ δέντρα (Le Roman de Digénis d'après le ms. de Madrid, Laographia III, 923, comp. N 390).

La traduction en grec populaire du Roman de Troie de Benoît de Saint Maur 2) commence dans le manuscrit de Boulogne par

<sup>&#</sup>x27;) Dans la version du roman d'Imbérios publiée par Legrand (Bibliothèque grec vulgaire I, p. 281 et suiv.) il y a une correspondance avec N qui paraît plus frappante: deux chevaliers attaquent à la fois et sans succès un terrible guerrier (Imb. et Marg. ed Legrand. 381, 382, comp. N 1472, 1473).

<sup>2)</sup> Voir Gidel, Études sur la littérature grecque moderne, Paris 1866, p. 197—229 et Krumbacher, Gesch. der Byzantinischen Litteratur, p. 847 et suiv. J'ai pu comparer les 40 premiers vers du ms. de Boulogne, grâce à une photographie que la direction de la Bibliothèque bolonaise m'a permis de me procurer; je dois la collation des passages correspondants dans le ms. Coislin et dans le ms. suppl. gr. 926 à l'obligeance de mon ami Pernot. Dans le dernier manuscrit le commencement du roman est différent: δ βx-

les deux vers suivants: έτην τοῖς Ἑλλήνοις βασιλεύς, εὐγενικός, ανδρείος, | πλούσιος δε πανευτυχής, χώρας δε Μυρμιδόνων. Un manuscrit de Paris (Coislin 744, f. 7 r°) nous a conservé les mêmes vers en meilleur état, excepté les deux derniers mots: ἦν τλς Ἑλλήνων βασιλεύς, εύγενικός, ἀνδρεΐος, Ιπλούσιος καλ πανευτυχής, χώρας τής Μυρμιδόνος. Ces deux vers sont presque identiques à N 20, 21; ils ne sont pas une traduction de l'original français, qui n'a rien de semblable. Mais la ressemblance entre la Guerre de Troie et l'Achilléide ne paraît pas restreinte aux vers du début. Nous avons noté sur la page que nous connaissons du manuscrit de Boulogne deux vers qui rappellent respectivement le vers 71 et le vers 65 de N: ήμέρας τρείς εκράτησεν ή έορτη εκείνη, | μετα δε την συμπλήρωσιν τῶν ήμερῶν τῶν τρίων. Parmi la vingtaine de vers que M. Pernot a copié du manuscrit parisien Suppl. 926, nous avons trouvé les vers suivants que nous accompagnerons du chiffre des vers de l'Achilléide auxquels ils ressemblent 1): τί δυνηθή τις νὰ εἰπή καὶ νοὸς νὰ ἀναβάσθη | ἢ γλώσσα νὰ ἐλέγχεται καὶ χείρα νὰ συγγράψη (comp. N 69); εὐμοςΦην, πανεξαίρετον, είγενικην καὶ ώραίαν (comp. N 30); τον ήλιον ἀντέφεγγε ας [lire τὰ] ἄστρα καὶ τὴν σελήνην (comp. N 82). 2) Ici encore le remanieur du Roman de Troie n'a pas reproduit le texte de l'original français; on ne peut donc pas expliquer l'identité de ces vers par l'imitation du même modèle français.

Nous nous sommes contenté de comparer des vers entiers de l'Achilléide avec des passages correspondants de quelques autres poèmes du moyen âge; si l'on voulait étendre la comparaison à des expressions détachées, on pourrait en citer un très grand nombre qui se rencontrent dans presque tous les romans en grec médiéval. Il ressort de tout cela que les poètes en langue populaire ont un style peu individuel, qu'ils se servent, pour m'exprimer comme M. Wartenberg, "des mêmes matériaux linguistiques", et que les ressemblances signalées ne nous autorisent pas à établir un rapport de dépendance.

§ 4. La datation du poème original, dont le texte primitif nous est inconnu, est assez difficile; elle ne peut reposer que sur le contenu et sur les idées qui s'y manifestent.

σιλεὺς ὁ Πριάμος ὁ Βαυμαστὸς ἐκεῖνος | ὁ δυνατὸς καὶ ἰσχυρός, ὁ πλούσιος καὶ μέγας | καὶ τῶν Ἑλλήνων ἀρχηγὸς καὶ βασιλεὺς εἰς πάντας | εἶχεν ἀνδρείαν ἐπαινετὴν καὶ παρρησιὰν καὶ δόξαν. Je n'ai pas de données sur le commencement de la version viennoise (Cod. Vindobon. theol. 244).

<sup>1)</sup> Je ne change rien aux leçons du manuscrit sauf quelques fautes d'orthographe.

<sup>2)</sup> Dans les passages du Roman de Troie, publiés par M. Gidel on trouve encore d'autres vers rappelant l'Achilléïde, par exemple: τίποτε οὐδὲν τὸν ἔσεισεν αὐτὸν ἀπὲ τὰν σέλλαν (Gidel, o. l. p. 221; comp. N 1322, Imb. et Marg. 399).

Sans prétendre à une solution définitive du problème, nous placerions volontiers l'origine du poème au commencement du quinzième siècle, à une époque où les Grees, dépourvus de tout pouvoir réel, n'avaient qu'une consolation, le souvenir de leur grandeur passée. Dans l'Achilléide on constate un orgueil national assez fort; le combat d'Achille avec le chevalier franc semble annoncer un épisode bien connu de l'Erotocritos. On peut se figurer que le poète vivait dans un milieu qui se trouvait sous la domination des Francs, mais où cependant les Grecs jouissaient d'une certaine liberté. Dans plusieurs parties de la Grèce, les Francs, et notamment les Vénitiens, se contentaient d'occuper les places fortes qui protégeaient leur commerce. Ils ne vivaient pas en conquérants aux dépens de la population indigène, comme l'ont toujours fait les Turcs, mais ils s'en servaient pour leurs intérêts commerciaux. Dans ces conditions un relèvement de l'esprit hellénique, un regain de patriotisme, qui quelquefois conduisait à des insurrections, devint possible.

Notre datation paraît confirmée par les considérations suivantes. Les trois versions commes remontent à un même original, ce qui fait croire que le roman n'a pas été très répandu; on peut donc présumer que l'original n'a pas précédé de plus d'un demi-siècle le plus ancien des trois manuscrits. Par ce raisonnement on arriverait donc à placer l'origine de l'Achilléide au premier quart ou à la première moitié du quinzième siècle.

#### III.

## § 1. Les manuscrits et les commentaires. § 2. L'édition présente.

§ 1. Trois manuscrits contenant l'Histoire d'Achille (Διήγησις τοῦ Αγιλλέως) nous sont connus, à savoir:

1°. N, un manuscrit de la Bibliothèque de Naples, coté cod. grace. CCLI, III, B 27 et daté du 5 Mai 1520; l'Histoire d'Achille y occupe les feuillets 13—59 et contient 1820 vers. Le poème y commence par un prologue de 15 vers, séparé du roman proprement dit par un ornement calligraphique; le texte est entrecoupé de notes écrites à l'encre rouge, indiquant le contenu des vers qui suivent; quelques-unes de ces notes sont des vers ou des débris de vers (exemples après les vers 19, 87, 176, 296, 420 de notre texte). Après le vers 1758 il y a une note écrite à l'encre noire, excepté les trois derniers mots, qui sont écrits en rouge et qui cadrent mal avec les mots précédents; voici cette note:  $\kappa \alpha$ 

τότε ἀπέθανεν μετὰ κανέναν χρόνον καὶ αὐτὸς γεναμένη ἐν Τροια. Nous allons voir que ce détail n'est pas sans importance pour la question de savoir si la dernière partie du roman, tel qu'il nous est transmis par N, appartient à la forme originale du poème.

Le texte de N se distingue de celui des deux autres manuscrits en ce qu'il est moins confus et plus détaillé. Les vers qui viennent après la note dont nous venons de parler (N 1759-1820) ne se trouvent pas dans les deux autres versions. Ils ont un caractère différent du reste du poème; la mort d'Achille nous y est racontée d'une façon presque abrupte et au lieu des développements qui caractérisent tout ce qui précède, nous trouvons ici le récit d'une longue guerre resserré dans un espace de 38 vers (N 1759-1797). L'auteur de cette dernière partie se plaît à citer des noms propres; il nous nomme les principaux héros de la guerre de Troie et les auteurs dont il a étudié les livres (N 1800, 1801). Dans tout le reste du roman les noms propres sont rares; nous n'y apprenons ni les noms des parents du jeune couple, ni même celui de l'héroïne 1). Nous n'insistons pas sur les formes barbares (ρησεύων, Ν 1765, Ἑλλήνοις, συνήκτον, N 1769, les noms estropiés (Σαλαμόνης, N 1765, Συνθήκας, Τριπόλεμος, N 1766, pour Σαλαμίνος, Ίθάκης, Τληπόλεμος) et les mauvais vers qui défigurent la partie finale de la version N (v.v. 1777, 1781, 1785, 1812, 1818), car on pourrait les attribuer à la négligence d'un copiste fatigué, mais nous faisons observer que, dans le corps du roman, nous avons affaire à un poète qui n'a aucune prétention à être savant, tandis que l'auteur de l'épisode final fait étalage d'érudition: on trouve chez lui des mots poétiques comme βριωρόχειρ, πολεμόκλονος (Ν 1764), δμευνέτης (Ν 1768) et dans les 62 vers qu'il a fabriqués on rencontre une bonne douzaine de datifs. Enfin il est évident que la reprise des aventures d'Achille après la description de sa profonde douleur est d'un effet esthétique déplorable.

Donc, tout concourt à établir que l'original du roman avait une autre fin. La note confuse qui vient après N 1758 garde quelque souvenir de cette fin, qui sans doute ressemblait à celle de la version du manuscrit de Londres: la partie de la note qui est écrite à l'encre noire et qui appartient par cela même au texte 2),

¹) Krumbacher (Gesch. der bijz. Litt., p. 848) et M. Dieterich (Gesch. der byz. und neugr. Litt., Leipzig, 1902, p. 102) l'appellent Polyxène, mais le texte ne porte pas ce nom, qui appartient à la sœur de Paris (N 1784). Nos devanciers ont été induits en erreur par une note de copiste après le vers 1268.

<sup>&#</sup>x27;) Les mots de N écrits à l'encre rouge (γεναμένη εν Τροία) sont l'œuvre d'un scribe qui pensant à quelque mot comme τελευτή, σφαγή ου πρόδοσία, a ajouté γεναμένη εν Τροία.

se retrouve dans le vers 1330 du manuscrit de Londres (voir cidessous):  $\varkappa \alpha i$  τότε  $\pi \acute{e} \Im \alpha v \acute{e} v$   $\varkappa \alpha i$   $\alpha \acute{e} i i i i i i$   $\varkappa \alpha i$  1815—1818, les seuls vers peut-ètre de ce long passage ( $\varkappa \alpha i$  1759—1820) qui aient appartenu à l' $\varkappa \alpha i$   $\imath \alpha i$   $\imath$ 

Nous nous sommes servi pour cette édition d'une collation du manuscrit de Naples, faite par nous il y a vingt ans; nous regrettons que dans le temps nous ayons omis d'y noter les endroits où commence un nouveau feuillet.

2°. L, un manuscrit du Musée Britannique, coté mss. additionnels n°. 8241, datant de la seconde moitié du XV° siècle. Le même manuscrit contient les Ἐρωτοπαίγνια ou Chansons d'amour et le Roman de Phlorios et Platzia Phlore, que nous avons déjà publiés, le premier recueil en collaboration avec M. Pernot¹). Le texte de ce manuscrit nous est connu par d'excellentes photographies, fournies par la maison Donald Macbeth, 66 Ludgate Hill à Londres.

La version qui nous est transmise par L compte 1343 vers; elle est acéphale, le premier vers ou fragment de vers correspondant au vers 39 de N. Un texte lisible ne commence qu'au vers correspondant à N 65, les feuillets 7 et 8 étant extrêmement mutilés. De même que dans N le texte est entrecoupé de notes écrites à l'encre rouge, résumant le contenu des vers suivants.

Le texte de L ressemble à celui de N, tout en gardant un caractère indépendant; il est un peu moins détaillé, mais la différence de longueur ne paraît pas très considérable si l'on met en ligne de compte le fait qu'au commencement 39 vers manquent et qu'après le vers 485 il y a une lacune d'environ 80 vers. On peut donc évaluer l'étendue primitive de la version L à 1422 vers, contre 1758 vers de N (= 1820 moins l'épisode final).

Le texte de L nous est parvenu dans un triste état. Beaucoup de vers sont défectueux, d'autres sont hypermètres, les passages inintelligibles y abondent. Il peut servir cependant à expliquer certains passages difficiles de N.

3°. B, un manuscrit de la Bibliothèque Bodléenne à Oxford, coté cod. miscellanei, auct. 5, 24, écrit au XVI° siècle. L'Achilléide y occupe les feuillets 1—24 et n'y compte que 761 vers.

<sup>1)</sup> Ἐρωτοπαίγνια (chansuns d'amour), publiées avec une traduction, une étude critique sur les ἐκατόλογα, des observations grammaticales et un index par D. C. Hesseling et H. Pernot, Paris—Athènes 1913 (Bibliothèque grecqué vulgaire X). — Le Roman de Phlorios et Platzia Phlore, publié avec une introduction, des observations et un index par D. C. Hesseling, Amsterdam 1917 (Mémoires de l'Acad. d'Amsterdam, nouvelle série, XVII, 4).

<sup>2)</sup> Nous les avons restitués par conjecture à l'aide de N.

Le texte de cette version ressemble beaucoup moins à celui de N que le texte de L, non seulement parce qu'il est plus bref, mais aussi parce qu'à côté de vers identiques à ceux de N et de L, on y trouve à chaque instant des locutions qu'on ne rencontre pas dans les autres manuscrits. La version n'a pas de prologue et la fin est assez abrupte; toutefois nous ne croyons pas qu'il se soit perdu des vers: cette manière de finir brusquement concorde bien avec le caractère général de la version. La langue de B est confuse, le style est enflé et flotte entre des expressions populaires et des termes savants.

La guerre européenne nous ayant empêchés de consulter le manuscrit oxonien, nous avons dû nous contenter de l'édition de Sathas; 1) elle donne, il est vrai, au bas des pages les leçons du manuscrit, mais elle n'inspire pas une confiance absolue en l'exactitude de son éditeur.

Sathas connaissait les manuscrits de Naples et de Londres. Dans la préface de son édition de la version bodléenne (p. 132), il remarque que ces deux premiers manuscrits appartiennent à une même famille et qu'ils présentent des différences notables avec la rédaction du manuscrit oxonien. Cette remarque est juste; nous ne pouvons pas en dire autant des raisons qu'il donne de ces différences. D'après lui il y a au fond de tout cela une "pensée préméditée", qui est cause que l'Achilléide byzantine nous est parvenue sous deux formes assez dissemblables. "Dans la rédaction. du manuscrit d'Oxford, dit Sathas (p. 133), Achille, ressuscité après une mort deux fois millénaire, me paraît la personnification du ressentiment des Grecs contre les Croisés, qui ont envahi la Grèce au commencement du XIIIe siècle; dans la seconde rédaction, celle du British Museum, et de Naples, à la place d'un Achille à la chevelure blonde et crépue nous voyons les parents du héros grec faire tondre l'enfant à la mode franque." Il croit que la version du manuscrit d'Oxford "fut écrite an milieu du XIIIe siècle, quand la haine enflammait encore les cœurs des Grecs contre les envahisseurs, tandis que le remaniement de l'autre version fut faite au siècle suivant, après que la domination franque fut fondée et reconnue." De là dans le premier manuscrit très peu de mots de provenance romane, qui d'autre part ne sont pas rares dans les manuscrits de Londres et de Naples. Nous verrons que la fréquence relative de mots étrangers dans la version la plus étendue s'explique d'une tout autre façon (voir ci-dessous, p. 20).

<sup>1)</sup> Voir ci-dessus, p. 1.

L'hypothèse de Sathas est difficile à discuter parce qu'elle ne repose sur aucun argument solide. L'auteur lui-même parle de sa "conjecture" et ne voit dans la rarcté relative des mots romans, comme dans les détails de toilette du héros, que des particularités qui "peuvent donner quelque consistance à son opinion." Cependant il a construit tout un raisonnement sur cette base si fragile; nous n'en mentionnons que l'idée principale: "le peuple grec n'a jamais cessé de voir dans Achille son héros national; comme tel il vivait dans la poésie populaire du moyen âge." Il nous paraît absolument superflu de réfuter les explications hasardées qui, dans le raisonnement de Sathas, se rattachent à cette manière de voir, nous osons dire à cette erreur fondamentale. La "conjecture" de Sathas n'est qu'une affirmation gratuite, dépourvue de toute valeur scientifique. Retenons seulement que d'après Sathas la version d'Oxford, quoique conservée dans un manuscrit de date plus récente, est antérieure à celles de Londres et de Naples:

Krumbacher 1) a donné un résumé très succint du roman d'après l'édition de Wagner (voir ci-dessus, p. 1). Pour lui aussi la version d'Oxford est plus près de l'original, la rédaction de Naples n'étant évidemment qu'un développement de la version plus brève ("das längere Gedicht ist offenbar eine ausschmückende Bearbeitung des kürzeren"). Il ne parle pas de l'hypothèse de Sathas, probablement parce qu'il n'y ajoutait aucune foi. Il affirme cependant la priorité de la version bodléenne, peut-être à cause de la prédilection générale pour les développements qu'il aura constatée chez les scribes du moyen âge. Quoi qu'il en soit, l'opinion émise par Krumbacher a été combattue et réfutée par M. Wartenberg dans son étude sur l'Achilléide (voir ci-dessus, p. 9, note 2). M. Wartenberg a démontré que la version d'Oxford n'est qu'un abrégé de la rédaction qui nous est conservée dans les deux autres manuscrits, et que cette réduction du texte original a été faite avec une maladresse qui prouve en elle-même que nous n'avons pas affaire à une œuvre de première source.

Voici les principaux arguments allégnés par M. Wartenberg. A force d'abréger le texte est devenu confus et inintelligible; ainsi au vers 306 de B Achille est représenté comme entrant en triomphe dans le château ennemi, tandis que nous savons par les passages correspondants de N et de L qu'il s'agit de la rentrée triomphale du héros dans le château paternel, délivré par lui. Dans les vers 322 et suiv. de B, l'abréviateur a fondu ensemble l'allocution à

<sup>1)</sup> Gesch. der bijz. Litt., p. 848.

Eros avec le premier billet d'amour envoyé par Achille à celle qu'il aime; d'autres billets d'amour sont laissés de côté, quoiqu'ils soient indispensables pour comprendre la situation. L'auteur de B, oubliant qu'au vers 50 il a dit qu' Achille devint un chevalier accompli à l'âge de dix-huit ans, nous raconte, aux vers 60 et suiv., les exploits chevaleresques du héros âgé de treize ans. Quant à la remarque de Sathas d'après laquelle dans B les mots d'origine romane sont moins nombreux que dans N et dans L, M. Wartenberg fait observer que cette rareté relative s'explique facilement par la moindre étendue de B, qui n'a pas les longues descriptions de l'entourage et de la toilette du héros, passages où les mots étrangers se présentent en grand nombre. Pour d'autres détails nous renvoyons le lecteur à l'étude de M. Wartenberg et à nos observations sur le texte de N.

Malgré les très grandes différences qui distinguent le texte de B de celui de N et de L, et malgré les divergences encore assez considérables qui séparent les textes de N et de L, l'examen attentif d'un grand nombre de passages nous autorise à établir que les trois manuscrits proviennent d'un ancêtre commun. Ce manuscrit plus ancien — nous ne croyons pas que c'était le manuscrit original — a été utilisé, soit directement, soit à travers une copie, par l'auteur de N, par celui de L, qui l'a abrégé un peu, et par l'auteur de B, qui en a fait un épitomé. Les trois auteurs ont changé le texte, le premier moins que le second, le second infiniment moins que le troisième. La parenté originale des versions se reconnaît aux passages corrompus qu'ils ont en commun et dont nous discuterons quelques-uns ici, d'autres ci-dessous dans nos observations sur les vers 109, 161, 184, 278, 485, 727, 838, 1103, 1485.

N 1070 on lit que la jeune fille αἰτίκα ὀλιγοθύμησεν καὶ πέφτει εἰς τὴν Φισκίναν et L 763 ἕτοιμα λιγοθύμησεν, πέφτει εἰς τὴν Φλισκίναν. Or il est évident que la princesse ne tombe pas dans la fontaine et que le vers est corrompu; il l'était sans doute dans le manuscrit plus ancien. Probablement l'auteur ou le copiste de B avait sous les yeux un vers également corrompu; il a voulu le corriger, mais son effort de rendre le texte lisible a abouti à un contresens: il écrit ἐδὰς ἐλιγοθύμησεν, τρέχει εἰς τὴν Φισκίνα (B 433). En realité le fait mentionné par les trois manuscrits, l'éva-

<sup>&#</sup>x27;) L'auteur de la version bodléenne, tout en abrégeant le texte, nous donne quelques détails qui manquent dans N et dans L; ainsi B seul (v. 57 et suiv.) fait mention d'une prière adressée par le roi à Dieu, "qui a fait la lune", pour protéger son fils. Nous ne croyons pas que cette prière, dont les derniers mots sont inintelligibles, appartienne à la forme originale du poème.

nouissement de la jeune fille, n'a eu lieu qu'un peu plus tard, lorsqu'elle voit Achille. On lit au vers 1078 de N (= L 771): καὶ εὐθὸς ἐλιγοθύμησεν, ἔπεσεν πρὸς τὰ ἄνθη (L εἰς τ. ἀ.). Ce dernier vers est ici à sa place; sa présence dans le passage précédent a amené des conjectures absurdes dans les trois manuscrits.

Ce ne sont pas sculement des vers isolés qui font supposer une origine commune aux trois versions; ils ont en commun des passages entiers dans lesquels l'incohérence des expressions ou l'absurdité du contenu ne s'explique que par le désir d'éclaireir quelque chose qu'on ne comprenait guère.

Prenons comme exemple N 1082 et suiv., correspondant à L776 et suiv., B 444 et suiv. Achille est entré au jardin; les amoureux s'embrassent tendrement, mais ne vont pas plus loin. Pourquoi pas? D'après N le héros οίκ ηθέλησεν ποσώς τον ξεωταν πληρώσαι Γίνα μὴ πάλιν γένηται θερμότερος ὁ πόθος (1083, 1084); L a quelque chose d'analogue: on s'arrête ίνα μηδεν αγαπηθοῦν πλειότερα εἰς ἀγάπην (777); B aussi constate qu'on ne va pas jusqu' an bout: παρή οὐκ ήθελέν ποτε τον έρωταν πληρώσαι | ένα καὶ πάλιν γίνονται άμφότεροι κ' οί δύο (444, 445). 1) Donc les trois versions sont d'accord sur la chose principale: Achille ne s'unit pas à la princesse. Les raisons que donnent N et L de cette abstinence sont également absurdes; B est confus. Ensuite tous les trois nous racontent que le couple continue ses caresses jusqu'à l'aube; N et L ont même la particularité qu'ils sont couchés dans un lit. Cependant l'union définitive des amoureux nous est décrite aux vers 1240-1256 de N (L 926-941, B 528-530). Il y a là quelque chose d'invraisemblable qui a frappé les remanieurs et qu'a signalée M. Wartenberg (o. l. p. 182). Celui-ci croit que l'auteur du roman se figurait que la jeune fille se donne à la première rencontre. 2) Nous ne sommes pas de son avis et voici pourquoi. A sa première visite Achille s'est contenté de baisers; il n'osait pas aller plus loin, parce qu'il craignait une trahison de la part de la princesse. Il sait que dans les bras d'une femme il n'est plus l'invincible Achille, mais à la merci de ses ennemis (N 1178-1180, L 867-868, B 488-489). La princesse est attristée par ses soupcons; elle lui reproche sa méfiance et lui jette une couronne

<sup>&#</sup>x27;) On peut à l'aide de N corriger ainsi le premier de ces deux vers: παρὰ (pour παρά) οὐκ Καελεν ποσῶς τὸν ἔρωταν πλημῶσαι. Le second vers semble signifier "encore une fois les deux (personnages) deviennent un seul", mais probablement il faut lire κα καὶ π. etc.: "afin que de nouveau ils s'unissent", le poète voulant dire que plus tard l'union complète aura lieu, qu'on la remettra (καὶ πάλιν au lieu de κατόπιν).

<sup>2)</sup> Le copiste de N a annoté à l'encre rouge: μύρεν καιρον τον ήθελεν ὁ λχιλλεὶς ὁ μέγας. Cette expression se prête à des explications différentes.

de fleurs. Cette couronne est un gage de son amour, le symbole de l'union contractée entre le héros et elle, de la même façon que la couronne nuptiale en usage dans la Grèce d'aujourd'hui. Achille accepte la couronne comme signe de mariage; ses soupçons ont disparu, la nuit venue il se rend en toute sûreté chez la jeune fille 1). Le poète nous dépeint leur union en termes voluptueux et avec des détails qui prouvent que cette fois l'accomplissement de leurs désirs est complet (ἐπλήρωσαν τὸν ἔρων N 1246). Après cette nuit de noces Achille considère la princesse comme son épouse, les frères à elle comme ses beaux-frères, dont la vie lui est devenue chère (μὴ Φονεύσετε τοὺς γυναικάδελφούς μου (N 1301).

Les remanieurs du poème se sont étonnés de l'abstinence provisoire des amants; par une interpolation 2), qui est commune aux trois manuscrits, ils ont gauchement expliqué ce qui leur semblait extraordinaire.

Arrêtons-nous un instant sur l'origine de la continence des héros dans le poème original. Dans les romans grecs des premiers siècles de notre ère et de l'époque des Comnènes, il est de règle que les amants se livrent aux caresses les plus tendres tout en remettant l'union suprême jusqu' après leur mariage. Qu'on se rappelle les descriptions voluptueuses dans les Pastoralia de Longus, où les amoureux couchés l'un contre l'autre s'embrassent tout nus (ed. Hercher p. 291, comp. p. p. 261, 267, 307). Au commencement l'abstinence de Daphnis et de Chloé provient, il est vrai, d'une ignorance et d'une maladresse incroyables; cependant après l'enseignement qu'il a reçu de Lycénion, Daphnis persiste à se contenter des caresses innocentes de Chloé: il craint de lui faire du mal. Le roman d'Eustathe Macrembolite (Les Aventures de Hysminé et de Hysminias) est avant tout un plaidoyer pour l'abstinence avant le mariage. Trois fois le jeune homme est sur le point de violer la jeune fille (p. 63, 64, 82 de l'édition de Hilberg, Vienne, 1876); ils se prodiguent les caresses les plus passionnées, mais quoique s'embrassant au lit (p. 82), tous les deux restent vierges. La jeune fille ne veut pas que son ami cueille "les épis avant la moisson", elle ne vent pas κλέπτειν τὸν γάμον, et dans une lettre elle jure de rester vierge et lui recommande de ἀντιπαρθενεύειν jusqu'à leur mariage (p. 151). Cette chasteté, attestée deux fois par l'oracle de Diane, est recompensée des Dieux. De même dans les romans d'Achille Tatius, d'Héliodore, de Prodrome et de Nicétas Eugenianus les héros se

<sup>1)</sup> Comp. notre observation sur les vers 1235 et suiv.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) N 1083, 1084.

donnent des rendez-vous nocturnes et des caresses intimes sans que cela tourne au détriment de la jeune fille. A la fin du roman sa virginité est d'ordinaire confirmée par une ordalie. 1)

C'est de cette conception d'amour peu réaliste, mais fondée sur une croyance populaire (comp. notre observation sur les vers 1178—1180), que s'est inspiré l'auteur de l'Achilléide byzantine; les remanieurs ne l'ont pas comprise.

La parenté qui existe entre N et L est plus facile à démontrer que celle de B avec N on avec L, parce que B n'est qu'un abrégé qui, dans plusieurs passages corrompus, n'a pas de vers correspondant à ceux des deux autres versions. Cependant la lecture de nos observations sur les vers 461, 184, 278 ajoutée à ce que nous venons de dire, convaincra le lecteur que B appartient à la même tradition manuscrite.

§ 2. Comme base de notre édition nous avons pris le manuscrit de Naples. Sans doute le texte y laisse beaucoup à désirer, mais il y est moins corrompu que dans L et dans B, et sauf dans la dernière partie il se rapproche plus de la forme originale. La collation du manuscrit nous a permis de corriger plusieurs erreurs qui se sont glissées dans l'édition de Wagner, la comparaison avec L et B nous a fourni l'explication de beaucoup de passages obscurs. Nous n'avons pas toujours reçu dans le texte les corrections que cette comparaison nous suggérait, car même dans les cas où l'on peut établir avec certitude le sens d'un passage douteux, la restitution des mots est soumise à des chances très incertaines. Les passages qui dans N nous ont paru interpolés ont été mis entre crochets ([]); par ce moyen nous avons pu garder les chiffres de vers de Wagner, ce qui facilitera les renvois.

Les leçons de L diffèrent trop de celles de N pour les mentionner au bas des pages; nous publions donc le texte entier de ce manuscrit, en n'y changeant que l'orthographe. Pour devenir lisible le texte de L aurait besoin d'une correction fondamentale qu'on ne peut entreprendre sans tomber dans l'arbitraire.

La version de B n'a pas assez d'importance pour mériter une réédition; on pourra la consulter dans la publication de Sathas.

<sup>1)</sup> Voir sur cette question la belle étude de M. Adamantios Adamantiou, intitulée Αγνείας πείρα et parue dans la Langraphia (I, pp. 461--563, II, 521-547, III, 51-147, 390-496).

#### IV.

Obervations grammaticales sur la langue des trois manuscrits et sur les noms propres. §§ 1—136.

§ 1. Nous avons vu que les trois versions du poème remontent à un même manuscrit (voir ci-dessus pp. 20-23). L'état linguistique du texte est foncièrement le même pour les trois rédactions; on y constate un mélange de formes savantes et populaires, une langue qui par sa grammaire rappelle tantôt la prose des chroniqueurs byzantins, tantôt le parler de la poésie populaire. Les différences qu'on remarque entre les trois versions sont dues aux remanieurs ou copistes. Celui de N a une prédilection pour les formes anciennes et pour l'orthographe traditionnelle, tandis que le scribe de Ladmet volontiers des formes modernes et des graphics plus conformes à la prononciation de son temps. Les mêmes tendances se manifestent dans le vocabulaire de ces deux manuscrits. Ainsi aux expressions άλογα του δρόμου, τι εκ των απροσδοκήτων, δύνω, δοκιμασμένος (et même δεδοκιμασμένος, 448), επεί, εσυνάχθησαν, συνηγμένοι, μήτηρ, κοιτών, οἰκεῖος, οὕτως de N, L répond par παλαΦρέτοι, τίποτε... το δεν έθάρρειες, βασιλεύω, προβαρισμένος, άμαν, έμαδεύτησαν, μαδεμένοι, μάννα, κρεββάτι, λίζιος, έτσε. En outre le copiste de L est plus ignorant ou plus négligent que celui de N: quatre fois il écrit τον 'ΑΦροδίτην, pour ἀντιδονούσιν (Ν 1087) il met ἀδονοῦσιν (L 780), ἐάν (L 840) pour σάν (= ώς, N 1151) ζώθαφτος (L 1312) pour σύνθαπτος (N 1688), στερινόν (L 211) pour τωρινόν (Ν 292), χώρας (L 232) pour χείρας (N 313) etc.; έγκεφαλίζω (L 625), pour δλιγοθυμώ (N 897), est inintelligible: l'auteur a-t-il tâché de fabriquer un verbe nouveau sur ἐγκέΦαλος, έγκεφαλίτις? Dans un autre passage (L 880) il emploie έγκεφαλίζω au sens de "mettre sur la tête" (une couronne).

Le copiste de B, tout en partageant le goût de N pour un purisme modéré, a introduit dans le texte des formes bizarres ou dialectales:  $\acute{\eta}$  'A $\phi$ po $\acute{\delta}i\tau\eta$ s (B 46),  $\acute{\tau}$ o $\nu$   $\beta\alpha\sigma\iota\lambda\acute{\epsilon}$  (B 19),  $\acute{\epsilon}\nu$   $M\nu\rho\mu\iota\delta\acute{\epsilon}\nu$  (B 1) etc. Chez lui seul on trouve  $\psi\acute{\eta}$  (B 12, à côté de  $\psi\nu\chi\acute{\eta}$  127),  $\tau\acute{\nu}\nu\tau\alpha$  (B 392),  $\delta\acute{\alpha}\mu\iota\nu$  (B 297), formes qui aujourd'hui sont surtout en usage dans l'île de Crête. Le verbe  $\acute{\alpha}\rho\iota\acute{\iota}\zeta\omega$ , qui de nos jours est la forme chypriote de  $\acute{\alpha}\rho\chi\acute{\iota}\zeta\omega$ , se lit dans L au vers 1211.

Malgré les divergences indiquées, les faits principaux de la gram-

maire des trois versions restent les mêmes. Nous en citerons quelques uns: changements d'accent, provoqués d'ordinaire par les besoins du rythme, alternance dans la déclinaison et la conjugaison de désinences anciennes et modernes, fréquence de l'augment en  $-\eta$ , aucun exemple d'un futur formé à l'aide de  $9 \ell \lambda \omega$  suivi de  $\nu \alpha$ , usage de l'infinitif (à côté de la paraphrase par  $\nu \alpha$ ) après certains verbs ( $\beta o \ell \lambda o \mu \alpha \iota$ ,  $\delta \ell \nu \alpha \mu \alpha \iota$ ,

Il nous est impossible de faire le triage des formes grammaticales appartenant au poème original et des innovations dues aux remanieurs. Il en résulte que la langue des trois versions ne nous permet pas de fixer la date de la rédaction originale. Quant à celle des trois versions, on doit se contenter d'indications paléographiques (L, seconde moitié du XV° siècle, B, XVI° siècle) et de la notice fournie par le copiste de N (5 mai 1520). Nous renvoyons le lecteur à ce que nous avons dit (ci-dessus p. 14, 15) sur la datation du poème.

La provenance du texte, écrit dans une langue commune, nous reste inconnue; pour B on peut penser à une origine crétoise.

Nous donnerons un aperçu des principales formes grammaticales du plus important des trois manuscrits (N); pour les deux autres nous nous bornerons à indiquer les points principaux sur lesquels leur grammaire se distingue de celle de N.

## Relevé des principales particularités grammaticales de N. Accentuation.

§ 2. Substantifs et adjectifs. ἀγοῦροι 424, 456, 957 (mais ἄγουροι, 939), δενδρόν, 1255, δενδρών, 1051, 1053 (à côté de δένδρη 1087, δένδρων 961), σμάραγδων, 782, γνωρίμοι, 693, δυσαπόπλεκτη, Έμορφην, 61, 1256, δλόγυμνην, 1249 etc.

§ 3. Pronoms et noms de nombre. αὐτης (fin du vers), 1409, την βποιαν, 1020, τριακοσιούς, 1308 (comp. La balaille de Varna, 398:

τετρακοσιούς).

§ 4. Verbes. νὰ ἐγέρθη, 1253 (fin du vers), ἐδῶκα, 1002 (fin du vers), ἐδῶκαν, 660 (commencement du second hémistiche), 1126 (commencement du premier hémistiche), ἐθέκαν, 1734 (commencement du second hémistiche), ἐκάτσεν, 1035, (fin du vers), ἐποῖκαν, 846 (fin du vers), ἐποῖκαν, 525 (fin du vers), ἐποῖκεν, 1075 (milieu du second hémistiche), ἔποικες, ἔποικεν, 36, 927 et 1303

(fin du premier hémistiche, tous les trois), εὐχέντον, 1528 (fin du vers), ἦκοῦσαν, 1306 (fin du vers), Ἰδώ, 322 (milieu du second hémistiche), Ἰδω, 321, 324 (milieu du premier hémistiche).

§ 5. Adverbes. ἀπέδω 559, ἀπέκει, 503, 559.

### Phonétique.

# Voyelles. Changements de voyelles.

- 6. e>i. κιλαδώ, 751, 760, 763, τέσσαρεις, 83 (τέσσα
- § 7. e > o.  $\partial \mu \pi \rho \delta s$ , 349, 560, 580 etc.,  $\partial \rho \omega \tau \iota n n n n n$ , 335, 776, 864 etc.  $\partial \rho \omega \tau \iota n \omega s$ , 360, mais  $\partial \rho \omega \tau \iota n n n n$ , 960.
- § 8. i > e. ἐδικός, 653 etc. ἐθέκαν, 1734, ἔπεφτεν, 787, ἐφόρεσαν, 1102, 1105, ἐπόνεσεν, 192, πονέματα 705, πόνεσε, 874 etc. etc. (tous ces exemples non phonétiques), ἐγέρνεται, 992. Groupe ir maintenu: Θηρίων, 1557. i > ou: Φουσκίνας, 724, 726.
  - § 9. o > e.  $\epsilon \pi i \sigma \omega$ , 628.
- § 10. ο > ου. κλουβίν, 935, ποθουπονεμένην, 12. Dans les désinences verbales ο alterne avec ου: ἐμποδίζουνται καὶ οὐκ ἔρχονται, 394 etc.

#### Contraction.

La contraction d'un mot à l'autre est rarement notée. Voici des exemples:

- § 11. a+i>a.  $v\tilde{\alpha}\pi\varepsilon\varepsilon$ , 790, mais  $v\tilde{\alpha}i\delta\omega$  (diphth.) pour  $v\tilde{\alpha}i\delta\omega$ , 1449.
  - § 12. e + i > e.  $\sigma \xi \chi \alpha$ , 1484.
  - § 13. i+i>i. ἐσύ 'σαι, 1189 (bis), 1271, 1272.
  - § 14. o + e > o. δλόφκαιρον, 1293, ἀπόξω $\Im$ εν 1071.
  - § 15. o + i > o. έγώ 'μαι, 946.
  - § 16. ou + i > ou.  $\pi o \tilde{v}$  'v'  $(\pi o \tilde{v} \in \tilde{i} v \alpha i)$ , 946, 947.

Absence de contraction: λοετροῦ, 780. (Comp. la note de Legrand, dans Biblioth. grecque vulg., I, p. 220: "la forme λοετρά se rencontre souvent dans les ἐατροσόφια du moyen âge").

# Synizèse.

La synizèse n'est jamais marquée par l'accent; seul le rythme du vers démontre sa présence.

§ 17. Synizèse de i. Absence de synizèse: διά, 886, δίο, 604, επίασεν, 1655, πουσπία 377, πλουσιωτάτου, 28, πουλίων, 760, Φαρία, 233 etc. Synizèse: ἀξιώματα, 242, βεργιά, 106, δυό, 565, πυριάν, 48, πιάσε, 865, ποιός, 1144, είτν, 156, Φαριά, 162 etc.

§ 18. Après un groupe de consonnes dont la dernière est ρ, la voyelle i ne forme pas syllabe: αἰθέντρια, 878, δάπρυα, 944, 1266, 1590, 1596, mais δάπρυα, 1742, et δαπρυων, 58, 953, en trois syllabes; τριαντάφυλλα, 721, 975, 1585, 1755, mais τριαποντα-

Φύλλου, 1160, en six syllabes.

§ 19. Synizèse de e. I e accentué a) conservé: 'Αχιλλέα, 76, 'Αχιλλέας, 80, 'Αχιλλέως, 75, Εως, 1377, Θέαν, 216, κονταρέαν, 136, 155, λέων, 100, νέους, 23, 32, δρνέων, 752 etc. b) devenu atone: 'Αχιλλεώς, 280, Θεάν, 97, 175, κονταρεάς, 571, λεόν, 1485, λεόντος, 1694, λεών, 1517, νεούς, 4, ξαβδεάς, σπαθεάς, 1376. II e atone a) conservé: δωρεάς, 242, ἐλεεῖ, 1577, νεανίσκοι, 1728, τάξεως, 1729. b) ne formant plus syllabe: ἐάν, 886, 1177, 1178, 1210, Θεόν, 1649, Θεωριάς, 1430, Θεωρώ, 1697, ὄρνεον, 438.

#### Hiatus.

§ 20. Le texte abonde en hiatus. Exemples: πολλὰ ἐξαιρημένον, 67, μικροῦ ᾿Αχιλλέως, 75, ὑπάρχει ὁ ᾿Αχιλλέως 80 etc. etc. Nous croyons que dans le texte original du poème le nombre en était restreint.

# Aphérèse.

§ 21. c. θύμοῦ, 1621, μπήξω, 936, ξέρουν, 941, πιλάλη-

 $\mu\alpha$ , 136.

§ 22. i. δỹς 1154, κονόμησε, 1092, πιλάλημα, 136. "Εν' ou εῖν après voyelle est écrit quelquefois 'ν': 946, 947. Εἰς précédant l'article devient très souvent 'ς, quoique toujours écrit en toutes lettres: εἰς τὴν τένταν, 601 etc. etc: νά, 1, 2, etc:, mais ἴνα, 524. § 23. ο. νύχια, 138, mais ὁσπίτια, 657.

#### Elision.

§ 24. i. ἐκάτσεν, 421, κορ(υ)Φήν, 138.

§ 25. σ. ἀκ(ο)μή?, 1183, ἀναθρῆ pour ἀναθορῆ?, 1754, κύρις,
 884; ἰμάτιν, 127, κεφάλιν, 128, κοντάριν, 123 etc. etc.

#### Prothèse.

§ 26. α. ἀπαρτερέσω, 1281. ε. ἐγνωρίσης, 1012, ἘΦθίων(?), 46. ο. δδιά, 1508, 1515. δπάτις, 272.

#### Consonnes.

### Changements de consonnes.

- $\S$  27.  $t > \delta$ : δοξεύουν, \$14, δοξό $\beta$ ολον, 1334.
- § 28.  $\delta > 9$ : i9inóv, 121.
- $\S$  29.  $p > \phi$ : Φισκίνα, 970, Φισκίναν, 1070, Φουσκίνας, 724.
- § 30. r > l:  $e \tau \delta \rho \mu \eta \sigma \epsilon \epsilon$ , 997.
- § 32. Assimilation.  $\beta \mu > \mu$ : ἔμορΦη(ν), 61, 67, κάμαν, 381, άναπαμένων, 517, κουρεμένα, 102, λαγκέματα, 1130.  $\beta \rho > \rho$ : ξέρουν, 941.  $\gamma \mu > \mu$ : πλεμένα, 1121, ροδόσταμμαν, 786, 906, 1754 (mais δισταγμόν, 1185, μάλαγμαν, 1583). νθ > 9: ἀθοῦν, 1755, ἀθή, 1753 (mais ἄνθη, 736), θυμοῦ, 1621.  $\gamma \chi > \chi$ : συχαρίκια, 665, mais συγχαίρομαι (bis), 636, συγχαρίκια, 665. — La forme σαφείρων, pour σαπφείρων, 782, peut être expliquée par l'italien saffiro; mais la graphie inverse de L: σαμΦείρου (520) rend probable que le texte original portait σαπΦείρων. — En finale le ν est généralement maintenu dans les désinences des trois déclinaisons: εξουσίαν, 5, πόθον, 9, δύναμιν, 5; il est ajouté dans des formes comme ἐπιτηδειότηταν, 133, συγγενίδαν, 48 (mais sans règle fixe, ώραιά, acc., 1241), οἴκημαν, 765, σκήνωμαν, 764, σεῖσμαν, 825 etc. On peut dire que le scribe avait une prédilection pour les n finals, qu'il met volontiers après les troisièmes personnes de l'imparfait (ἠγάπαν 88, 257, 803), après des adverbes tels que σύντο- $\mu\alpha(\nu)$ , 948, 1028; ils ne sont pas rares dans des passages où le rythme du vers montre qu'ils n'étaient pas prononcés (exemples: 1088, 1092, 1166, 1492 etc.). On constate la même prédilection dans le texte de la Prise de Constantinople publié par Legrand (Collect. de monum. V, 1875): πέζοιν καὶ καβαλλάροιν, 22, Γενουβήσοιν, 31, Κρητικοίν, 39, πρέπειν, 48 etc.
  - § 33. Disparition de consonnes. Groupe de trois consonnes: πέπτον, 1685, γαβρόν, γαυροῦ, 1441.

- § 34. Metathèse:  $\xi\beta\gamma\alpha\lambda\epsilon$  156, ènatetréperto, 759, nûtréperto (nûtérperto), 78,  $\pi\acute{\alpha}\nu\tau$ repervos (-0 $\nu$ , - $\alpha$  etc.), 40, 651, 706, 718, 724, 733, 734, 775, 1454, 1672, 1673, 1679, rarement  $\pi\acute{\alpha}\nu\tau$ erpros (711, 729),  $\tau$ repros 971, mais reprostatou, 770,  $\tau$ erpros 1161.
- § 35. Graphie inverse: βλέπω (pour βλέπων, voir § 32 fin), ἐδέπτηκεν, 880, ἐπεδέκτηκεν, 1192, πληνθύς, 1769, συνέσθιοι, 672, συνθαπτῶ (pour συνθαφτῶ), 1686, ἀρέκτηκεν, 607.

## Morphologie.

### Genre et Cas.

- § 36. Genre:  $(\vec{\tau}$ ην) πλάτανον, 740, 746, 990, την δδόν, 659, την τροῦλλαν (?), 781, τὸν δείπνον, 269. δ τείχος, 713, 1137 (mais 1095, τὸ τείχος).
- § 37. Nominatif au lieu du vocatif. κύρις μου, 884, 1021, mais αὐθέντη μου, 920, στρατιώτη μου, 1337, στρατιώτα μου, 1545. Vocatif. "Ερω, 846, 850, 946, 947.
- § 38. Génitif et accusatif. Le régime indirect se trouve ordinairement à l'accusatif, très rarement au génitif et au datif; tantôt il précède, tantôt il suit le verbe. Exemples: τὸν υίόν του νὰ τὸ βάλη, 156, Φιλοτιμιὰς τοὺς ἔδωπεν, 267, τὸν βασιλέα λέγουν, 183, σὲ τὸ λέγω, 196. ἤΦερον τὸν πατέρα του μηνύματα, 178, κάμνουσίν την σκάλαν, 1261, δόξαν ἀνέπεμπον θεόν, 663. κρούει του κονταρέαν, 555, τοῖς ἀνισχύροις... δέδοται τὸ ἔξαίΦνης, 428.

Avec l'impératif le régime direct vient presque toujours après: δρισε, τάξε κεφαλήν, 645, ἔπαρον τὴν καρδίτσα μου, 1278, ἄφες με, 1213, ἔξάφες τα, 171, δέξε με, 904, πίστευσέ με, 878. Voici cependant un cas où le régime direct, quoique pronom, précède: τοὺς παρακάλεσε, 887.

- § 39. Emplois notables du génitif. αὐτῆς ν' ἀκολουθήσης, 289, ἔναι τοῦ ὁρισμοῦ σου, 1541, cf. 150, 854.
- § 40. Emplois notables de l'accusatif. ἀνάθεμα την ὧραν, 1667. το βλέμμαν Φοβερός, 550. την ἔβλεπεν χαρὰν πολλην καὶ ἀγάπην, 1413. οὐδὲν σὲ ἐντρέπεται, 51. Accusatif en fonction de datif: ήμᾶς ἀνθέντης πέφυμεν, 148.
- § 41. Datif. Les datifs anciens tels que τῷ βασιλεῖ, 45, ταῖς χερσίν, 58, τῷ πατρὶ καὶ τῷ μητρί, 1353, ἐν χώρα, 21 sont relativement rares; ils abondent dans l'appendice (1759—1820): sur 62 vers on en compte une bonne douzaine.

#### Article.

- § 42. Fem. plur. nom.  $\alpha$ i, 71, 440, 779, 1153, 1510 etc. of est moins fréquent: 319, 528, 719. acc.  $\tau$ ás, 2, 3, 179, 182, 211.  $\tau$ ás est rare: 1142, 1253.
- § 43. Suppression. εἰς Θεόν, 663, εἰς βάθος, 727, Μαΐου τὰς ἡμέρας, 734, πατέρας καὶ μητέρα τους, 1513.
  - § 44. Emploi notable. οί απαντες, 658.

### Substantifs.

- § 45. Décl. I pg. Les désinences anciennes alternent avec les désinences modernes. Exemples: ἡμέραι, 71, 1510, ρίζαι, 1544. βίγλες, 440, κορυφές, 719, τέντες, 391, τσάγρες, 528. καρδιάς, μάχας, παραταγάς, 24, χώρας, 179, ψυχάς, 3. ἀγκάλες, 1253, 1681, ἀρχοντοπούλες... ὡραιωμένες, 832, χρυσογραμμιὲς μεγάλες, 125. σκάλες τὲ καὶ καμάρας, 1258. Les nom. masc. πετρίτης et στρατιώτης donnent au pluriel les nom. στρατιώτες, 1373 (mais ordinairement στατιώται, 250 etc.), πετρίτες, 260. Au génitif on trouve à côté de τῆς δεσποίνης, 669, τῆς φουσκίνας, 724, 726, 730, τῆς κουρτέσας, 739, τῆς καρδίτσας, 1024 etc.
- § 46. Décl. II pg. τὰ δένδρα, 718 à côté de τὰ δένδρη, 724, 736, 989, 1087 et δενδρῶν, 1051, 1053 à côté de δένδρων, 961. Λέος, 1750, acc. λέον, mais aussi λέων, 1571, gen. λέοντος, 1694, acc. pl. λέοντας, 1557.
- § 47. Décl. III pg. Ici encore les désinences modernes alternent avec les désinences anciennes, mais les dernières ont la haute main. Quelques exemples de cette alternance suffiront: ὁ πατέρας καὶ ἡ μήτηρ, 1537, ἄνθη, 1078, γυναικός, 41, τοῦ γήρους, 321, τὰ ἄνθια, 721, ἡ δύναμις, 389, (ἡ) βρύσις, 723, τῆς Φύσεως, 754, ἡ δύναμη, 187, 387, τῆς θλίψης, 38, (τῆς) βρύσης (après 722), ἀλέποῦν (acc.), 1486 etc.
- \$ 48. Mots indéclinables ou non déclinés. τὸν πατήρ, 329, τὴν μητήρ, 329. Ἡ γῆ n'est pas invariable (945, 1439, 1753, 1756). πᾶσα, 369, avec subst. neutre, mais ordinairement décliné (666 etc.). πλήρης, avec subst. fémin. au gén., 724.

# Diminutifs.

§ 49. ἀγουρίτσι, 1077, 1639. ἀθίτσια, 1161, καρδίτσα, 1024, 1189, ὀμματίτσια, 955, Φραγκίτσης, 1466, 1480 (sans valeur péjorative), ψυχίτσα, 1011, 1034, νερούτσικον, 1052, κλωνάριον, 720. κυράτσα ("ma chère"), 1227, 1487, 1677.

### Adjectifs.

§ 50. Féminins en -ος. ἀκαταδούλωτος, 1016, ἄνανδρος, 1180, ἐξαίρετος, 30, πάντρεπνος, 40 etc., mnis δυσαπόπλεκτη, 1256, δλόγυμνην, 1249 etc.

§ 51. Μακρύς, 99, πάντες (acc.), 455, 479, σιγός (formé d'après

 $\sigma$ ιγά), 1205, πολλεῖς (pour πολλοί), 1170.

§ 52. Diminutif. γαληνούτσικος, 1052.

§ 53. Comparatif et superlatif. κάλλιον, 1676. την καλλίαν (του κόσμου), 1594.

#### Pronoms.

- § 54. Personnels.  $\dot{\epsilon}\gamma\dot{\omega}$ , 995,  $\mu o v$ , 60,  $\dot{\epsilon}\mu o \tilde{v}$ , 63,  $\mu \varepsilon$ , 62,  $\dot{\epsilon}\mu\dot{\epsilon}(v)$ , 160, 867,  $\dot{\epsilon}\mu\dot{\epsilon}v\alpha(v)$ , 546, 946,  $\dot{\eta}\mu\varepsilon\ddot{\epsilon}\varepsilon$ , 520,  $\dot{\eta}\mu\tilde{\alpha}\varepsilon$ , 148,  $\dot{\epsilon}\mu\tilde{\alpha}\varepsilon$ , 1352,  $\mu\tilde{\alpha}\varepsilon$ , 55,  $\dot{\eta}\mu\tilde{\omega}v$ , 48. Pas d'exemple de  $\dot{\epsilon}\mu\varepsilon\ddot{\epsilon}\varepsilon$ ,  $\dot{\epsilon}\sigma\dot{v}$ , 1004,  $\sigma o v$ , 147,  $\sigma\dot{\epsilon}$ , 56, 902,  $\dot{\epsilon}\sigma\dot{\epsilon}(v)$ , 51, 309,  $\sigma\dot{\epsilon}v\alpha$ , 1636,  $\dot{\epsilon}\sigma\dot{\epsilon}v\alpha(v)$ , 1624, 1625,  $\dot{\epsilon}\sigma\varepsilon\ddot{\epsilon}\varepsilon$ , 545,  $\sigma\alpha\varepsilon$ , 546.  $\dot{\alpha}\tau\dot{o}i$ , 1415,  $\dot{\alpha}\tau\dot{o}\varepsilon$ , 1451,  $\alpha\dot{\epsilon}\tau\dot{\eta}v$ , 1436 etc.
  - § 55. Périphrastique. διὰ λόγου μου, 163, διὰ λόγου της, 711.
- § 56. Réfléchis. ἀτός του, 464. τὸν ἐμαυτόν μου, 852, 857, τὸν ἐαυτὸν του, 1717, 1748.
  - § 57. Réciproque. αλλήλους, 569, αλλήλες, 1144.
  - § 58. Possessif. σος υίος, 148, σης αγάπης, 1170.
- § 59. Démonstratif. αὐτά, 1602, 1605, αὔτης, 1409, αὐτός, 1450, ἐτοῦτο, 160. οὖτοι, 637, 863. ταῦτα, 1566. τοῦτοι, 642, ἐτοῦτα, 252.
- § 60. Relatifs. όποῦ (nom.) 756, 757, 759, 1698 (dans 756 et 1698 le rythme demande ποῦ), όποῦ (acc.) 39, 630, 927. τὴν ὅποιαν, 1020. ἤνπερ, 905, οῦς, 83, ¾ν, 88, τὸν ὅπερ (pour ὅνπερ), 1507. ὅσοι, 9, 10. τοιοῦτον, 271.

§ 61. Interrogatifs. τίς, 34, τί, 958, ποΐος, 722, ποία, 96.

πόσα, 14. τίνους (= οίους), 1488.

§ 62. Indéfinis. τινά, 959. εἴτινος, 215, εἴτινα, 235, 240. κάτις, 978, ὁκάτις, 272, καθεὶν (ἡμέραν), 400, ἕναν καθέναν (chacun) 744. κανείς, 131, 135. μητινός (gén.), 129. τίποτε ne se trouve pas dans le texte; comp. 959: οὐκ ἠθέλησεν τινὰ νὰ ὁμολογήση, 1294: ποσῶς οὐδὲν ἐνόησαν etc.

#### Verbes.

§ 63. Verbe substantif. Présent Sing. εἶμαι, 228, εἶσαι, 1271, ἔναι, 99, 159, 187, 194, ἔν' devant consonne: 195, 298, 885,

(έ)ν' devant voyelle: 947. εἶναι, 478 (dans une proposition subordonnée). Plur. εἴμεθεν, 520, εἶναι, 163, 181, 264, 366, 470, εἶν devant consonne, 637. Imparfait Sing. ἦτον, 98, 105, 280, 420, ἦν, 281. Plur. ἦταν, 671, ἤτασιν, 530, ἦσαν, 379, 404, 531.

#### Désinences verbales.

- § 64. Voix active. Présents en -αίνω: σταίνω, 740, μαραίνω, 3, φοραίνω, 126, 812, mais τυγχάνω, 148. en -άχνω: δράχνω, 1332, à côte de δράσσω, 1618. ἀναφέρνω, 161 (mais ἀναφέρειν, 186).
- § 65. Les formes en -σι alternent avec celles en -ν, à l'indicatif comme au subjonctif, quelquefois dans un même bout de phrase, selon le besoin du vers. Exemples: κατακόπτουν τους καὶ αἰχμαλωτίζουσίν τους, 180, εἶπαν, 388, ἔκρουσαν, 327, ἔλαβαν, 515, ἐσπάραζαν, 119, ἤθελον, 381, ἤφεραν, 178, πηδοῦν, 356, Φέρνουν, 153, ἐλέγασιν, 299, ἐπήρασιν, 589, ἐσμίξασιν, 507, καταΦιλοῦσι, 354, πίπτουσι, 144, νὰ δώσουν, 422, νὰ λάβουσιν, 417.
- § 66. Dans les temps historiques on trouve à la première personne du singulier -α et -ον, et à la troisième personne du pluriel -αν et -ον; la désinence -ον, à l'imparfait et à l'aoriste II, est moins fréquente. Exemples: Première personne. ἤθελα, 1696, ἐπερίλαβα, 1379, ηὕρα, 1290. Troisième pers. du pluriel: ἔδιδαν, 422, ἔλαβαν, 515, ἤθελαν, 1371, ἤθελον, 381, κατέλαβον, 1286. La seconde personne de l'indicatif et du subjonctif (sing. et plur.) est en -ε, -ετε: ἔσφαξες, 849, ἔταζες, 1605, ἔταξες, 52, 160, ἀκούσετε, 255, ἐδειλιάσετε, 410.
- § 67. L'infinitif du présent finit en -ει(ν) (προσέχειν, 941 etc.), celui de l'aoriste I en -σει (δώσει, 263 etc.) et de l'aoriste II en -είν (ἐξειπείν, 797) et en -ει (πάθειν, 1689, πάρειν, 1693), mais συνερίσαι, 108, πληρώσαι, 1083.
- § 68. L'impér. aor. I sing. est en -ον ou en -ε: σκύψον καὶ καταφίλησον, 1627, σκύψε καὶ καταφίλησε, 1633, βλέψον, 1155, δρόσισον, 875, ἔπαρον, 1278, Φθάσον, 948. ἄπλωσε, 1626, ἐξύπνησε, 1224, 1227. Au pluriel on trouve à côté de ἀκούσετε, 255, ἐπάρετε, 481, τριγυρίσετε, 1299, les formes: ἐπιλαλήσατε, 1136, ἴδατε, 1646; 1647, θαυμάσατε, 1647, τύψατε, 1571. ἄφες, 1213. δός, 1225. ἔλα, 1032, σιώπα, 1483.
- \$69.\$ Aoristes avec -μ-: ἀφήκα, 1292, ἐδῶκαν, 1472, ἔποικε, 36, ἐμπήκεν, 1036, ἐξέβηκεν, 1093, ηὔρηκεν, 1094.
- § 70. Voix passive. Prés. sing. 2. Φλίβεσαι, 194, νὰ ἀρνήσεσαι, 288, 289. Imparf. sing. 2. ὑπέσχεσουν, 1602. Imp. sing. 3

a très souvent ν devant το(ν): ἐκάθεντον, 1055, 1058, ἐκείτεντον, 898, 1595, εἰφραίνεντον καὶ ἦγάλλεντον, 1464, ἦγοῦντον, 1735, ίσταντο, 222, 615, 714 etc., mais ἐθλίβετον, 37, 203, ἐκείτον, 1401, ετήκετον, 37, επαιδεύετο, S4, ύπελυγίζετον, 362 etc. Indic. prés. plur. I: ἐκδεχόμεθα, 1383. La forme προδιδόμεσθα (ind. prés. plur. 1) repose probablement sur une erreur. L'imp. plur. 3 est en -οντα(ν) ου -ουντα(ν): ἐγίνουντα, 637, ἐδύνοντα, 1392, ἐπέτουνταν, 1051, ἐστέχουνταν, 1095, ἐσΦάζοντα, 571, ἐχαίροντα, κατετσακίζουνταν καὶ ἐνεΦροκοπούνταν, 1319.

- § 71. Aor. sing. 1. ἐκλήθηκα, 1190. Sing. 2. ἐθαυμάστηκες, 351, εντροπιάστηκες, 1338. Sing: 3. επεριπλάκηκεν, 1082, εχάρηκεν, 929, 1034, mais ἀπηλογήθη, 278, ἐμετεβλήθη, 66, ἐπληθύνθη, 73, ἐστάθην, 596. Plur. 3. ἐκοιμήθησαν, 1097, ἐστάθησαν, 463, 598, ηρματώθησαν, 208, mais aussi, quoique moins fréquents, έρματωθήκασι, 466, περιεμπλακήκαν, 1241, et (en lemma) ἐπεσωθήκασι, 176.
- § 72. L'infinitif de l'aoriste est en -ῆναι: ἀρματωθήναι, 206, έλθήναι, 1383, σταθήναι, 940.
- § 73. L'impératif du présent est en -ου: δέχου, 1496, ἐγείρου, 1089, στέκου, 994. Impératifs de l'aoriste: δέξου, 1497, κοιμήσου, 1330, Φιλοτιμήσου, 1330. διατάχθησε, 307, έξεχωρίσθησε, 1280, πιστεύθησε, 55, πληροφορήθησε, 53, 1174. κλίθητι, 904.

## Voix moyenne.

§ 74. Il n'y a que des exemples isolés, sauf pour δέχομαι: ἐνίψατο, 986, ἐσκέψατο, 990, παραγενέσθαι, 1352, ἐδεξάμην, 884, ἐδέξατο, 912, ἐδέξασθε, 10, δεξάμενος, 894, δέξαι (impératif), 904, 1012, 1013.

# Parfait ancien.

§ 75. Exemples isolés: είρηκεν, 223, εζωσμένη, 807, δεδοκιμασμένους, 447, ἔσχηκεν, 29, δέδοται, 428, πεΦιλημένον, <math>687, πέΦυκεν, <math>148, προείρηκα, 83.

# Augment.

§ 76. Augment en i (cas très nombreux). a) augm. tempor. είασεν, 94, εἶχε, 176 (bis), ἠγάλλετο, 90, 212, ἠγάπαν, 88, 346, ήλασαν, 384, ήλλοιώθη, 1490, ήνθιζεν, 975, ήρξατο, 968, ήρχεψεν, 969, ηρώτησεν, 181, ητένιζεν, 1599, ηυξήνθη, 72. b) augm. syll. ήδειλίασεν, 1493, ήθελεν, 26, 88, ήθελον, 381, ήθέλησεν, 40, 1083, ἤλεγεν, 1617, ἤστεκαν, 962, 1143, ἤφερεν, 1027, ἤφεραν, 346.

Augment en -ε. ἐγύριζαν, 529, ἔδερναν, 529, ἐζάλισαν, 528, ἐστέναξεν, 57, ἐσυνάχθησαν, 331, ἔταξε, 52 etc. Par remplacement de la voyelle initiale primitive: ἐγροίνησεν, 1235, ἐλιγοθύμησεν, 1078, ἐρμάτωσεν, 464, ἐρματωθήνασι, 466, ἐψικεύουσιν, 1164.

- § 78. Augment interne. ἐξέβηκεν, 1093, ἐπεζήτησεν, 88, κατετρώσασιν, 907, ὑπερεπόθει, 89 etc.
- § 79. Double augment. ἐπαρέλαβεν, 73, ἐσυνέτριβεν, 137, ἐσυνήΦερεν, 1659 etc.
- § 80. Augment impropre έγνωρίση, 131, ήμπορεί, 798, νὰ κατελύσης, 52, νὰ κατελύσουν, 423, κατεχόρτασε, 1154.

## Subjonctif.

§ 81. Subjonctif sans νά après Θέλω (εύρω, 199), δρίζω (αλχμαλωτίζουν, 588, ζωγραφίζουν, 843, καβαλλικεύουν, 455, πιάνουζιν, 964, Φέρνουν, 153).

### Infinitif.

- § 82. L'infinitif subsiste dans les temps composés: Θέλουν σε κατακρίνει, 878, Θέλω πάθειν, 1689, Θέλομεν σε φονεύσει, 56, εἶχε ζωγραφίσει, 944, σκοτώσει σέχα, 1484.
- § 83. On trouve l'infinitif après les verbes βούλομαι (ζητεῖ(ν), 978), δύναμαι (ὑπομένει, 119, φράσαι, 174), εἰμί (ἦν ἰδεῖν, 31), ἐκδέχομαι (ἐλθῆναι, 1383), ἐμπορῶ (ἀπαντήσει, 135), ἔχω (οἰκ εἶχεν τί ποιήσει, 913, οἰκ ἔχεις τί ποιήσειν, 924), θέλω (sens volitif, κουρσεύειν, 643, πάρειν, 1693), ἰσχύω (ἐξειπεῖν, 797, συνερίσαι, 108). La periphrase par νά est fréquente chez ces verbes: ὅπως... βουληθῆ... νὰ λοῦται, 778, δυνηθῆ νὰ γράψη, 96, ἐμπόρεσε νὰ τὸν ἐγνωρίση, 131, θέλω (sens volitif) νὰ ἀφήσω, 63.
- § 84. Infinitifs précédés de τοῦ: ἀπέστειλεν τοῦ πολεμεῖν, 227, ἐγκατέλειπεν τοῦ γράφειν, 795, οὐκ είασε τοῦ μὴ βλέπειν, 94.
- § 85. Infinitif de circonstance: στραφείν καὶ ίδείν δ 'Αχιλλεύς, 1477. Paraphrase: τὸ νὰ τ' ἀκούση... τοὺς λόγους, 402.

Pour les désinences de l'infinitif comp. § 67 et § 72.

# Participes.

§ 86. Participes anciens: βλέπων, 1080, βλέψας, 613, γνωρίσας, 896, διώξας, 594, δραμών, 1079, ελπών, 859, ελποῦσα, 1191,

έξεστημόν (acc. mascul.) 1665, θαρρώντες, 333, Ιδόντες, 586, ματαΦιλούσα, 93, κρατούσα, 93, λαβών (pour λαβούσα), 986, ενθυμηθείς, 896, παρισταμένων, 153, στημένα, 106, σταθείς, 1327 etc.

§ 87. Participe en fonction de gérondif: βλέποντας, 1464, λόντας, 1343.

#### Futur.

§ 88. Le futur s'exprime à l'aide de Θέλω suivi d'un infinitif (voir ci-dessus, § 82) ou par νά, suivi d'un subjonctif: νὰ σὲ άρπάξω, 935 (comp. 936, 937), νὰ σὲ εῦρουν, 1540, νὰ μάθης, 298, νὰ σύρω, 877 etc. Pas d'exemples de futurs anciens, ni de Θέλω suivi de νά pour rendre le futur.

#### Conditionnel.

§ 89. Le conditionnel est rendu par l'imparfait avec νά (ἐὰν ἦσαν καὶ ἄλλοι ὅπισθεν νὰ ἔπεΦταν καὶ ἐκεῖνοι, 1509) ou par le seul imparfait (ἐὰν ἤξερα... οὐ μὴ ἐπλησίαζα, 1671—1675), sans différence de sens. Les propositions conditionnelles sont marquées par ἐάν et l'indicatif de l'imparfait (voir les exemples précédants et ὰν οὐ τὸν ἐθανάτονα, 1614). — Un désir irréalisable est exprimé par νά, suivi de l'indicatif de l'imparfait ou de l'aoriste: νὰ ἦτον ὁδός... νὰ τὸν ἰδοῦν τὰ ὀμμάτια μου, νὰ ἐστάθην ἐμπροσθά μου (1612—1614), νὰ εἶδες, νὰ ἐθαυμάστηκες, ὁ νοῦς σου νὰ ἐξενίστην, 351. Les mots νὰ ἰδοῦν τὰ ὀμμάτια μου forment une définition de ὁδός et équivalent à ὥστε ἰδεῖν.

### Observations sur les verbes contractes.

- § Contractes en -ας (au lieu de verbes anciens en -εῖς): ἐλυπᾶτον, 1317, ἐνθυμᾶσαι, 1228, ἐπεθύμαν (imp. sing. 3), 1020, ἐφοβᾶτον, 205, μυριολογειᾶται, 1752, θαρρῶντες, 333, καταφιλα, 1367 (mais κατεφίλει, 154, καταφιλοῦσα, 93, θυμοῦνται, 1194, φοβοῦνται, 1202 etc.)
  - § 91. Contractes en -εί (au lieu de -α): καταδαπανεί, 4.
- § 92. A l'imparfait on trouve à la troisième personne du singulier -ειεν: ἐθάρρειεν, 1407, ἐκάλειεν, 1257, ἐκράτειεν, 71, 1409, ἐλάλειεν, 1267, ἐφόρειε, 103, mais ἐφίλει, 154, ἐνόει, 216α, ἐφόρειν, 804. L'imparfait en -οῦσα se rencontre aussi: ἐποιοῦσαν, 812, συνπεριπατοῦσαν, 841.
- § 93. La troisième personne du singulier de l'imparfait des verbes en -άω finit quelquefois en -ν: ἐπεθύμαν, 1020, ἐρώταν,

1206, ἢγάπων, 88. Cette ν ne résulte peut-être pas de la prédilection du copiste pour les ν finales (voir ci-dessus § 32); comp. Le Roman de Phlorios et Platzia Phlore, Introduct. p. 37, § 80).

# Verbes du type πάω.

§ 94. ἐξαπολεῖ (de ἐξαπολύω), 577, κρουεί (en une syllabe), 1524, κροῦν, 1329 (mais généralement κρούει, 555, κλαίει, 1716), λέγει (prononcé λέει, en une syllabe) 1098 (mais partout ailleurs λέγει, 57 etc. etc.), νὰ λοῦται, 777 (mais ἐλούετον, 786), ὑπάς, 1480, πάμεν, 230, ὑπάσιν, 419, 657, 1457 (mais νὰ πάγη, 1628, ὑπάγωμεν, 1047, ὑπάγετε, 1361).

#### Mots invariables.

### Adverbes.

- § 95. Adverbes de manière. ἀληθινῶς, 1656. ἀρμοζόντως, 1381. γλυκιά, 1265. διηνεκῶς, 833. ἐντέχνως, 742. ἐξάγκωνα, 483. καλῶς, 1170. ὁμοῦ, 1152. ὄντως, 989. πρεπόντως, 658, 1381. σύντομα(ν), 1028, συντόμως, 583, πῶς, 14, 603 etc. etc.
- § 96. Adverbes de lieu ἄνωθεν, 552. δεῦτε, 1098. ἐδῶ, 1194, ἐκεῖθεν, 1136. ἔξω, 515. κάτου, 552. δμπρός, 580. ὅπισθεν, 525. ποῦ (interrogatif), 946, 947, etc.
- § 97. Adverbes de temps. ἀκόμη, 1183. ἄρτι, 1649, 1652. αὔριον, 1383. αἰτίκα, 245. γοργόν (bientôt), 1032. ἐξάφνης, 849, ἐξαίφνης, 428, νῦν, 1068, πανήμερα, 1327. πάντα, 652. πάντοτε, 763, 833. πολλάκις, 92. πότε καὶ πότε, 1678, 1679. ποτέ του, 26. σήμερον, 1100. τότε, 70, 548, τώρα, 1046 etc.
- 98. Adverbes de quantité. ἄντικρυς ( $=\pi$ αντελώς) 30, ἐκ παντός, 55, 124, 232, 631, 793, 797, 917. πάντως, 49. καθόλου, 554, καμποσώς, 1644. πλεώτερον, 71. πολλά, 901.
- § 99. Adverbes de négation.  $\mu\acute{\eta}$ , 17.  $\mu\acute{\eta}$  (=  $\mu\acute{\eta}\pi\omega$ s), 1129.  $\mu\acute{\eta}\nu$ , 1480.  $\mu\acute{\eta}\acute{e}\nu$ , 275. oỉ, 806. oìx, 1028. oἰδέν, 881, 1645. oἰ  $\mu\acute{\eta}$ , 64, 231, 547. oἰδὲ ὅλως, 848.  $\pi$ οσῶς avec οἰ, 829.  $\pi$ οσῶς avec  $\mu\acute{\eta}$ , 873. etc.

# Prépositions.

§ 100.  $dv\tau i$  et le génitif: 63.  $dv\tau i \mu \rho \nu s$  et le génitif: 706.  $d\pi \acute{e}$ , toujours avec l'accusatif: 316, 571, 709 etc. (excepté 1226).  $d\pi \acute{e}$ 

généralement avec le génitif: 138, 724, 780, 821 (mais 1668 avec l'acc.). γύροθεν et le gén.: 962. διά et le gén.: 810. διά et l'acc.: 296. εἰς et l'acc.: 7 etc. ἐκ et le gén.: 298, 438. ἐκ et l'acc.: 576, 1072. ἔξω et le gén.: 851. ἔκτος et le gén.: 753. ἐπί et le gén.: 615, 1150. ἐπί et l'acc.: 888. ἔσωθεν et le gén.: 1013. ἕως et l'acc.: 138. μαζί et le gén.: 1009. μέσον et le gén.: 610. μέσον et l'acc.: 1112 (exemple isolè). μετά et le gén. (avec): 169, 666, 852, 1417. μετά et l'acc. (avec): 602, 1223, 1279; (après): 674. μέ et l'acc. (avec): 110, 612. μέχρι et le gén.: 671, 785. πρός et l'acc.: 893, 897. χωρίς et le gén.: 51. ὡς (= σάν) et l'acc.: 1492.

§ 101. Dans les verbes composés il y a confusion entre ἀπό et ἐπί: ἀπεμειδίασεν, 498, ἐπελυθήκασιν, 540 etc., entre παρά et περί (παραλάβη, 251). Cette confusion est cause qu'on écrit ἀπήρεν pour ἐπήρεν (123, 521), ἀπέζευσαν pour ἐπέζευσαν (1506, mais 1531 ἐπέζευσαν), εἰς ἀπαντήν, 621, pour εἰς ὑπαντήν (comp. 691) etc.; voir Le Roman de Phlorios et Platzia Phlore, Introd. p. 39. § 92.

§ 102. La préposition σύν fait de ἀποθάνω un verbe transitif: σε συναποθάνω, 1687. Comp. συμπονείς τον πόνον μου, 1065, κατατέρ-πομαί σε, 1184.

### Prépositions adverbiales.

§ 103. Adverbes suivis d'un pronom soit au génitif, soit à l'accusatif ou d'une préposition: ἀπάνου, 551. ἐπάνου εἰς, 476, γύροθέν της, 962, ἔξω ἀπό, 1175, μέσον et gén., 1178. μέσα ἀπέ, 814 etc.

# Conjonctions.

§ 104. Conjonctions de coordination. ἀλλά, 9, 62 etc. μηδέ, 1339. μήτε, 1391. ὅμως, 524. οὐδέ, 848. οὔτε, 293, 294, 582 etc.

\$ 105. Conjonctions de subordination. ἐάν, 200, 641. ἄμποτε, 319, 320. ἀφότου, 784, 985, 1221, ἀφοῦ, 184, 934, 438. ἵνα, 149 etc., νά, 1, 2 etc., ἐδιὰ νά, 1508, 1515, ὅταν, 95, 763, ὅτι, 478, 1064, ὥσπερ, 99, 100 etc. etc.

# Interjections.

§ 106. ἄλλο, 1618. ἀλλοί, 7. ἀλλοίμονον, 1560. ἀλλοῦν, 1636. βαβαί, 1684 (ter).

## Les noms propres.

§ 107. 'Αφροδίτης (gén.) 707, 800. 'Αφροδίτην, 30, 1164.

- § 108. 'Αχιλλεύς, 110, 118, 141 etc. 'Αχιλλέως, 75, 508. 'Αχιλλέα, 571. ὧ 'Αχιλλεΰ, 1749. 'Αχιλλέας (nom.) 80, 'Αχιλλέα (gén.) 76. 'Αχιλλών, 613 (nom.)
  - § 109. Exévys, 706.
  - § 110. Έλλήνων, 35.
- § 111. "Ερωτος (gén.), 890 etc. "Ερωτα(ν) (acc.), 1, 889 etc. "Ερωτες (plur. nom.) 896, Έρωτων (plur. gén.) 9, "Ερωτας (plur. acc.) 888 etc. "Ερων (nom.), 1676. "Ερων (acc.), 943, 945. "Ερω (voc.) 846, 850, 946, 947. Έρωτοκράτορος (gén.), note du copiste après 1016.
- § 112. Εἰθείως (gén.) pour Φθίως, note du copiste après 19. La forme paraît due à une parétymologie. On peut expliquer de la même façon Ἐφθίων (plur. gén.) pour Φθίων dans le corps du roman (46).
  - § 113. Μενελάου, 706.
  - § 114. Μυρμιδόνες, 1723. Μυρμιδόνων (plur. gén.), 21, 46.
- § 115. Πάνδρουπλος, 279. Πάντρουπλος, 497, 1285 etc. Πάντρουπλον, 489, 1237 etc. Πάντρουπλε, 491, 1238 etc.
- § 116. Πολυξένη, nom donné par le copiste, après 1268, à la première femme d'Achille, l'héroïne du roman.
  - § 117. Σελήνης (sing. gén.) 800, Σελήνη (voc.), 932.
  - § 118. Χάρων, 1619, 1624. Χάροντα (acc.), 1651. Χάρος, 1707.
- § 119. Noms propres qu'on lit dans l'appendice (1759—1820): 'Αλέξανδρο(ς), 1772. 'Αριστοτέλου, 1801. Δηίφοβουν (nom.), 1790, Δηίφοβος, 1793. Εὐθειάς (gén.), 1776. 'Ελένης (gén.), 1768. 'Ελλήνων, 1760, 'Ελλήνοις, 1769, 'Έλλησιν, 1775. Ἰδομενεύς, 1767, Κρήτης, 1767. Μενέλαος, 1768. Μυρμιδόνων, 1776. 'Οδυστεύ(ς), 1766. Όμήρου, 1800. Παλαμήδη (gén.), 1801. Πάρις, 1772. Πλάτωνος, 1801. 'Ρόδου, 1766. Σαλαμόνης (gén.), 1765. Συνθήκας (gén.), 1766. Τριπόλεμος, 1766. Τροία, 1760, 1785 etc.

## Quelques particularités de la grammaire de L.

§ 120. Changements de voyelles. e>a. ἀκ, 695 (influence de ἀπό), λακάνην, 266. i>e. ἐδῶ (pour ἰδῶ), 724. ἐλικίαν, 540, 844. ἔτσε, 65, 294, 364, 467 etc. μέν (pour μήν), 347, 396, 484, 485, 666, 1132; ἀμμέ, 702, 1174 à côté de ἀμμή, 1258. o>i. δικιμάσω, 424. o>o0. δλόχρουσον, 54, comp. 260, 261, 803, χρουσά, 253, comp. 803, 806, χρουσοφτέρουγε, 782. ἐβρουχίστην, 989. ἐκεῖνουν, 417. ou>o. ὄραν, 810.

- $\S$  121. *Hiatus*. Les cas d'hiatus sont encore beaucoup plus nombreux que dans le texte de N.
- § 122. Aphérèse. a. δόνια, 501 (d'ordinaire ἀδόνιν, 752, 755, 756, 757, 759). e. πεθύμιον, 732. πιδέξιος, 63. πελάλημαν, 65, ΄ρωτοπόλεμον, 935 etc. i. δῶ, 158. μερωμένη, 762, περιΦανέσης, 595. ποδήματα, 262 etc. o. μοιάζει, 138.
  - § 123. Elision. i. ἀδόνιν, 752, 755 etc. o. νάκλουθᾶς, 20S.
- § 124. Prothèse. ἀμάχην, 127, 169, ἀμάχες, 93. ήσκιον, 669. ὀγλήγορα, 772.
- § 125. Consonnes.  $\gamma$  anormal: ἀφεντεύγεις, 107. ἐκατέκοβγεν, 443. πεξεύγουν, 1028. πιστεύγω. Groupe de deux consonnes. Plus que dans N, on constate une tendance à rendre la prononciation: ἀντραγαθίας, 1225. ἐκαυκούμουν, 721. ἐνεπαύτησαν, 1271. εὐχίστηκεν, 1126, ἐκοντέψασιν, 373, χαίρεστε, 1133 etc. Assimilation.  $\beta\mu > \mu$ : θάμασμαν, 1021, θάμασμον, 457. πρόγεμα, 1084, προγεμάτου, 100. νθ > θ: ἐμάθανες, 1022. ξαθή, 703, πεθερός, 1088, comp. 1109, 1140, 1179, 1180.  $\mu\beta > \beta$ : ἐσυβούλευσαν, 319, 376. Disparition de consonnes. Groupe de trois consonnes: ἔπεψε, 149, cf. 621, 1063. σφίξε, 1267. Chute de consonnes et voyelle: πεντήντα, 369, πενήντα, 329, τριάντα, 398. Mětathèse. πουρνύν, 178. Point d'exemple de  $\tau$ ερ > τρε, comme dans N (§ 34).
- § 126. Substantifs. Genre. ή πλάτανη, 1018. Désinences: Même alternance de formes anciennes et modernes que dans N, avec cette différence que dans L les formes oi (fem. plur.), τές forment la majorité des cas. Adjectifs. Adj. en -ένος (pour -ένιος): μαλαματένην, 804, συρματένα, 805. Pronoms. Personnels. καὶ μεῖς, 377, ήμᾶς 1036, μᾶς, 1036. αὐτουνούς, 427. ἀπατοί, 174. ἀτός μου, 641. Démonstratifs. ἐτοῦτα, 75. τούτας, 1042 ταύτους, 1061. Rélatifs. ἀποῦ, 703 (mais d'ordinaire ὁποῦ).
- § 127. Verbes. Verbe substantif. Sing. 3. εἶνιν, 362. Plur. 3. εἶνιν, 663, 866, νᾶνιν, 422. Désinences verbales. διώχω, 967, ἔδιωχεν, 462. Conjugaison de ἐμβαίνω (aor.): ind. sing. 3. ἤμπεν, 59, 768, ἤμπηκεν, 769. Plur. 3. ἤμπασιν, 183. Subj. sing. 1. ἔμπω, 642, 643, ἐμπω, 684. Sing. 2. ἔμπης, 216. Sing. 3. ἔμπη, 204. Imparf. sing. 3. ἤμπαινεν. A la voix passive aucun exemple du type ἐκάθεντον, fréquent dans N, pour la troisième personne du singulier; peut-être λούνετον, 520 (à côté de λούετον, 524), est pour λούεντον. Après voyelle l'augment est d'ordinaire supprimé par le copiste: καὶ κέντησεν, 885. μου στράφην, 534. Impératif. ἀγώμετε, 1045. ἄμετε, 177. ἄκου, 1250. ἐλᾶτε, 1047. ἄφης, 84, 901. ἐξάφης, 94. σώπα, 1162. Participes. ἀπεθαμένος, 434. νικημένος, 240 (avec sens actif, "ayant vaincu"). Verbes con-

tractes. A l'imparfait non seulement -ειεν (Sing. 3), mais aussi -ειες (ἐθάρρειες, 1053); comp. l'impératif θώρειε, 698. Le type πάω: νὰ κρούς, 1012, 1020, 1183. κρού τον, 1201.

§ 128. Mots invariables. Prépositions.  $\lambda\pi\ell$  et  $\lambda\pi\delta$ , sans différence de cas (comp. pour N § 100). Conjonctions.  $\lambda\mu\mu\ell$ , 92.  $\lambda\mu\mu\nu$ , 1030.

§ 129. Mots propres. τον 'ΑΦροδίτην, 15, 138, 561, 853 (mais την 'ΑΦροδίτην, 575). "Ερων (Voc.), 577, 663. Πάντουρκλος, Πάντουρκλον, 199, 375, 381, 960, 961, 968, 970. Χάρος, 1261, Χάρων, 1266.

### Quelques particularités de la grammaire de B. 1)

- § 130. Changements de voyelles e > i.  $\mu_{i}\sigma\alpha\nu\nu\nu_{i}\tau_{i}\sigma\nu$ , 483. e > ou, ou bien ou > e.  $\phi_{e}\delta\sigma\nu\lambda\omega$ , 709,  $\phi_{o}\nu\delta\sigma\nu\lambda\omega$ , 619 (l'étymologie du mot est incertaine).
- § 131. Aphérèse. Elle est moins fréquente que dans L, et plus fréquente que dans N: πιτήδειον, 44. δάμιν, 297. Prothèse. ἐβλέπη, 475, ἐβλέπει, 724, 737. Elision: κορφή, 108. περβόλι, 486. ᾿Αχλλέαν, 471. Φρακίπλον, 671.
- § 132. Consonnes.  $\chi > \varphi$ . καταφυρωμένος, 722.  $\gamma$  anormal: ἔκρουγα, 663, κρούγουν, 673. Assimilation.  $ν > \varphi$ : ξαθός, 65. πεθερός, 615, σύθεσιν, 299.  $ν φ > \varphi$ . πάφρικτος, 720. μ β > β. συβουλή, 230. ἐσυβουλεύτησαν, 227. Extrêmement fréquent est la disparition de la nasale devant  $\pi$  et devant  $\kappa$ :  $\alpha$ . ἄποτε, 137, 138.  $\gamma$ απρέ, 25,  $\gamma$ απρόν, 582. ἐθαπώθηκεν, 737. ἐπρός, 133, 544. ἢπόρησεν, 87, ἢπόροῦν, 735, 736. κάπον, 201, 237, 258, 486. λαπρόν, 30, 406, λελαπρυσμένη, 509. ὀπρός, 6, 45, 377, 598. περιλαπάνεις, 664, περιλαπάνου(ν), 616.  $\delta$ . ἐμούκρισεν, 525. ἐξάκωνα, 250. Φρακόπλον, 671, 672. Groupe de deux consonnes: Φριχτήν, 169. Disparition de consonne: ψή, 12, 127; dans un groupe de trois consonnes: ἀντέπεψε, 319. Μέτατλèse. κρουσεύουν, 120. παραβγάλουν, 687. Point d'exemples de  $\tau$ ερ  $> \tau$ ρε (comp. § 34).
- § 133. Substantifs. τον βασιλέ, 19. τον πατήρ, 316. το στέφανον (neutre), 498. Pronoms. Personnels. ἐμεῖς, 582 (mais ἡμεῖς, 606, 607). ἐσύ, 496. ἀτός του, 121. Possessif. ἐμός, 99, ἐσός, 99. Rélatifs. ποῦ, 174, 175. ὅπερ, 116. Interrogatif. τίντα, 392. Comp. 661 (τ' ἔν') et 129, 203 (τ' εἶν' το).

<sup>&#</sup>x27;) N'ayant pu collationner le manuscrit d'Oxford, nous donnons ces observations sous toute réserve. Des graphies comme 'Αχλλέαν, 471, Φρακόπλον, 671, et beaucoup d'autres demandent à être vérifiées.

- § 134. Verbes. Verbe substantif. Prés. subj. plur. 1. νὰ ἤμεστεν, 101. Prés. ind. plur. 3. ἔναι, 201, ἔνι, 112. Imparf. sing. 3. ἤτονεν, 5. ἦτο, 61. Augment. Absence d'augment, après consonne: τὸν γνώρισεν, 289. ὡς δύνετον, 290. κλαίων μοιρολογᾶτον, 418. Impératif. ἄκου, 661. ἄφες, 111. ἀφῆτε, 457. Parfaits de forme ancienne. πέφυκεν, 99. λελαπρυσμένη, 509. À la voix passive aucun exemple du type ἐκάθεντον (voir ci-dessus § 70). Le type πάω: λέσι, 20.
- § 136. Noms propres. ή ᾿ΑΦροδίτης, 2, την ᾿ΑΦροδίτην, 46. τὸν ᾿Αχιλλεῦ, 280. Πάτουρκλον, 253, mais d'ordinaire Πάντουρκλος, (256, 651, 654 etc.). σύνεταιρον, 56, 58 a été considéré par Sathas comme un nom propre. ἐν χώρα Μυρμιδόνα, 1.

# Διήγησις τοῦ 'Αχιλλέως.

'Αρχὴ τοῦ πανθαυμασιωτάτου καὶ μεγάλου 'Αχιλλέως.

Καὶ τί νὰ εἰπῶ τὸν "Ερωτα, πῶς νὰ τὸν ὀνομάσω;
καὶ πῶς νὰ γράψω τὰς ἀρχάς, τὴν δύναμιν τὴν ἔχει;
ὅτι καρδιὰς ἐξανασπᾳ καὶ τὰς ψυχὰς μαραίνει,
Φλογίζει νεοὺς παρὰ καιρὸν καὶ καταδαπανεῖ τους:
πολλὴν ἔχει τὴν δύναμιν, πολλὴν τὴν ἐξουσίαν,
μεχάλην ἔχει τὴν ἰσχὸν καὶ Φοβερὰν τὴν πόλμην:

- μεγάλην έχει την δοναμιν, πολλην την εξοσοιαν, μεγάλην έχει την δοχών και Φοβεραν την τόλμην άλλοι τον βάλλει εἰς χεῖρας του να τον κατακρατήση καίει, καταφλογίζει τον, τον νοῦν του αἰχμαλωτίζει. 'Αλλ' ὅσοι καὶ ἀναιστάνεσθε τον πέθον τῶν Ἐρώτων,
- 10 δσοι ὰν οἰκ ἐβέξασθε τρῶσιν ποσῶς ἀγάπης, ἄπαντες νῦν ἀκούσατε ἀΦήγησιν τὴν ταύτην, τὴν ὑπερποθουερωτικὴν καὶ ποθουπονεμένην, νὰ μάθετε δὲ ἄπαντες, νὰ πληροΦορηθῆτε, τὸ πῶς ὁ πύθος δύναται καὶ πόσα καταΦλέγει,
- 15 νὰ μάθετε τὴν δύναμιν καὶ τὴν ἴσχυν τὴν ἔχει,
  νὰ μάθετε τὰ τόξα του καὶ νὰ τὸν προσκυνῆτε,
  καὶ νὰ μὴ ἀλαζονεύεσθε πρὸς τὴν Φρικτήν του τόλμην,
  αὐθέντην νὰ τὸν ἔχετε καὶ νὰ τὸν προσκυνῆτε,
  ὅτι Φρικτὸς καὶ θαυμαστὸς καὶ μέγας ρήγας ἔναι.
- 20 Εἶς τῶν Ἑλλήνων βασιλεύς, εἰγενικὸς καὶ ἀνδρεῖος, πλούσιος καὶ πανευτυχὴς ἐν χώρα Μυρμιδόνων, ἐρωτικός, πανευειδής, ἀγέρωχος τὸν τρύπον, εἶχεν γὰρ νέους μαχητὰς καὶ διαλεκτὰ Φουσσάτα, πρὸς μάχας καὶ παραταγὰς ὅλους δοκιμασμένους,
- 25 ὅλους καλούς, εὐγενικούς, ὅλους ἀνδρειωμένους·
  ποτέ του γὰρ οὐκ ἤθελεν, εἰς ὅλον τὸ Φουσσάτον
  ἄνδρα νὰ ἰδῆ πολεμιστὴν ἐξ ἀΦανῶν γονέων,
  εἰμὴ ἐκ γένους ἔκλαμπρου, πάνυ πλουσιωτάτου.

Titre. Le second titre en rouge. — 5. εἰς τὰς χ. τ. καὶ τ. κ. — 12. ποδουπονεμένη. — 17. φ. τὰν τόλμην. — Après 19 un ornement dessiné à la plume et au-dessous, en rouge, le lemma suivant: ἀρχὴ καὶ πρώτη διδαχὴ μεγάλου τοῦ ἔρωτος τοῦ παναρίστου καὶ ἰσχυροῦ μεγάλου τοῦ ᾿Αχιλλέως, τοῦ δυνατοῦ καὶ δράκοντος καὶ βαυμασιωτάτου, ἀνδρειωμένος, φρόνιμος, εὐγενικὸς παντοίως, ὁ Μυρμιδόνων βασιλεὸς καὶ τῆς Εὐβείας δεσπότης, μεγάλου ᾿Αχιλλέως. — 20. πανευγενῆς κ. ἀ. — 22. ἐ. πανευτυχής. — 27. ἄ. γὰρ ν. ὶ. ἐ. ἀ. γ. — 28. γένους τε λαμπροῦ,

- "Εσχηκεν γὰρ καὶ σύζυγον ὁ βασιλεὺς ἐκεῖνος
  30 ἐρωτικήν, ἐξαίρετον, ἄντικρυς ᾿ΑΦροδίτην
  καὶ ἦν ἰδεῖν ἀνδρόγυνον τοῦ κόσμου ἐξαιρημένον,
  νέους τε καὶ πανευειδεῖς, πανευτυχεῖς, πλουσίους,
  ἦν δὲ καὶ τὸ διάδημα λαμπρὸν τῆς βασιλείας
  Φουσσάτα καὶ παραταγάς, τίς νὰ τὰ ἀριθμήση;
- 35 Τοίνυν ἐκείνος ὁ λαμπρὸς ὁ βασιλεὺς Ἑλλήνων δώδεκα χρόνους ἔποικεν παιδὶν νὰ μὴ ποιήση, καὶ ἐθλίβετο ἡ καρδία του, ἐτήκετο ἡ ψυχή του, καὶ θλίψιν εἶχε Φοβεράν, καὶ στεναγμοὺς καὶ πόνους. καὶ ἀπὸ τῆς θλίψης τῆς πολλῆς, τῆς συμφορᾶς ὁποῦ εἶχεν,
- 40 ήθέλησεν νὰ χωρισθή τὴν πάντρεπνον τὴν κόρην, καὶ μεθ' ἐτέρας γυναικὸς ἵνα τεκνοποιήση.
  τὴν θλίψιν οὖν μὴ Φέροντες οἱ συγγενεῖς της πάντες, τῆς κόρης οἱ γεννήτορες καὶ πάντες οἱ ἐδικοί της, τὴν κεΦαλήν των πάσαντες κατὰ πρόσωπα κόρης
- 45 προσέρχουνται τῷ βασιλεῖ μετὰ κλαυθμοῦ μεγάλου ,,Δέσποτα γῆς ἘΦθίων τε καὶ χώρας Μυρμιδόνων, καὶ αὐθέντη ἡμῶν καὶ βασιλεῦ, ἄδικον μέγα πράττεις εἰς τὴν κυριὰν καὶ δέσποιναν ἡμῶν καὶ συγγενίδαν πάντως χαριτοπρόσωπη, ἐξαιρημένη ὑπάρχει,
- 50 καὶ λαμπροτάτου, εὐγενικοῦ καὶ γένους τῶν ἐνδόξων, καὶ ἐσὲν οἰδὲν σὲ ἐντρέπεται χωρὶς τῆς βασιλείας. καὶ τὴν βουλὴν τὴν ἔταξες Ίνα τὴν κατελύσης, εἰ δὲ κρατεῖς την, γίνωσκε, πληροφορήθησέ το, ἄχρι ἂν ζῶμεν ἄπαντες, οἱ ὅλοι συγγενεῖς της,
- 55 ἐχθροὺς μᾶς ἔχεις ἐκ παντός, τοῦτο πιστεύθησέ το, καὶ ὡς ἄδικον καὶ ἀλλότριον θέλομεν σε Φονεύσει."
  Καὶ ὁ βασιλεὺς ἐστέναξεν, τοιούτους λόγους λέγει, κρατῶν τὴν κόρην ταῖς χερσὶν νεκρὰν ἐκ τῶν δακρύων:
  ,, ᾿Αλήθεια μὰ τοὺς "Ερωτας, ὧ σὺγγενεῖς καὶ Φίλοι,
- 60 ποθώ το κάλλος το λαμπρον της γυναικός μου ταύτης, ποθώ την ώς είγενικην και ώς έμορφην παρ όλας, άλλα λυπεί με το ἄτεκνον, τρώγει μου την καρδίαν, θέλω γὰρ ἄλλον ἀντὶ ἐμοῦ νὰ ἀφήσω βασιλέα. όμως οὐ μη την ἀρνηθώ μέχρι και τοῦ θανάτου."
- 65 Μετὰ δὲ τὴν παραδρομὴν τούτων τῶν δέκα χρόνων ἐμετεβλήθη ἡ θλίψις τους εἰς ἡδονὴν μεγάλην.

Après 34, en rouge: διήγησις πάνυ ὡραιωτάτη. — 37. ἐθλίβετον... ἐτήκετον. — Après 45, en rouge: λόγοι συγγενῶν δεσποίνης πρὸς τὸν βασιλέαν. — 54, συγκενεῖς. — Après 56, en rouge: ᾿Απηλογία βασιλέως πρὸς τοὺς γνησίους δεσποίνης.

καὶ γὰρ ἐγέννησεν υίδυ ή ἔμορΦη ἐκείνη, υίδυ του οὐκ ἐγέννησεν ἄλλη γυνη εἰς του κόσμου. καὶ ποία γλῶσσα δυνηθή κατὰ λεπτου νὰ γράψη

- 70° την χαρμονήν την ἄπειρον, την τότε γενομένην; χρόνον ἐκράτειεν καὶ πλεώτερον αὶ ήμέραι τῆς χαρᾶς τους. ηὶξήνθη δὲ τὸ κράτος του τοῦ βασιλεὼς ἐκείνου, κάστρα πολλὰ ἐπαρέλαβεν καὶ ή χώρα του ἐπληθύνθη, καὶ τὰ Φουσσάτα του ἐπλήθυνεν νικώντα τοὺς ἐχθρούς του
- 75 ή εὐτυχία τοῦ παιδός, τοῦ μικροῦ ᾿Αχιλλέως.
  Τοῦτον γὰρ ἀνομάσασιν δεσπότην ᾿Αχιλλέα,
  καὶ ἡ μήτηρ του ἡ εὐγενικὴ ἠγάλλετο καρδία,
  ηὐτρέπεντο, εὐΦραίνετο, ἠγάλλετο ἡ ψυχή της.
  Τετραετὴς ἐγένετο ὁ παῖς τοῦ βασιλέως.
- 80 τοσούτον εὐειδέστατος ὑπάρχει ὁ ᾿Αχιλλέας, ὑπερ τῶν ὅλων ἄρχοντων τὰς πάσας θυγατέρας τὸν ἥλιον ἀντέλαμπε, τὰ ἄστρα καὶ τὴν σελήνην καὶ εἰθὺς μετὰ τοὺς τέσσαρεις οὺς προείρηκα χρόνους, γράμμασιν ἐπαιδεύετο ἑλληνικοῖς παντοίοις.
- 85 μετὰ δὲ τὴν παρέλευσιν ἄλλων τεσσάρων χρόνων, εὐθὺς τὸν ὄγδοον ἔΦθασεν τῆς ἡλικίας χρόνον ἀΦῆκεν γοῦν τὰ γράμματα κὰὶ ἔπιασε ἄλλην τέχνην, στρατείαν ἐπεζήτησεν, ἣν ἤθελεν καὶ ἠγάπαν, καὶ παίδευσιν στρατιωτικὴν ὑπερεπόθει πλέον.
- 90 ἔβλεπεν τοῦτον ὁ πατὴρ καὶ ἠγάλλετο μεγάλως.
  ἡ μήτηρ δε ἡ πολυπαθής, ἡ εἰγενικὴ καὶ ὡραία,
  πολλάκις διεβίβαζεν ἡμέρας ὁλοκλήρους
  καταΦιλοῦσα τὸν υίδν καὶ ταῖς χερσὶν κρατοῦσα
  τοῦτον οἰκ ἐίασεν ποσῶς πάντοτε τοῦ μὴ βλέπειν.
- 95 'Όταν δὲ τρὶς καὶ δέκατον ἥψατο ὁ μεῖραξ χρόνον, καὶ ποία γλῶσσα δυνηθῆ κατὰ λεπτὸν νὰ γράψη τὴν θεάν, τὴν ἡλικίαν του, τὴν ὡραιὐτητά του; τὸ κάλλος του ἦτον θαυμαστόν, ἡ ἀνδρειά του ἐξαιρημένη, μακρὺς ἕναι ὡς κυπάρισσος, λιγνὸς ὥσπερ καλάμι,
- 100 ἐπάνωθεν καὶ κάτωθεν ἀνοικτὸς ώσπερ λέων, ξανθὸς καὶ σγουροκέφαλος, εἰόφθαλμος καὶ ὡραῖος· ἦσαν καὶ τὰ μαλλίτσια του Φράγκικα κουρεμένα,

<sup>67.</sup> κ. γ. ἐ. υί. πολλὰ ἐξαιρμμένου. — 74. ἐπλήθυναν. — Αρτὸς 75, en rouge: ἐκλήθη τοῦ ὀνόματος. — 76. τ. γ. ὀνομάσαντες. — 81. πάσεις θυγατέρας. — 84. γράμματα συνεπαιδεύετο, corrigé par Wagner. — Αρτὸς 87, en rouge: ἄρχεται ὁ μέγας ᾿Λχιλλεὸς ἀνδρείαν καὶ καβάλλαν. — 88. στρατεία. — 91. ἡ μ. του δέ. — 95. μειρξα, corrigé par Wagner. — 99. λιγνός ὡς πρώτη μέση. — 100. ἐπάνω κ. κάτωθεν.

- έφόρειε δε καὶ στέφανον ἐκ λίθων καὶ μαργάρων τοῦτον ποσῶς οἰκ ἔρριπτεν ἀπὸ τής κεφαλής του.
- 105 ἄσπρον ἦτον τὸ στήθος του, μάρμαρον ὥσμερ κρύον, εἶχεν βραχιόνας θαυμαστούς, ὥσπερ βεργιὰ στημένα ἤτον ἀπλῶς ἀσύγκριτος εἰς "Ερωτα καὶ κάλλος οἰδεὶς ἀνδρῶν ἢ γυναικῶν ἴσχυσε συνερίσαι. ἐκείνη τὸν ἐνίκησεν ἡ ἐρωτικὴ καὶ μίνη,
- 110 ην ύστερον ἐκέρδισεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς μὲ πέθον. Ἐν μία γοῦν τῶν ήμερῶν ὁ βασιλεὺς ἐκεῖνος, τοῦ ᾿Αχιλλέως ὁ πατηρ τοῦ πορφυρογεννήτου, ἐποίησε ίπποδρόμιον καὶ δρόμους καὶ ἀγῶνας νὰ δοκιμάση τοὺς καλοὺς ἀγούρους τοῦ Φουσσάτου.
- 115 ἐκάθισεν ὁ βασιλεὺς καὶ πάντας δοκιμάζει,
  καὶ κονταρέας παίζουσιν ἀλλήλους εἰς τὴν ρέντα,
  καὶ δοκιμάζουν τὰ Φαριὰ καὶ σκουταροκτυποῦσιν.
  'Ο δὲ υίός του ὁ 'Αχιλλεύς, ἐτρόμαζε ἡ καρδιά του,
  ἐσπάραζαν τὰ μέλη του καὶ οὺ δύναται ὑπομένει
- 120 το θράσος του ενίκησεν, πηδά, καβαλλικεύει.
  Φάριν εκαβαλλίκευσεν, του ιδικόν του μαύρον,
  το σελλοχάλινον χρυσον μετὰ λυχνιταρίων,
  ἀπήρεν καὶ εἰς τὰ χέρια του σκουτάριν καὶ κοντάριν
  το δε σκουτάριν εκ παντος τίς νὰ το ἀνιστορήση;
- 125 εἶχεν γὰρ ἔργα θαυμαστά, χρυσογραμμίες μεγάλες. Φοραίνει ἀπανωκλίβανον διὰ λίθων καὶ μαργάρων, καὶ ἀπέσω κατακόκκινον δλόχρυσον ἱμάτιν. σκούΦιαν εἰς τὸ κεΦάλι του ἐξαιρημένην θέτει, καὶ μητινὸς γινώσκοντος ἐσέμπην εἰς τὴν μέσην.
- 130 Ἐπήγεν καὶ ἦλθεν μένος του καὶ ἐφουδουλοερωτεύτη, καὶ οἰκ ἐμπόρεσεν κανεὶς ἵνα τὸν ἐγνωρίση.
  τὸ βλέμμα εἶχεν εἰς αὐτὸν ὁ βασιλεὺς παρ ὅλους, καὶ τὴν ἐπ:τηδειότηταν ἐθαύμαζεν τοῦ νέου.
  ὅσοι δὲ τὸν ἐζήτησαν νὰ τὸν μονομαχήσουν
- 135 ουδεν εμπόρεσεν ποσώς κανείς τον απαντήσει είς είνα του πιλάλημα καὶ είς μιὰν του κονταρέαν οῦτως τοὺς ἐσυνέτριβεν ὡς Φάλκων τὰ περδίκια . ἀπὸ τὰ νύχια έως τὴν κορυΦὴν ἦτον ἀρματωμένος, ἐκεῖνος καὶ τὸ ἱππάριν του καὶ οὐδεν τὸν ἐγνωρίζαν.
- 140 καλ ἀΦότου τοὺς συνέτριψεν ἐκείνους τοὺς ἀγούρους, λαλίαν ἔσυρε μικρὰν ὁ ᾿Αχιλλεὺς ὁ μέγας:

Après 110, en rouge: πρωτή δοκιμή τοῦ Αχιλλέως. — 113. ἐποίμσεν προδρόμιον. — 117. δοκιμάζαν, corrigé par Wagner. — 118. ἐτρόμαζεν. — Après 120, en rouge: πρώτη ἀνδρεία τοῦ ἀχιλλέως. — 121. Ιθηκόν, corrigé par Wagner, comp. v. 1478. — 140. ἐσυνέτριψεν.

,, `Aς έλθη όποῦ έχει θέλημα νὰ παίξη κονταρέας." Τότε δὲ τὸν ἐγνώρισαν ἐκ τῆς Φωνῆς του ἐκείνης, εὐθὺς γοργὸν πεζεύουσι, πίπτουσι, προσκυνοῦν τον,

145 πάντες όμου προσέρχονται πρὸς τὸν αὐτοῦ πατέρα,
τὸν βασιλέα λέγουσι μετὰ χαρᾶς μεγάλης·
,,Τοῦτον τὸν βλέπεις, δέσποτα, καὶ τὸν θαυμάζει ὁ νοῦς σου
ήμᾶς αὐθέντης πέφυκεν, σὸς δὲ υίὸς τυγχάνει.
ἀπὸ τοῦ νῦν άρμόζει μᾶς ἵνα τὸν προσκυνοῦμεν,

155 ἀπὸ τὴν τόσην ήδονὴν καὶ τὴν χαρὰν τὴν εἶχεν
τὸ στέμμαν ἔβγαλε γοργόν, τὸν υίόν του νὰ τὸ βάλη.
'Ο δὲ 'Αχιλλεὺς ὁ θαυμαστὸς οὕτως ἀπηλογήθην'
,,Νὰ ζῶ ἀν θέλης, δέσποτα, νὰ χαίρωμαι εἰς τὸν κόσμον,
τὸ στέμμαν τὸ βασίλειον τῆς βασιλειᾶς σου ὰς ἔναι

160 καὶ ἐμὲ Δεσπότην μ' ἔταξες καὶ ἀρκεῖ με ἐτοῦτο, ἀΦέντη. ἀλήθεια ἀναΦέρνω σε, κὰν τολμηρὸς ὁ λόγος, χώρισον ἵππους ἔμορΦους, Φαριὰ δοκιμασμένα, καὶ τῶν ἀλόγων τὰς μονὰς νὰ εἶναι Φυλαγμένα νὰ ἐπάρω ἐκ τὰ Φουσσάτα σου καὶ ἐκ τὰς παραταγάς σου

165 οὺς θέλω νέους ἐκλεκτούς, οἰκείους νὰ ποιήσω τοῦτο ποθῶ καὶ ὀρέγομαι νὰ χάριταν σε δίδω ὅτι νὰ ζῆς ἀπὸ τοῦ νῦν ἐν πάση ἐλευθερία, ποσῶς νὰ μὴ ἔχης ὅχλησιν ἢ ταραχὴν πολέμου, ἀλλὰ τρυψὴν καὶ ἀνάπαυσιν μετὰ καὶ τῆς μητρός μου,

170 τοὺς δὲ πολέμους, δέσποτα, τὰ κούρση καὶ τὰς μάχας, ἐξάΦες τα εἰς τὸν δοῦλον σου καὶ εἰς τὸν υίςν σου, αὐθέντη." 'Ο 'Αχιλλεὺς ὁ θαυμαστός, ὁ μέγας καὶ δυνάστης, ὅταν πεντεκαιδέκατον ἔφθασεν ἤδη χρόνον, οὐ δύναμαι κατὰ λεπτὸν ἢ κατὰ μέρος Φράσαι

175 την θεάν, την ηλικίαν του, τὰ ἀνδραγαθήματά του μεγάλην εἶχε δύναμιν, πολλην εἶχε την τόλμην.
 Έν μία οὖν τῶν ήμερῶν, τοῦ γεύματος την ώραν, ἤΦεραν τὸν πατέρα του μηνύματα ἐναντία,

Αρτès 146, en rouge: λόγια τοῦ λαὸῦ πρὸς τὸν βασιλέα πατέρα τοῦ ᾿Αχιλέως. — Αρτès 156, en rouge: ἀπηλογία. — 158. νὰ ζῶ δέσποτα ἂν Θέλης νὰ φαίνωμαι εἰς τὸν κ. — 165. οἴους Θέλω (comp. 196). — 166. καὶ χάριταν. — 168. ποσῶς μὴ ἔχης. — Αρτès 171, en rouge: τὸ ἔπαινος μεγάλου ᾿Αχιλλέως. — Αρτès 176, en rouge: μαντάτα ἐπεσωθήκασι καιὰ καὶ ἐναντία.

- ότι ,, Τινες αλλογενείς τὰς χώρας σου κουρσεύουν,
  180 πωλοῦν τους, κατακόπτουν τους καὶ αἰχμαλωτίζουσιν τους".

  καὶ ὁ βασιλεὺς ἠρώτησεν ,, Τίνος καὶ πόθεν εἶναι,
  καὶ τίνες κατετόλμησαν τὰς χώρας μου κουρσεύουν;"
  ἐκεῖνοι ἀνταπεκρίθησαν, τὸν βασιλέα λέγουν
  ,, 'Αφοῦ πληρώση, δέσποτα, ὁ τόπος τὸν δεσπόζεις,
- 185 ἔν' τις δυνάστης βασιλεὺς ἄλλας κατέχων χώρας, καὶ τοῦτο μὴ μᾶς ὀργισθῆς τὸ θέλομεν ἀναθέρειν πολὺ ἔναι τὸ γένος σου καὶ ἡ δύναμη τὴν ἔχεις, ἀλλὰ καὶ ἐκεῖνος, δέσποτα, εἰγενικὸς τυγχάνει, εἰγενικὸς καὶ δυνάστης.
- 190 έχει Φουσσάτα ἀμέτρητα, ἄρματα καὶ Φαρία". τούτους ἀκροδειλίασεν ὁ βασιλεὺς τοὺς λόγους. τὸ δὲ παιδιὸν ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐπόνεσεν καρδία, λέγει πρὸς τὸν πατέρα του εὐτολμα, ἀνδρειωμένα , Δέσποτα, τί ἔναι τὸ πονεῖς καὶ θλίβεσαι τοσοῦτον;
- 195 δεν εν' καλόν νὰ καυχισθώ, όμως θάρρω καὶ λέγω, τοῦτο πληροΦορήθησε, μεθ' όρκου σε τὸ λέγω, οὺς ξεχωρίσω ἐκλεκτοὺς δώδεκα νεωτέρους, ὁ εἶς θαρρῶ εἰς τὸ ἐκ παντός, χιλιοὺς νὰ πολεμήση, ἐγὼ δὲ μόνος μοναχὸς όσους ἂν εὕρω θέλω,
- 200 ἐὰν ἔχουν πέτρας σώματα, ὡς χόρτον νὰ τοὺς κόψω."

  'Ακούσας ταῦτα ὁ βασιλεὺς ἐχάρην ἡ ψυχή του,
  οἱ συγγενεῖς καὶ οἱ ἄρχοντες, ὅλον του τὸ Φουσσάτον·
  ἡ μήτηρ του ἐθλίβετον διὰ τὴν ὑστέρησίν του,
  ἔβλεπεν δὲ τὴν θαυμαστὴν ἀνδρείαν τοῦ παιδίου,
- 210 των ίππων το χλιμίτρισμα, των θαυμαστών Φαρίων, των νέων τὰς παραταγάς, των Φοβερών ἐκείνων, ἄπαντα βλέπων ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἢγάλλετο ἡ ψυχή του. μούλαν ἐκαβαλλίκευσεν μαύρην ώσπερ ἐλαία, βεργὶν ἐπῆρεν κόκκινον καὶ πάντας ἀνατρέχει
- 215 καὶ όλους ἐκ τῆς ὄψεως ἐγίνωσκε τὴν γνώμην εἰτινος ἔβλεπε λαμπρὰν τὴν ὄψιν καὶ τὴν Θέαν,

<sup>185.</sup> ἔστις. — 189. καὶ εὐγένοι. — 191. τούτους γὰρ ἐδειλίασεν. — Après 191, en rouge: ἀπολογία μεγάλου ᾿Αχιλλέως. — 197. οἵους ἐξεχωρίσω. — 199. μόνος καὶ μοναχός. — Après 205, en rouge: ἐξεδιαλέγει ὁ ᾿Αχιλλεὺς τοὺς ἀνδρας τοῦ φουσσάτου. — 208. πάντες manque dans le manuscrit et a été ajouté par Wagner. — 210. ἡ χλιμίτρισμα. — 216. εί τινος.

216α ενόει την καρδίαν του ποσώς δειλιάν οἰκ έχει,

2166 είτιναν έβλεπεν άθρών...

ένδει την καρδίαν του πάνυ δειλη ὑπάρχει, καὶ εὐθὺς τοὺς ἀπεχώριζε τῶν θαυμαστῶν ἀγούρων. Καὶ ἀΦότου τοὺς ἐχώρισεν τοὺς ἤθελεν καὶ ἦγάπαν,

- 220 τοὺς πάντας ἐξεΦώνησεν μετὰ Φωνῆς μεγάλης.
  πρῶτον δὲ εἰς γῆν ἐκάθισαν, πεζεύγουν ἐκ τοὺς ἵππους,
  καὶ ἐκεῖνος μόνος ἵσταντο νὰ τὸν ἀκούσουν πάντες.
  τοῦτον τὸν λόγον ἔίρηκεν μετὰ Φωνῆς μεγάλης.
  "Αρχοντες, ἀρχοντόπουλα, συντρόΦοι, στρατιῶται,
- 225 καιρός πολέμου εφέστηκεν, ώς βλέπετε, καὶ μάχης.
  καὶ ὁ μεν πατήρ μου ὁ βασιλεύς τὴν βασιλείαν ἔχει,
  ἐμε δε νῦν ἀπέστειλεν τοῦ πολεμεῖν μετά σας,
  καὶ οὐ θέλω νὰ εἶμαι βασιλεύς ἢ στρατηγὸς εἰς ὅλους,
  ἀλλὰ στρατιώτης εἶς κοινὸς καὶ σύντροφος τυγχάνω
- 230 καὶ ἄν πάμεν μὲ καλὴν καρδιάν, μὲ ἀνδρειωμένον θράσος, πιστεύω οὐ μὴ δυνήσεται κανεὶς τὸ νὰ μᾶς τρέψη.
  καὶ τώρα θέλω ἐκ παντὸς νὰ ἰδῶ τοὺς ἀνδρειωμένους, θέλω καὶ τὰ Φαρία σας νὰ εἶναι καλὰ καὶ ἀνδρεῖα, καὶ τὰ ἄρματά σας ὀχυρά, νὰ πολεμῆτε ὡς ἄνδρες.
- 235 τούτο δε πάσι προφωνώ και πάσι παραγγέλνω, δτι είτινα θεάσωμαι εις την μάχην να δειλιάση, ἢ ὅπισθεν κρυβόμενον ἢ θέλει τοῦ να φύγη, να μὴ ἰδῶ τὴν μητέρα μου, τὴν πολυποθητή μου, ἐὰν δε σύρω τὸ σπαθὶν καὶ μέσα τὸν χωρίσω.
- 240 είτιναν δε εύρω πρόθυμον έμπροσθεν τοῦ πολέμου, εὐθὺς τιμὰς καὶ ὀΦΦίκια νὰ τοὺς Φιλοτιμήσω, καὶ δωρεὰς καὶ χάριτας καὶ ἀξιώματα μεγάλα, καὶ ὡς ἀνδρειωμένον πάντοτε νὰ τὸν ποθῆ ἡ ψυχή μου." Ἐπαίνεσαν δὲ ἄπαντες τὴν Φρόνεσιν τοῦ νέου,
- 245 καὶ εὐθύς ἀνεσηκώθησαν ἀπὸ τῆς γῆς αὐτίκα, δλοι τὸν ἐπροσκύνησαν καὶ πρὸς ἀλλήλους λέγουν ,,"Εδε ἔδωκαν μᾶς οἱ θεοὶ στρατιώτην βασιλέα, πρὸς μάχας καὶ παραταγὰς τινὰ νὰ μὴ Φοβῆται. χαρὰ 'ς ὁποῦ ἐγέννησεν τὸν ἄγουρον ἐτοῦτου,
- 250 χαρά και είς την έρωτικήν, την έμορφην έκείνην,

<sup>216</sup>α. εῖ νόει. — 216b. εἰ τίναν ἐ. ἀ. καττηομένον. — Après 228, en ronge: λόγια φρονιμωτάτου μεγάλου ᾿Αχιλλέως μεγαλοφώνως πρὸς λαὸν καὶ πρὸς αὐτοῦ φουσσάτον. — 229. Les mots καὶ σύντροφος manquent dans le manuscrit; la correction est de Wagner. — 230. κ. ἀν ὑτάμεν. — 236. ὅτι ἐὰν οῦν τινὰ Θεάσωμαι (comp. v. 240). — Après 246, en rouge: καμαρωμένα λόγια λέγουσιν ἀπ' ἀλλήλων. — 247. ἔδε όποῦ μᾶς ἄδωκαν οἱ Θεοί. — 250. Wagner a ajouté les trois derniers mots, qui manquent dans le manuscrit.

'οποῦ τοιοῦτον ἄγουρον μέλλει νὰ περιλάβη."
'Ετοῦτα δὲ ἐλέγασιν ἄπαντες πρὸς ἀλλήλους,
καὶ εὐθὺς ἀπεχαιρέτησαν καὶ ὁ 'Αχιλλεὺς τοὺς εἶπεν,,ἀπὸ τοῦ νῦν ὑπάγετε, καλῶς ἀναπαυθήτε.

- 255 καὶ τὸ πρωί, ἄμα ἀκούσετε τοὺς ήχους τῶν βουκίνων, ὅλοι καβαλλικεύσετε, ἕτοιμοι συναχθήτε."

  τοὺς δώδεκα ἐκράτησεν τοὺς ήθελεν καὶ ἠγάπαν

  ὅλοι καλοὶ καὶ εἰγενικοί, καὶ νέοι ὡσὰν ἐκεῖνον,
  ἄνδρες καλοὶ πολεμισταί, στρατιῶται ἀνδρειωμένοι,
- 260 ὅλοι ἰσχυροὶ καὶ δυνατοί, δράκοντες καὶ πετρίτες,
  ὁ δ' ἀχιλλεύς ἐνίκαν τους εἰς κάλλος καὶ εἰς ἀνδρείαν.
  ἐπήρεν τους καὶ ἐσέβηκεν ἔσωθεν τοῦ κοιτῶνος,
  καὶ ὅρκον τοὺς ἐζήτησεν Ίνα τὸν θέλουν δώσει,
  νὰ εἶναι ὅλοι ὁμόψυχοι καὶ νὰ πονοῦν δι' ἐκεῖνον
- 265 καὶ δοῦλοι του ἐγένοντο, δοῦλοι τοῦ ὁρισμοῦ του, ὰν τοὺς ὁρίση νὰ χαθοῦν, τὴν ώραν νὰ τὸ ποίσουν Φιλοτιμιὰς τοὺς ἔδωκεν, ἄρματα καὶ Φαρία, ἱμάτια ὁλοπόρΦυρα διὰ λίθων καὶ μαργάρων ὁρίζει καὶ καθίζουσι μετ αὐτὸν εἰς τὸν δεῖπνον,
- 270 σύν τῷ πατρὶ καὶ τῆ μητρὶ καὶ πᾶσι τοῖς ἰδίοις
  τὴν μουσικὴν ἐκράτησεν, τοιοῦτον τραγούδιν λέγει
  ,, "Αν ἔναι ὁκάτις εἰγενής, ἔχει καὶ κάλλος ξένον,
  καὶ χαίρεται εἰς τὸ κάλλος του καὶ εἰς τὸ λαμπρόν του γένος,
  καὶ οἰκ ἔχει ἀνδρεία ἐπαινετὴν καὶ τόλμην ἡ ψυχή του,
- 275 άξιον έναι εἰς αὐτὸν νὰ μηδεν ζῆ εἰς τὸν κόσμον εἴτις δὲ πέση εἰς ἔρωταν καὶ κρατηθῆ εἰς ἀγάπην, τοῦτον ἀκάρδιον καὶ ἄνανδρον νὰ τὸν κατονομάσω."
  Καὶ εῖς ἀπὲ τοὺς δώδεκα γελῶν ἀπηλογήθη, ὁ Πάνδρουκλος λεγόμενος, ὁ γνήσιος συγγενής του,
- 280 τοῦ ᾿Αχιλλεως ἐξάδελφος ἦτον ἐκ τοῦ παιρός του, ἦν δὲ καὶ νεὸς καὶ εἰγενικὸς καὶ κάλλιος ἐκ τοὺς δέκα, ος κατὰ τὴν συγγένειαν θαρρῶν ἀπηλογήθη.
  ,, Ἐγω νὰ σὲ εἴπω, δέσποτα, κᾶν τολμηρὸς ὁ λόγος, εἴξου νὰ μὴ σὲ τρώσουσιν τὰ βέλη τῶν ἐρώτων,
- 285 νὰ μὴ ἐμπῆ ἡ καρδία σου εἰς πόθον κορασίου εἰ γὰρ καὶ τοῦτο γένηται καὶ λάβης πόθου τρῶσιν, τότε νὰ μάθης ἐκ παντὸς τὸ βέλος τῶν ἐρώτων,

<sup>251.</sup> παραλάβη (comp. L. 173). — 253. ἀπεχαιρέτησεν, corrigé par Wügner. 255. ὅλους καλοὺς καὶ εὐγενικούς. — 261. ὁ ᾿Αχιλλεύς... καὶ ἀνδρείαν. — Αρτès 271, en rouge: τραγούδιν τοῦ μεγάλου ᾿Αχιλλέως. — 274. ἀνδρείαν. — Αρτès 277, en rouge: λόγια Πάντρουκλου. — Αρτès 282, en rouge: ἀπολογία Πάντρουκλου ως πρὸς τὸν ᾿Αχιλλέα. — 286. καὶ τούτου. — 287. τὴν τρῶσιν τῶν ἐρώτων.

νὰ ἀρνήσεσαι καὶ συγγενείς, πατέρα καὶ μητέρα, νὰ ἀρνήσεσαι τὴν δόξαν σου καὶ αὐτῆς νὰ ἀκολουθήσης.

290 πολλὰ ἔναι, δέσποτα, Φρικτον το βέλος τῶν ἐρώτων, 
ἐγὰ οἶδα τί ἔναι ἡ πρῶσις των καὶ πάντας νὰ το λέγω 
εἰς τοῦτο μας, ὧ δέσποτα, τὸ τωρινον ταξίδι 
οὔτε σπαθία δειλιῶ, οὔτε κοντάρια τρέμω, 
οὔτε γονεῶν ὑστέρησιν, οὔτε τοσοῦτον πλοῦτος,

295 ἀλλὰ ἔχω βέλος ἔσωθεν καὶ τρῶσιν τῶν ἐρώτων.
καὶ τρώγεται ή καρδία μου διὰ πόθον κορασίου.
καὶ σύ, δυνάστα βασιλεῦ καὶ αὐθέντη δέσποτά μου,
ὅταν ἐξ ἔρωτος πληγῆς νὰ μάθης τί ἔν τὸ λέγω."
Ἐνόσω ταῦτα ἐλέγασιν ἐβράδυνεν ἡ ώρα,

300 σχέδον το μεσονύκτιον έφθασεν από τώρα πάντες απεχαιρέτησαν και ύπάγουν κοιμηθήναι, το δε παιδίον άυπνον διεβίβασεν την νύκταν πάσι διατασσόμενος καλώς έτοιμασθήναι.

καὶ ὁ βασιλεὺς τὸν ἔλεγεν ἐκεῖνος ὁ πατήρ του 305 ,,Κοιμήσου, τέκνον μου καλόν, ψυχῆς παρηγορία, ἀνάπαυσις τοῦ γήρους μου, πνοή μου καὶ ζωή μου, καὶ τὸ πρωὶ διατάχθησε ὡς βούλεσαι καὶ ὡς θέλεις." καὶ ὁ ἀχιλλεὺς ὡς Φρόνιμος οὕτως ἀπηλογήθη ,, Ἐσὲν άρμόζει, ὧ βασιλεῦ, ἡ ἀνάπαυσις καὶ ὁ ὕπνος,

310 ἐμὲ δὲ οὐκ ἐνδέχεται ὕπνος τοῦ κοιμηθήναι,
ἀλλὰ καὶ ἂν θέλω ἡ μέριμνα ποσῶς οὐδὲν μὲ ἀΦίνει
τὸ γὰρ Φουσσάτα, δέσποτα, τῆς βασιλειᾶς σου ὅλα
'ς τὰς χεῖρας μου ἀνακείτονται πῶς νὰ τὰ διασώσω,
καὶ πῶς νὰ τὰ διατάσσομαι πῶς νὰ ἀνδραγαθήσουν,

315 πώς νὰ νικήσω τοὺς ἐχθροὺς πάντας τοὺς ἐδικούς μας,
νὰ ἐπάρω ἀπὲ τὰς χεῖρας τους τὰς χώρας τὰς κρατοῦσιν."
ἀκούει ταῦτα ὁ βασιλεύς, ἐχάρην ἡ ψυχή του,
τὰς χεῖρας του ἐσήκωσεν, τοιαύτην εὐχὴν τον δίδει
,"Αμποτε, τέκνον μου καλόν, νὰ λάβης εὐτυχίαν,

820 ἄμποτε καὶ τοῦ στέμματος νὰ γένης κληρονόμος, ἄμποτε νὰ μὴ Ἰδης Θάνατον μέχρι μακροῦ τοῦ γήρους, ἄμποτε, τέκνον μου καλόν, νὰ σὲ ἰδῶ συντόμως νὰ Φέρνης τοὺς ἐχθροὺς ήμῶν δεμένους ἐκ τραχήλου, ἄμποτε νὰ ἴδω γάμους σου καὶ τέκνα σοῦ ὀσΦύος."

325 Ἐνόσφ ταῦτα ἐλέγασιν ἔΦθασεν ή ήμέρα, ἀνέτειλεν ὁ ήλιος λαμπρός, ἠγλαϊσμένος,

<sup>288.</sup> συγγενήν. — 301. ύπεχαιρέτησαν. — 306. γήρας (comp. 321). — Après 308, en rouge: ἀπηλογία πρὸς τὸν αὐτοῦ πατέρα. — 310. ἐδέχεται. — Après 318, en rouge: εὐχὴ πατρὸς πρὸς ᾿Αχιλλέα.

καὶ τὰ παιγνίδια ἔκρουσαν, ὄργανα τοῦ Φουσσάτου. τὸ δὲ παιδίον ἔσωθεν ἐκάθητο εἰς τὴν κλίνην παρηγορῶν καὶ τὸν πατὴρ ἀντάμα μὲ τὴν μήτηρ,

330 διότι θλίβονται πολλά, την μάχην εφοβούντα.
Καὶ πάντες εσυνάχθησαν εξώθεν της αὐλης του παρέτοιμοι πρὸς κίνημα καὶ συμπλοκην πολέμου εκείνοι μόνοι οἱ δώδεκα ἀνέβησαν θαρρώντες, εὐθὺς τὸν εχαιρέτησαν, πίπτουσι προσκυνούν τον.

335 στόλην ἐΦόρεσεν λαμπράν, ὀρωτικήν, ὡραίαν, ὀξὺν ἐσωκουρτσούβακον μὲ τὰ χρυσὰ πουλία, καὶ ἄλλον χρυσοπράσινον μετὰ λιθομαργάρων εἶχεν ή τραχηλέα του καὶ τὰ μανίκια γῦρον λιθάρια πανυπέρλαμπρα μετὰ λιθομαργάρων.

340 εφόρεσε καὶ στέφανον εκείνο...
πολλὰ τὸν ἠναγκάσασιν Ίνα τσαγκὶ φορέση,
ἀλλὰ ποσῶς οὐ θέλησεν τοῦτο νὰ τὸ ποιήση,
ἀλλὰ τουβίτσια εφόρεσεν καὶ ἀραβικὰ βλαττία,
χρυσὰ καὶ αὐτὰ καὶ πάντερπνα, ἐρωτικὰ εἰς θέαν

345 γύροθεν τὰ ὑποδήματα μάλαγμα μετὰ μαργάρων.
μαῦρου Φαρὶν τὸν ἤΦεραν ὅνπερ ἠγάπαν πλέον,
δεινὸν ἀπὸ τοῦ βλέμματος, Φρικτὸν ἀπὸ τῆς θέας.
κουβέρτα χρυσοκόκκινην ἐσάγισαν τὸν μαῦρον,
χρυσὴν λεκάνην ἔθηκαν μὲ τὸ κρασὶν ὀμπρός του,

350 ως αν ό μαύρος μεθυσθή και άρξηται του παίζειν,
να είδες, να έθαυμάστηκες, ό νούς σου να έξενίστην.
Δένει τα χέρια, προσκυνεί πατέρα και μητέρα,
τον βασιλεά, την δέσποιναν ως έπρεπεν αξίως
γλυκια καταφιλούσι τον, απλήστως εύχουνταί τον,

355 όλοι ἀπεχαιρέτησαν μετὰ χαράς μεγάλης.
ἐδώκασιν τὰ όργανα, πηδοῦν, καβαλλικεύουν,
ὡς ἥλιος ἐξανέτειλεν, ὡς ἄστρον ᾿ΑΦροδίτης,
ὅσοι καὶ ὰν τὸν ἐβλέπασιν ἐχάρησαν μεγάλως κρατεῖ σκουτάριν κόκκινον μετὰ χρυσογραμμίες.

360 δ μαύρος παίζειν ήρξατο, δρωτικώς ώρχήσθη, καταπηδά συχνὰ πυκνὰ καὶ παίζει ώραιωμένα δ νεὸς ὑπελυγίζετον καὶ Φουδουλιὰς ἐποίει.
Νὰ εἶδες γοῦν παραταγὴν τοῦ κόσμου ἐξαιρημένην, Φουσσάτον πανεξαίρετον, λαμπρὸν ἀρματωμένον,

365 Φαρία και Ιππάρια ύπόσελλα τοῦ δρόμου.

<sup>333.</sup> μόνον. — 348. ἀραβίτικα. — 350. ἄρξεται. — Αρτές 351, en rougo, deux vers: ἀπεχαιρέτησε[νό] 'Αχιλλεὸς καὶ δλον τὸ φουσσάτον μὲ παρρητιὰν καὶ εἰτολμιὰν καὶ Ξράσος ὁ (lire τὸ) τοσούτον. — 354. εὐχουνταιν. — 359. κρατεί κοντάριν (comp. L. 272).

[Δώδεκα ἀλλάγια ἐποίησεν νὰ εἶναι τοῦ πολέμου, ἀπὸ τριάκοντα στερρῶν γενναίων πολεμάρχων, ... καὶ ἐκεῖνος μὲ τοὺς δώδεκα πάλιν ἄλλον ἀλλάγιν, καὶ πᾶσα ἕνα ἀλλάγιον καὶ πᾶσα ἕνα σκῆπτρον

- 370 τριακόσιους έχει θαυμαστούς ἄνδρας δοκιμασμένους.
  τὸ δὲ Φουσσάτον τὸ ἕτερον ἐμοίρασεν εἰς δέκα.]
  Καὶ ἀΦότου γοῦν ἐξέβησαν πέντε καὶ δέκα μίλια,
  εῦρον λιβάδιν ἔμορΦον, πάνυ χαριτωμένον.
  ἐπέζευσε καὶ ἐτέντωσεν ὅλον του τὸ Φουσσάτον.
- 37 δ κάμπος όλος έγεμεν τὰς τέντας τοῦ Φουσσάτου.

  ή τέντα του ἦν έξάμιτος, κόκκινη, ὡραιωμένη,

  μὲ τὰ ἀργυρὰ τὰ δέματα τὰ ξύλα καὶ κουσπία,

  μῆλα χρυσὰ εἶχεν έπτὰ καὶ τὰ σκοινιὰ μετάξιν,

  τὰ πάντα ἦσαν ὁλόκαλα τῆς συνοδιᾶς ἐκείνης.
- 38() καὶ διεβίβασαν ἐκεῖ ἄπασαν τὴν ἡμέραν,
  τὸ κάμαν γὰρ οἰκ ἤθελον τὸ νὰ περιπατῶσιν,
  καὶ τῆ ἐπαύριον τὸ πρωὶ πάντες καβαλλικεύουν,
  ὄχι δὲ τὰ Φαρία τους, ἀλλὰ ἄλογα τοῦ δρόμου,
  καὶ δέκα ἡμέρας ἤλάσαν μετὰ σπουδῆς μεγάλης,
- 385 καὶ πρὸς τὰς ἄκρας ἔΦθασεν τῆς χώρας τοῦ πατρός του.
  ΜαντατοΦόροι ἐΦθάσασι ὥρα μεσονυκτίου,
  διὰ τοὺς ἐχθρούς του ἠρώτησεν καὶ τί ἔναι ἡ δύναμή τους.
  ἐκεῖνοι ἀνταπεκρίθησαν καὶ τὴν ἀλήθειαν εἶπαν.
  Πολλὴ ἔναι ἡ δύναμις, δέσποτα, τοῦ ἐχθροῦ σου,
- 390 ώς ἄστρα εἰς τὸν οὺρανὸν καὶ Φύλλα εἰς τὰ δέντρα οὕτως κεἶνται οἱ τέντες τους στὴν γῆν ἐξηπλωμένες. πολλὴν ἔχει τὴν δύναμιν, πολλὴν καὶ τὴν ἀνδρείαν." καὶ ἐκεῖνος τοὺς ἐρώτησεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς ὁ μέγας ,,...Καὶ τί ἔναι τὸ ἐμποδίζουνται καὶ οὺκ ἔρχονται παρέδω;"
- 395 ἐκείνοι ἀνταπεκρίθησαν, τὸν ἀχιλλέα λέγουν , Καστέλλιν ἔχεις, δέσποτα, τὸ ἠγάπαν ὁ πατήρ σου πολλὰ τὸ περιεκύκλωσεν καὶ ἐκατεσΦάλισέν το, ωσπερ κλειδιν τὸ ἐποίησεν εἰς πάσας του τὰς χώρας τρεῖς μῆνας ἀνατάσσεται καὶ οὐ δύνανταί το πάρει,
- 400 καθεὶν ήμέραν πολεμοῦν στοῦ καστελλιοῦ τὴν πόρταν, καὶ ήμεῖς δὲν τὸ προδίδομεν ὥσπερ πιστότατοί σου."
  Τὸ νὰ τ' ἀκούση παρευθὺς ὁ ᾿Αχιλλεὖς τοὺς λόγους συντόμως γράφει γράμματα, στέλνει τα εἰς τὸ κάστρον

<sup>366.</sup> δώδε. — 369. πάσα έν ἀ. — 376. ή τέντα τοῦ ᾿Αχιλλέως ἔξάμιτος. — 385. τὰς χώρας. — 387. ἐχθροὺς τοὺς ἡ. — Après 393, en rouge: ἀπόκρισις μεγάλου ᾿Αχιλλέως. — Après 395, en rouge: ἀπόκρισις τῶν ἀποκρισαρίων. — 399. τ. μ. τὸ ἀνατάσσεται κ. οὐ δ. μᾶς π. (comp. 302). — 401. κ. ἡ. οὐδὲν προδιδόμεσθα.

- της δε γραφης ή συμπλοκή ήσαν οι λόγοι οὖτοι 405 [καὶ ἀλλάγια πανεξαίρετα δωρεί καὶ δίδει...] , Έγω ὁ δυνάστης ᾿Αχιλλεύς, ὁ υίὸς τοῦ βασιλέως, ἔρχομαι πρὸς βοήθειαν πάντων τῶν ἐδικῶν μου ἐθαύμασα τὴν πίστιν σας καὶ ὑπερεθαύμασά την, ὅτι ὡς γενναῖοι καὶ πιστοί, ὄντως ἀνδρειωμένοι,
- 410 ποσῶς οἰδὲν ἐδειλιάσετε νὰ δώσετε τὸ κάστρον εἰχαριστῶ τοὺς πάντας σας καὶ ὑπερευχαριστῶ σας. ἄλλας κὰν τρεῖς βαστάξετε, Φίλοι μου, τὰς ἡμέρας, νὰ τάξω τὰ Φουσσάτα μου καὶ τὰς παραταγάς μου, μὴ δειλιάσετε, ἄρχοντες, εἰς τὴν νεότητάν μου
- 415 ὅταν εύρῶ τὸν βασιλεὰν ὁποῦ σᾶς παρακεῖται,

  νὰ εὐροῦμεν τὸ Φουσσάτον του ὁποῦ σᾶς πολεμίζει,

  νὰ λάβουσιν πληροΦοριὰν τίνος υίὸς ὑπάρχω

  τοὺς ἐν τῷ κάστρῳ χαιρετῶ ὅλους τοὺς ἐδικούς μου."

  λαβόντες τοίνυν τὴν γραΦὴν ὑπάσι τὴν στὸ κάστρον,
- 42() τὸ τῆς ὁδοῦ διάστημα μιᾶς ἡμέρας ἦτον.

  'Ο δὲ 'Αχιλλεὺς ἀπέμεινεν καὶ εἰς συμβουλὴν ἐκάτσεν.

  οἱ ἄρχοντες ἔδιδαν βουλὴν τὴν νύκτα νὰ τοὺς δώσουν

  ἐξάΦνης ἀναρμάτωτους καὶ νὰ τοὺς κατελύσουν.

  ὁ μέγας δὲ ὁ 'Αχιλλεὺς καὶ οἱ δώδεκά του ἀγοῦροι
- 125. οὖτως ἀνταπεκρίθησαν τῆς συμβουλῆς ἐκείνης·
  ,,Καλὴ ἔναι ἡ στρατιωτική, ἄρχοντες, ἡ βουλή σας,
  ἀλλὰ γενναιοῦ καὶ δυνατοῦ οὐκ ἔναι ἔργον τοῦτον·
  τοῖς ἀνισχύροις καὶ σαθροῖς δέθοται τὸ ἐξαίθνης·
  εἰ γὰρ καὶ νῖκος ποιήσωμεν, εἰς ἐντροπή μας Ἐναι."
- 13() 'εστήσασιν την συμβουλην ήμέραν νὰ τοὺς δώσουν.
  Τριάκοντα ἀλλάγια ἦσαν τοῦ βασιλέως,
  καὶ τὸ καθὲν ἀπὸ έκατὸν εἶχεν καβαλλαρίους
  καὶ τοῦ 'Αχιλλέως δώδεκα ἦσαν πολέμου ἀλλάγια
  ἀπὸ τριάκοντα στερρών γενναίων πολεμάρχων,
- 435 καὶ ἐκεῖνος μὲ τοὺς δώδεκα πάλιν ἄλλον ἀλλάγιν
  τὸ Φουσσάτον τὸ ἔτερον νὰ στέκεται ἐξόχως.
  ἐκίνησαν στρατιωτικά, συντακτικά, ἀνδρειωμένα,
  ἀΦοῦ τὸ ὄρνεον ἔκραξεν ἐκ τὸ κατουνοτόπιν,
  καὶ πρὸς τὸ ἡλιανάτελμα πλησιάζουσιν τὸ κάστρον
- 440 αί βίγλες τοὺς ἐνόησαν τοῦ βασιλεὼς ἐκείνου

Αρτès 405, en rouge: γραφή δπερ ἀπέστειλεν δ 'Αχιλλεύς εἰς τὸ ἐαυτοῦ κάττρον. — Αρτès 420, en rouge, les doux vers suivants: δίδει βουλήν ὁ 'Αχιλλεύς μετὰ τοὺς ἄρχοντάς του | μετὰ καὶ τοὺς ἀγόρους του καῖ ὅλον του τὸ φουσσάτον. — 424 δ δὲ μέγας. — 425. ἐκείνης τῆς συμβουλῆς, corrigé par Wagner. — 427. γενναῖον καὶ δυνατόν. — 488. ἐκ τοῦ.

καὶ ὑπάσι δε μετὰ σπουδής, λέγουν τὰ συγχαρίκια·
,,Φουσσάτον είδομεν πολὺν σκηπτόμενον εἰς κάμπον
καὶ πρὸς βοήθειαν ἔρχεται τούτου τοῦ καστελλίου."
εὐθὺς ὁρίζει ὁ βασιλεὺς νὰ άρματωθή Φουσσάτον,

- 445 δρίζει ἀλλάγια θαυμαστὰ τριακόσια πενήντα καὶ τὸ καθεν ἀπὸ έκατὸν εἶχεν καβαλλαρίους, φαράτους ὅλους, διαλεκτοὺς καὶ δεδοκιμασμένους, καὶ πόλεμον ἐκήρυξεν ὁ βασιλεὺς ἐκεῖνος πάντες ἀλλαγιάσθησαν, ἔστησαν ἐξ ἑτοίμου.
- 450 Εἶχεν δὲ ὁ βασιλεὺς υίοὺς δοκοῦντας ἀνδρειωμένους ἀνάνδρους δὲ τυγχάνοντας ὡς ἔδειξεν τὸ τέλος πέντε δὲ ἦσαν ἄδελΦοι, ἄνθος τῶν ἀνδρειωμένων, οἶτινες δὲ ὑπήρχοντο υίοὶ τοῦ βασιλέως.
  'Ο δὲ ᾿Αχιλλεὺς ὁ θαυμαστὸς αὐγῆς καταλαβούσης
- 55 καβαλλικεύουν ώρισεν πάντες τοὺς παλαΦρέτους,
  ἐκεῖνος δὲ καὶ οἱ δώδεκα οἱ Θαυμαστοὶ ἀγοῦροι
  μούλας ἐκαβαλλίκευσαν μαύρας ὥσπερ ἐλαίας·
  καὶ ὡς τοῦ νὰ δώση ὁ ἥλιος καὶ νὰ πλατύνη ἡ ἡμέρα
  τὸν κάμπον ἐκατέβησαν, βλέπουσι τὸ καστέλλι·
- 460 ἢγάπησεν δὲ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἀπὸ ψυχῆς τον τόπον.
  ὀλίγον ἐχωρίζοντα ἀμφότερα τὰ μέρη
  τουμπίτσα τοὺς ἐχώριζεν ἀνάμεσα τῶν δύων,
  καὶ ἐκεῖ πάντες ἐστάθησαν, κανεὶς νὰ μὴ τοὺς βλέπη.
  ᾿Ατός του τοὺς ἐρμάτωσεν καὶ κατεχύρωσεν τους,
- 465 αὐτοὺς καὶ τὰ Φαρία τους καλῶς ὡχυρωμένα·
  καὶ ἀΦότου ἐρματωθήκασι μετὰ καλῆς καρδίας,
  νικᾶ τὸ θράσος τὸ πολὺν τὸν μέγαν ᾿Αχιλλέα,
  ἐπαίρνει τὸ κοντάριν του καὶ τὸ λαμπρὸν σκουτάριν
  καὶ τόπον ἔδραμεν πολὺν καθάπερ τὸ γεράκιν
- 470 τοῦτον δὲ πάντες ἔΦριξαν ὅσοι καὶ ὰν τὸν εἶδαν.
  Καὶ δέκα ἀλλάγια ἐχώρισεν νὰ εἶναι τοῦ πολέμου οὐκ εἰχασιν ἀπὸ πολλών, τριάκοντα καὶ μόνον, καὶ ἐκεῖνος μὲ τοὺς δώδεκα πάλιν ἄλλον ἀλλάγιν τὸ δὲ Φουσσάτον τὸ πολὺν ἐμοίρασεν εἰς δέκα.
- 475 μούντον ἐκαβαλλίκευσεν, ἀλλὰ Φουδούλην μούντον, ἔστραπτεν ὥσπερ ἥλιος ἐπάνω εἰς τὸν μούντον.
  Καὶ ἐστέκασιν κατόπισθεν εἰς τοῦμπαν συνηγμένοι, καὶ τίποτε οὐκ ἐγίνωσκον ὅτι πλησιόν τους εἶναι

<sup>441.</sup> σπουδής μεγάλης, corrigé par Wagner. συχαρίκια. — 450. β. υίοὺς ἀνδρειωμένους. — 452. ἤσαν ἐξαίρετοι ἀ. τ. ἀ. (comp. L 355). — 451. ὁ δὲ θαυμαστὸς ὁ ᾿Αχιλλεύς, corrigé par Wagner. — 455. τὰ παλαφρέτους. — 458. κ. ὡς ὅτου. — 461. τοὺς ἐχώριζεν. — 463. ἐστάθησαν. — 468. ὑπαίρνει. — 478. ἐγίνωσκεν, corrigé par Wagner.

- καὶ ὁ βοσιλεὺς ἐκέλευσεν πάντες ἀρματωθήναι,

  480 καὶ τοὺς υίούς του ἐλάλησεν τοιαῦτα τοὺς ἐλάλει

  "Ἐπάρετε τὰ ἀλλάγια μου, ὅλα μου τὰ Φουσσάτα,

  καὶ πρὸς ἐκείνους δράμετε εὐθύς, καὶ ἂν τοὺς εὑρήτε,

  ἐξάγκωνα τοὺς Φέρετε δεμένους πρὸς ἐμένα."

  καὶ μετὰ σοβαρότητος ἐκίνησαν καὶ ὑπάσιν.
- 485 [ἐπῆρεν ἀλλάγια θαυμαστὰ διακόσια πενῆντα, καὶ τὸ καθεν ἀπὸ έκατὸν εἶχεν καβαλλαρίους, Φαράτους ὅλους, διαλεκτούς, καλούς, δοκιμασμένους.] ᾿ΑΦότου ἐπλησίασαν Ένος μιλίου τόπον τὸν Πάντρουκλον ἐλάλησεν, τὸν γνήσιον συγγενήν του
- 490 καὶ ὡς κάλλιον ἐκ τοὺς δώδεκα τοὺς χωριστοὺς ἐκείνους·
  ,,Πάντρουκλε, ἔπαρ' τὸ Φλάμπουρον καὶ ἀνέβα εἰς τὴν
  Γτουμπίτσαν,

νὰ ἰδοῦσι τὸ σημάδι μου καὶ τότε ήμεῖς νὰ ἐβγοῦμεν."
τὸ δὲ σημάδιν σταυραετὸς ὁλόχρυσος ὑπάρχει,
καὶ λεὼν τὸ στόμα κόκκινος εἰς κίτρινον ἀέραν.

- 405 και παρευθύς το ἐγνώρισαν μέσα ἐκ το καστέλλιν ἐχάρησαν, ἐχόρεψαν, μεγάλως εὐΦημοῦσιν. 
  ἰδων δὲ πλήθος ἄπειρον ὁ Πάντρουκλος Φουσσάτων, 
  εὐθὺς ἀπεμειδίασεν, λέγει πρὸς τοὺς ἰδίους. 
  Πολλὰ πουλίτσια εἶδα ἐδῶ τὸν κάμπον καταβαίνουν.
- 500 ούτως ἂς τοὺς συντρίψωμεν ώς Φάλκον τὰ περδίκια." τοῦτον ὑπερεθαύμασεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς τὸν λόγον. Ἐσμίξασιν οἱ δώδεκα καὶ εὐθὺς ἐπιλαλήσαν καὶ ἀπέκει δὲ τὰ ἀλλάγια τὰ δώδεκα μὲ τάξιν, καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐνέτρεχεν μόνος, μεμονωμένος.
- 505 ἐκείνοι ὑπερεθαύμαζαν τὴν ὀλιγότητάν τους καὶ ώσὰν εἰς ὀλιγοστοὺς με θράσος κατεβαίνουν. ἐσμίξασιν ἀλλάγια τρία τοῦ βασιλέως καὶ εἰς ἕναν ἐκατέβηκαν ἀλλάγιν τοῦ ᾿Αχιλλέως. καλὰ τοὺς ὑπαντήσασιν, οὐκ ἠδειλίασάν τους,
- 51() ό εῖς τοὺς δέκα ἐσύνθλασαν καὶ ἐκατεσΦάξασίν τους.
  καὶ ὡς γῦπες τοὺς ἐσύνθλασαν τριάκοντα τριακόσιους.
  νὰ εἶδες ἀγούρους θαυμαστούς, σπαθεὰς δοκιμασμένας,
  οὐδέναν ἐδευτέρωναν νὰ μη τὸν ρίψουν κάτω.
  εἴκοσι μόνον ἔγλυσαν ἀπὸ τοὺς τριακόσιους

Αρτές 480, en ronge: λόγια του ἐναντίου βασιλέως. — 484. υπάγουσιν. — 490. ἐ. τ. Ενδεκα. — 494. καὶ λέοντος στόματος κόκκινος. — 495. τὸ manque. — Αρτές 496, en ronge: λόγια Παντρούκλου πρὸς τοὺς ἰδίους. — Αρτές 500, en ronge: ἐβαύμασεν τὸ ἀπάκοτον. — 506. κ. δ. τοὺς ὸ. — 508. ἐκατέβηκεν, carrigé par Wagner. — 510. ἀλλὰ ὁ εἶς... ἐσύνβλασεν, corrigé par Wagner. — 511. οἱ τριάκοντα τοὺς τριακοσίους. — 512. ν. εἶδες τὸν <sup>1</sup>Αχιλέα σ. δ. — 518. ἐδευτέρωνε». βίψε. — 514. τριακοσίους.

515 καὶ ἀπ' αὐτοὺς τοὺς είκοσι ἐλαβαν ἄνδρας πέντε.
Καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς τοὺς ἔλεγεν· ,, Ἦξω μεριὰ σταθήτε,
νὰ ἔλθουν ἐκ τοὺς συντρόΦους σας ἐκ τῶν ἀναπαμένων,
καὶ ἐκεῖνοι ἀνταπεκρίθησαν καὶ πρὸς ἐκεῖνον λέγουν·
Γνήμᾶς τοὺς πέντε ἄΦες μας, μηδὲν μᾶς θανατώσης,

520 καὶ δοῦλοι σου νὰ είμεθεν ήμεῖς καὶ τὰ παιδιά μας."]
ενίκησεν τους ή ὄρεξις, ἀπήρεν τους τὸ θράσος
καὶ εὐθὺς πάλι ἐπελάλησαν μέσα εἰς τὸ Φουσσάτον.
μεγάλα θαύματα ἕκαμναν καὶ ἀνδρειωμένον θράσος,
ὅμως οὐκ ήδυνήθησαν ἵνα ποιήσουν νῖκος,

525 ἀλλ' ὅπισθεν ἐγύρισαν, ἔξω τροπὴν ἐποῖκαν.
'Αλλάγια τριὰ ἐχωρίσθησαν ἀπὸ τοῦ 'Αχιλλέως,
ἀλλάγια δέκα ἐσκότωσαν ἀπὸ τοῦ βασιλέως.
οἱ τσάγρες τοὺς ἐζάλισαν ἃς ἐἴχασιν ἐκεῖνοι,
ἀλλ' ὅμως πάλιν ἔδερναν, ἐγύριζαν ὀπίσω.

530 [έξηντα χιλιάδες ήτασιν τού βασιλεώς Φουσσάτον, καὶ τού ᾿Αχιλλέως δεκοκτώ, ἀλλ᾽ ἦσαν ἀνδρειωμένοι.] Ξένον καὶ μέγα, ἄπειρον ὁ πόλεμος ἐκείνος. καὶ ἀπὸ τῶν πέντε τῶν υίῶν τῶν Θαυμαστῶν ἐκείνων ἑναν ἐπῆρεν ὁ Θυμὸς καὶ ἐσέμπην στὸ Φουσσάτον.

535 τριάκοντα ἐσκότωσεν ὡς ἱέραξ τὰ περδίκια,
καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐθαύμασεν καὶ οἱ δώδεκά του ἀγοῦροι
καὶ πρὸς ἐκεῖνον ἔλεγαν ,,Δέσποτα, ἃς πολεμοῦμεν,
μὴ πέσουν τὰ Φουσσάτα σου καὶ πάθης ἀτιμίαν."
Ἐνόσω ταῦτα ἐλέγασιν ἐκεῖνοι πρὸς ἐκεῖνον,

540 εὐθὺς ἐπελυθήκασιν οἱ ἀδελΦοί, οἱ πέντε ὁ δὲ ἀχιλλεὺς ἐγέλασεν καὶ τοὺς δώδεκα λέγει ,,Βλέπω τοὺς πέντε σοβαρῶς δοκοῦνται ἀνδρειωμένοι, ἐπεὶ ὁ εἶς τοὺς τριάκοντα ἔθλασεν ώσπερ εἶδα δμως ὑπάγω πρὸς αὐτοὺς ἵνα τοὺς δοκιμάσω,

545 καὶ ἐσεῖς ὁμοῦ οἱ δώδεκα χυθήτε εἰς τὸ Φουσσάτον,
καὶ ὰς βλέπω τὴν ἀνδρείαν σας, καὶ πάλι ἐσεῖς ἐμένα.

Θαρρῶ εἰς τὴν εὐχὴν τῆς μάννας μου οὺ μὴ μᾶς ἐγλυτώσουν."
Τότε λοιπὸν ἐλάκτισεν τὸν θαυμαστόν του μοῦντον
καὶ ὡς ἀστραπὴ ἐξεπήδησεν, ἐΦώναξεν μεγάλως

55() και ώς λεων το βλέμμαν Φοβερος είς αὐτοὺς ἐκατέβην τον Έναν ἔδωκεν σπαθεὰν ἀπάνου εἰς το κασσίδιν και μέσα τον ἐδίχασεν ἀπὸ ἄνωθεν έως κάτου

<sup>516.</sup> μὲ τὸ καλὸν τοὺς ἔλεγεν. — 523. Ξαύμασιν μεγάλην ἔ. — 527. ἀλλάγια τριάκοντα. — Αρτέκ 536, en rouge: λόγοι πρὸς τὸν μέγαν 'Αχιλλέα. — 540. οἱ ἀ. καὶ οἱ π. — 541. καὶ πρὸς τ. δ. λ. - 516. πάλιν. — 550, καὶ ὡς δράκων τ. β, φ. τὸ εἰς αὐ, ἐ, — 552. ξως κάτον.

τὸ ἀπελατίκιν ἔσυρεν, τὸν ἄλλον δευτερώνει καὶ εἰς γῆν ήπλώθη παρευθύς ἀναίστητος καθόλου

- 555 δ τρίτος Φεύγει ΕΦθασεν, προύει τοῦ πονταρέαν, με το Φαριν τον Ερριψεν παι ΕΦύγασιν οί δύο. Μαῦρον Εμετασέλλισεν, Εσυρεν το σπαθίν του, Ελάπτισεν μετα θυμοῦ και Εσέβην στο Φουσσάτον ἀπέδω ἀπέκει Εκοπτεν, Ετρεχεν ώσπερ λέων,
- 560 καὶ διὰ τὸ νὰ μὴ Φεύγουσιν, ἔπεΦτεν ἀπ' ὀμπρός τους καὶ οἱ δώδεκα τοὺς ἔτερους κόπτουν εἰς τὸ Φουσσάτον.

  [τὰς ἄκρας ἐθερίζασιν οἱ δώδεκα μὲ θρἄσος].

  εἰς ἄκραν ἐπιλάλησεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς ὁ μέγας

  καὶ μὲ τὴν ἄλλην ἔσμιξεν ἄκραν, συγκόπτων πάντας.
- 565 Ἐπέθαναν δυὸ νεώτεροι ἐκ τοὺς δώδεκα ἐκείνους, καὶ θυμωθεὶς ὁ ᾿Αχιλλεὺς ὁρίζει νὰ τὸν Φέρουν τὸν μαῦρον του τὸν θαυμαστόν, Φρικτὸν καὶ ἀνδρειωμένον μετὰ θυμοῦ του Φοβεροῦ πηδῷ, καβαλλικεύει. Ἐσμίξασιν ἀμΦότεροι ἀλλήλους τὰ Φουσσάτα,
- 57() ἀλλήλως κατακόπτουνται καὶ ἀλλήλως κατελούνται,
  καὶ κονταρεὰς ἐσΦάζοντα ἀπὲ τὸν ᾿Αχιλλέα·
  καὶ ώσπερ νὰ κόπτουν Θερισταὶ χωράΦιν δασωμένον,
  [καλοί, ἰσχυροὶ καὶ δυνατοί, καὶ χορτασιὰν μὴ ἔχουν]
  ούτως τοὺς ἐκατέκοπταν καὶ χορτασιὰν οὐκ εἶχον.
- 575 Ἐπλήθυνεν ὁ ποταμὸς τῆς αἰματοχυσίας,
  τοῦ ᾿Αχιλλεῶς ἐγέμισεν ὁ μαῦρος ἐκ τὸν κόπον
  ἐξαπολεῖ τον σύντομα, δράχνει ὶσχυρὸν σκουτάριν,
  γοργὸν τοὺς ἐκατέΦθανεν καὶ ἐκατεΦόνευέν τους
  καὶ γὰρ ὅσον ἐΦαίνετον ὅτι διώκει ὀπίσω,
- 580 εὐθὺς ὀμπρὸς εὐρίσκετον ὡς λέων ἐπροπήδαν καὶ εἰς ἀποριὰ τοις ἔβαλεν καὶ οἰκ εἶχαν τί νὰ ποίσουν, οὕτε νὰ Φύγουν εἰχασιν, οὕτε νὰ πολεμοῦσιν. καὶ πάλιν εἰς τὴν μέσην τους ἐσέμπαινεν συντόμως καὶ εἰθὺς πάλιν εὐρίσκετο πετόμενος εἰς ἄκραν
- 585 εύθυς προπήν επήρασιν πολλά κατησχυμένην.
  Ιδόντες δε το θέαμα, την απειλήν εκείνην,
  εύθυς απαρματώνουνται, πίπτουσιν, προσκυνούν τον.
  δρίζει αἰχμαλωτίζουν τους καὶ σιδηρώνουσίν τους
  αἰχμαλωσιὰν ἐπήρασιν ἀμέτρητην, μεγάλην.
- 590 'Ως το είδεν και το ήκουσεν ο βασιλεύς εκείνος το θαύμα το εγένετον είς όλον τον λαύν του,

<sup>560.</sup> ἀπὸ μπός του. — 561. κ. οί. δ. μὲ τ έ. — 572. κύπτουσιν. — 582. πολεμούστη ανευτουν en surcharge. — Après 585, en rouge: ἐποίησεν τὸ νίπος του ὁ μέγας Αχιλλεύς. — 590, καὶ ἤκουσεν, corrigé par Wagner.

Φεύγει πολλὰ ὅσον δύναται εἰς τὸν ἐκείνου τόπον μετὰ τῶν δύων τῶν υίῶν τῶν ἐναπολειΦθέντων. Οὕτως διώξας ὁ ᾿Αχιλλεὺς καὶ οἱ δέκα του ἀγοῦροι

- 595 ἀπέσω τοὺς ἐσέβασαν εἰς ἐδικόν τους κάστρον,
  καὶ ὡσὰν τὰς πόρτας ἔΦθασεν, ἔξω μικρὸν ἐστάθην,
  ἐπέζευσαν οἱ δέκα του καὶ ὅλον του τὸ Φουσσάτον
  ἐτέντωσαν καὶ ἐστάθησαν, ἔλυσαν τὰ ἄρματά τους,
  μικρὸν νὰ παρηγορηθοῦν ἐκ τῶν πολλῶν ἰδρώτων
- 600 νερούτσικον ἐΦέρασιν τὰ χέρια τους νὰ νίψουν.
  'Ο ᾿Αχιλλεὺς ἐκάθισεν στὴν τένταν τρεῖς ἡμέρας,
  λυπεῖται λύπην ἄπειρον μετὰ τοὺς δέκα ἀγούρους
  τὸ πῶς ἐχάσασιν τοὺς δυὸ συντρόΦους καὶ ἀδελΦούς τους
  καὶ δύο ἀρχοντόπουλα ηὖρεν ἐκ τὸ Φουσσάτον,
- 605 είγενικούς καὶ Φρόνιμους, μᾶλλον ἀνδρειωμένους,
  . ἔστησεν εἰς τὸν τόπον τους ἐκείνων τῶν ἀγούρων.
  'Ωρέκτηκεν ὁ 'Αχιλλεὺς νὰ σκέψεται τὸ κάστρον'
  πέζος ἐπεριπάτησεν τριγύρου καὶ τὸ βλέπει'
  γυναϊκες ἐπαρέσκυψαν νὰ ἰδοῦσιν τὸ Φουσθάτον,
- 610 καὶ μέσον τούτων Ίστατο ἡ ἐξαίρετος ἐκείνη
  εἰγενικὴ καὶ ἐρωτική, τοῦ βασιλεὼς θυγάτηρ,
  ἢν ὕστερον ἐκέρδισεν ὁ ᾿Αχιλλων ἐτρώθην ἡ καρδιά του,
  ζήλω ἀνῆψεν ἡ ψυχὴ ἐκείνου τοῦ ἐρώτου
- 615 ίσταντο βλέπων ἄφωνος ἐπὶ πολλής τῆς ώρας, ἄφωνος καὶ ἀκίνητος, καρδιοπονεμένος ὅμως ἀνδρειωθεὶς στὸν ἔρωτα οὐκ εἶπεν τί ἔν' τὸ πάσχει. ᾿ΑΦ' ῆς ἐκαταψύχησεν, πηδοῦν, καβαλλικεύουν, εἰς τὸ καστέλλιν ἔφθασαν τοῦ ᾿Αχιλλεὼς ἐκεῖνον.
- 620 εδώκασιν τὰ βούκινα μὲ παρρησιὰν μεγάλην,
  εἰς ἀπαντήν του εξέβησαν ἄνδρες τε καὶ γυναῖκες
  καὶ ὀμπρός του ἐπῆγαν ἄπαντες μετὰ χαρᾶς μεγάλης.
  πάντες ὑπερεθαύμασαν τοῦ ᾿Αχιλλεὼς τὸ κάλλος,
  τὴν ἡλικιὰν τὴν θαυμαστήν, τὴν ὡραιότητάν του,
- 625 πάντες ύπερευθήμησαν αύτον ώς βασιλέαν
  ,, Έδε στρατιώτης βασιλεύς, νικητής τροπαιούχος,
  εἰς τὴν ἀνδρειάν του χαίρεται, τινὰ νὰ μὴ Φοβήται."
  παρακαλούν τον ἄπαντες νὰ μὴ στραφή ὀπίσω
  νὰ ἔλθη καὶ ὁ πατέρας του ἐκεῖ νὰ κατοικήσουν.

<sup>604.</sup> ἀρχορτόπουλα. — Après 606, en rouge: ἤθέλησεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς νὰ σκέψεται τὸ κάστρον. — 614. ζῆλος ἀ. — Après 615, en rouge: ἐσέμπηκεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς εἰς τὸν ἔρωταν τὸν μέγαν. — Après 620, en rouge: ἄφθασεν εἰς τὸ καστέλλιν του. — 628, ἐπίσω. — 629, ἀλλὰ νὰ ἔλθη, corrigé par Wagner.

- 630 ἐκεῖνος διὰ τὸν ἔρωταν τῆς κόρης ὁποῦ εἶδεν ηθέλησεν εἰς τὸ ἐκ παντὸς ἐκεῖ νὰ κατοικήσης ἦν δὲ ὁ τόπος πεδινός, εὐάρμοστος καὶ ώραῖος. καθίζει, γράφει γράμματα πρὸς τὸν αὐτοῦ πατέραν, καὶ τῆς γραφῆς ἡ συμπλοκὴ ἦσαν οἱ λόγοι οὖτοι
- 635 ,,Δούλος της βασιλείας σου καλ τολμηρός υίός σου, συγχαίρομαί σε, δέσποτα, πάλιν συγχαίρομαί σε. λδού, τὰ πάντα ἐγίνουντα καλ πάλιν εἶν δικά σου, καλ τοὺς ἐχθρούς σου ἔφθειρα καλ ἐτσακίσαμέν τους ἄλλους αλχμαλωτίσαμεν καλ ἄλλους ἐκατακόψαν
- 640 καὶ ἄλλοι ἐΦύγαν σύντομα μὲ ἐντροπὴν μεγάλην.
  πλὴν νὰ γινώσκης, δέσποτα, πάλιν ἐὰν μισεύσω
  ἐχάσαμεν τὰς χώρας μας καὶ τοῦτοι τὰς ἐπῆραν
  πλήσιον εἶναι οἱ ἐχθροὶ καὶ θέλουν μᾶς κουρσεύειν
  ἀλλὰ μὴ τοῦτο γένηται, κὰν τολμηρὸς ὁ λόγος,
- 645 ὅρισε, τάξε κεφαλὴν ἐκ τῶν αὐτόθι τόπων ἐκ τῶν γνησίων μας τινὰν πιστόν, δοκιμασμένον, νὰ προμηθεύεται καλῶς τὴν σύστασιν τοῦ τόπου, καὶ νὰ κρατῆ τὸ δίκαιον, κανεὶς νὰ μὴ ἀδικῆται. καὶ ὰς ἔλθη ἡ βασιλεία σου, ὰς ἔλθη ἡ δέσποινά μου
- 650 ή μάννα μου, ή κυρία μου, εδώ νὰ κατοικούμεν, δ τόπος ξναι πάντρεπνος, καλὸς εἰς κατοικίαν, καὶ καθ' ἐκάστην τοὺς ἐχθροὺς πάντα νὰ πολεμούμεν, νὰ τοὺς αἰχμαλωτίζωμεν καὶ νὰ τοὺς κατελούμεν." Ἐκράτησεν τοὺς δώδεκα, τοὺς χωριστοὺς ἐκείνους
- 655 καὶ ἄλλους ὀλίγους κράτησεν τοὺς ἤθελεν καὶ ἦγάπαν,
  τὸ δὲ Φουσσάτον τὸ πολὺν ὥρισεν νὰ πηγαίνη,
  νὰ ὑπάσιν στὰ ὁσπίτια τους, νὰ ὑπάσιν στὰ παιδιά τους.
  ἐπροσκύνησαν οἱ ἄπαντες τὸν ᾿Αχιλλεὰ πρεπόντως,
  εὐθὺς ἀπεγαιρέτησαν καὶ τὴν ὁδὸν ἐπῆραν·
- 660 ἔφθασαν εἰς τὰ ἴδια τους, ἐδῶκαν τὸ πιττάκιν.
  τὴν γοῦν γραφὴν ὁ βασιλεὺς ὡς ἔλαβεν εἰς χεῖρας
  χαρεὶς ἐχάρην τὴς ψυχήν, χάριτος ἐπληρώθη
  δόξαν ἀνέπεμπε εἰς θεὸν καὶ πάντες οἱ ἐδικοί του.
  ἡ δέσποινα ὡς ἔμαθεν τὴν γενομένην νίκην,
- 665 τὰ συγχαρίκια τὰ λαμπρά, ἀνδραγαθιὲς τοῦ υίοῦ της, ἠγάλλετον ἀμέτρητα μετ' εἰΦροσύνης πάσης.

Αρτès 634, en rouge: χραφὰν ἀπέστειλεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς πρὸς τὸν αὐτοῦ πατέραν. — 635. ὁ δοῦλος. — 602, ἐ. τ. χ. μ. κ. του τ. ἐ. — 650. μάννα μου, ἡ κ. μ. ὲ. ν. κ. — 655. ἐκράτησεν καὶ ἀ. δ., changé par Wagner. (κ. ἄ. δ. ἐκρ.). — 659. Αρτès ἀπεχαιρέτησαν le mot τόνα raturé. — 662. χαρᾶς ἐχάρην. — 663. ἀνέπεμπον Ξεόν... οἱ ἐδικοί τους. — 665. συχαρίκια.

οί γνήσιοί του συγγενείς καὶ οί πιστότατοί του, κρότους αὐλών καὶ μουσικών συναγαγόντες πλήθος, τῷ βασιλεί συνέχαιρον μετὰ καὶ τῆς δεσποίνης,

- 670 τον 'Αχιλλέα εὐχόμενοι, προτούντες, εἰΦημούντες, καὶ μέχρι δέκα ήμερών, ήταν συναθροισμένοι όμοδειπνοί, συνέστιοι γονέοις τοῦ 'Αχιλλέως' μετὰ τοὺς δείπνους οἱ χοροί, μετὰ χοροὺς ὀρχήσεις, [μετὰ ὀρχησμάτων πάλαισμαν καὶ συμπλοκὴ ἀλλήλων,]
- 675 καὶ καβαλλάριοι παρευθύς κρούσιν τὰς κονταρέας
  οί μὲν εἰς στύλους το ἔκοπταν, οί δὲ καὶ εἰς τὰ σκουτάρια.
  νὰ εἶδες χαρὰς ἀμέτρητας, μεγάλην εὐθροσύνην,
  ἀμέτρητα τραγούδια, μεγάλην εὐθυμίαν.
  Μετὰ δὲ τὴν παρέλευσιν τῶν ἡμερῶν ἐκείνων,
- (350) ὁρίζει δε ὁ βασιλεὺς τὸν κρείττονα τῆς χώρας, τὸν κάλλιστον εἰς Φρόνεσιν, εἰς ἀγαθοπραγίαν, τὸν εἰς ἀνδρείαν ζηλωτὴν καὶ μέγαν ἐν πρακτέοις τοῦτον αὐθέντην ἔποικεν νὰ λυβερνᾶ τὴν χώραν καὶ νὰ βαστᾶ τὸ δίκαιον, κανεὶς νὰ μὴ ἀδικῆται.
- 685 Αιτολ κινούσιν παρευθύς καλ ύπάσιν εἰς το κάστρον ἐκεῖ όποῦ ἀπέμεινεν ὁ ᾿Αχιλλεύς, ὁ υίός του, καλ προς τον πανεξαίρετον πεΦιλημένον παΐδα, τον ᾿Αχιλλεὰ τον θαυμαστόν, τον μέγαν τροπαιούχον, τον νικητήν τε τον στερρόν, τον όντως ἀνδρειωμένον,
- 690 ἐπῆγαν, ἐπεσώθησαν ὡς ἔγραψεν ἐκεῖνος.
  Τὸ νὰ τὸ μάθη ὁ ᾿Αχιλλεύς, εἰς ὑπαντήν του ἐξέβην,
  οἱ δώδεκα ἐσυνάχθησαν καὶ ὅλοι οἱ ἄρχοντές του,
  καὶ στρατιῶτες ἄπαντες καὶ Φίλοι καὶ γνωρίμοι
  τὸν βασιλεὰ ὑπάντησεν μετὰ καὶ τῆς μητρός του
- (195 τόπον μιλιών τεσσαράκοντα, κατουνοτόπια δύο.

  "Έγγισαν εἰς τὸ κάστρον τους, ἐξέβην ὁ λαός του,
  ἄνδρες, γυναῖκες, γέροντες καὶ νέοι καὶ παιδία,
  καὶ προσκυνοῦσιν ἄπαντες, μεγάλως εὐφημοῦσιν
  τὸν βασιλεά, τὴν δέσποινα, τὸν νέον βασιλέα:
- 700 ἐντὸς εἰςῆλθον ἄπαντες στὸ ὀχυρωμένον κάστρον, τερπόμενοι, ἀγαλλόμενοι, χαιρόμενοι, σκιρτοῦντες, ,,πολλὰ τὰ ἔτη" ἠλέγασιν τὸν νέον βασιλέα.
  'Ο δὲ 'Αχιλλεὺς ὁ Φοβερός, ὁ μέγας καὶ δυνάστης,

<sup>672.</sup> συνέσειοι γονέοι τ. 'Λ. — 673. μ. τ. δ. οί. χ. μ. χοροῖς δ. — Après 637, en rouge: δπαγαίνει δ βασιλεὺς πρὸς 'Αχιλλέα. — 681. Les mots τὸν κάλλισταν manquent. — 682. ἐπρακτέην, corrigé par Wagner. — 686. δ υίδς του δ 'Αχιλλεύς, corrigé par Wagner. — 692. ἐσυνάχξησαν οί δάδεκα. — Après 702, en rouge, les deux vers suivants: ξέλομεν ἐφηγήσασβαι τὸν ἔρωτα τὸν μέγαν, | τὸ πῶς ἐπλάκη δ ξαυμαστὸς ὁ μέγας 'Αχιλλέας.

- άφοῦ το κάλλος το λαμπρου ἐσκέψατο τῆς κόρης,
  705 εἶχεν κρυφὰ πονέματα, εἶχεν μεγάλην θλίψιν.
  Ἡ κόρη δὲ ἦν ἐξαίρετος, πάντρεπνος καὶ ὡραία,
  τῆς ᾿ΑΦροδίτης ἄντικρυς καὶ Ἑλένης Μενελάου,
  καὶ ἀγάπην εἶχεν ἄπειρον εἰς αἰτην ὁ πατήρ της
  καὶ ἀπ' τὴν ἀγάπην τὴν πολλὴν ὴν πρὸς ἐκείνην εἶχεν
- 710 [χρυσολιθομάργαρον ἐποίησεν κουβοῦκλιν]
  διὰ λόγου της ἐποίησεν πάντερπνον περιβόλιν.
  Τὸ περιβόλιν ἐκ παντὸς τίς νὰ τὸ ἀνιστορήση;
  ἤτον ὁ τεῖχος του ὑψηλός, ὅλος μετὰ μουσείου,
  εἶγεν καὶ πόρτας σιδηρὰς τινὰ νὰ μὴ Φοβῆται,
- 715 τὰ κάλλη δὲ, τὰς χάριτας τὰς τοῦ περιβολίου, ἐξαπορεῖ μου ὁ λογισμὸς καὶ ὁ νοῦς μου νὰ τὰ γράψω, καὶ ἀδυνατεῖ ἡ γλῶσσα μου πῶς νὰ τὰ ἀΦηγῆται δένδρα γὰρ εἶχεν θαυμαστά, πάντρεπνα καὶ ὡραῖα, ὡς ὑπερβαίνουν ἄνωθεν οἱ κορυΦὲς τὸν τοῖχον
- 720 εἰς τὸ καθὲν κλωνάριον ερωτες κατοικοῦσιν.
  ἤσαν δὲ καὶ τριαντάΦυλλα καὶ ἄνθια ποικιλάτα,
  καὶ ποῖος νοῦς νὰ δυνηθῆ κατὰ λεπτὸν νὰ γράψη;
  Βρύσις ἦτον ἐρωτική τὸν κῆπον κατεβαίνει
  ἀπὸ Φουσκίνας πάντρεπνου καὶ πλήρης, πανευμόρΦου
- 725 τὰ δένδρη δὲ καὶ τὰ Φυτὰ ἔρραινε ἡ Φουσκίνα τῆς δὲ Φουσκίνας τὰ λαμπρὰ τίς νὰ τὰ ἀνιστορήση; λιθάριν ἦτον παμΦανὲς εἰς βάθος ἐζωσμένη, γύροθεν ταύτης Ἱσταντο καὶ λέοντες καὶ πάρδοι, ὅλα λιθάρια πάντερπνα [εἰς βάθος ἐζωσμένα],
- 730 εξ ων άπάντων έτρεχεν ύδωρ εκ της Φουσκίνας,
  το μεν από του στόματος, το δε άλλον εκ του στηθους,
  έτερον εκ της κεφαλής και άλλον εκ των ωτίων.
  Ποαν δε γενη πάντρεπνα απλήστως των πουλίων
  και εκιλαδούσαν πάντρεπνα Μαίου τας ήμερας,
- 735 ὅταν τ' ἀηδόνια κιλαδοῦν καὶ τὰ πουλιὰ στριγγίζουν, ὅταν τὰ δένδρη ἄνθη ποιοῦν καὶ θάλλουσιν τὰ πάντα, ὅταν τὸ ποικιλόμορΦον καὶ χάριτος λιβάδιν ή καὶ προσφέρειν παρευθύς, μυριοκατακοσμεί το. Ἡ μήτηρ δε τῆς εἰγενοῦς ἐκείνης τῆς κουρτέσας
- 740 χρυσην εποίκεν πλάτανον, μέσον του κήπου σταίνει,

<sup>706.</sup> ή κ. δὲ ήτου. — 709. καὶ ἀπέ. — 710. χρυσου ολιτομάργαρου. — 711. καὶ διά λ. — Après 712, en rouge: ἔπαινος περιβολίου. — 717. κ. ἀ. τα ὰ γ. — 719. σί κ. εἰς τ. τ. — 722. Comp. 778. — Après 722, en rouge: ἔπαινος βρύσης. — 725. ἤταιρνευ. — 727. λ ἢ. πάμφιλος εἰς β. ἐξωσμένυ. — 729. ἄλλα λ. π. εἰς βάθος ἐξωσμένυ. — 730. ἄπαυτα. — 731. τὰ μ. ἀ. τ. σ. — Après 738, en rouge: ἔπαινος πλατάνης.

καὶ γένος άπαν τών πουλιών χρυσά κατασκευάζει ἐντέχνως όλα ἐκάθουντα ἐκείνα εἰς τὴν πλατάνην, ἐπνέασιν οἱ ἄνεμοι καὶ ἐκείνα ἐκιλαδοῦσαν, ἕναν καθέναν τὸ αὐτὸ τὸ μέλος τὸ οἰκείον.

- 745 τον νούν θαυμάζω, εξαπορώ εκείνον τον τεχνίτην, πώς έστησεν την πλάτανον μέσα εἰς το περιβόλιν καὶ πώς έκατεσκεύασεν τοῦ κιλαδείν πουλία το γὰρ σκευάσαι ἀπο χρυσον ἢ εξ έπερας ὕλης πουλίων γενος, έρπετών ἢ καὶ τών τετραπόδων
- 750 εἶδον πολλὰ ὅτι ἐνέτυχον καὶ παλαιὰ καὶ νέα,
  τὸ δ' ἄδειν τε τὸ κιλαδεῖν χρυσά μυρία μέλη
  χρυσών ὀρνέων καὶ πουλιών, πτηνών καὶ τών ἐτέρων,
  ἐκτὸς σαρκὸς καὶ αἵματος πνοῆς πτερών τε δίχου,
  τῆς Φύσεως ἐστιν Θαυμαστόν, πολλὰ ἐξαῖρημένον.
- 755 χαρὰ εἰς τὴν χρυσιοπλάτανον καὶ ἐκεῖνον τὸν τεχνίτην που τὴν ἐτεχνοποίησεν καὶ ἐκατέστησέν την, πολλη χαρὰ εἰς τὴν δέσποιναν ὁποῦ ώρισε νὰ γένη, χαρὰ εἰς τὴν θυγατέραν της, ἐκείνην τὴν κουρτέσαν, ὁποῦ τὰ ἐκατετρέπεντο καὶ ἐκατεχαίρετόν τα.
- 760 πουλίων γένη την αιγην και νύκταν κιλαδούσαν,
  τὰ δὲ ἄλλα ήμέραν κράζουσιν και πρὸς ἐσπέραν ἄλλαι
  τὰ δὲ χρυσά πουλίτσια, τὰ τῆς χρυσοπλατάνου,
  ὅταν ἄνεμος ἔπνεεν πάντοτε ἐκιλαδούσαν.
  ἔδε χαρίτων σκήνωμαν, ἔδε κατούνα ἐρώτων,
- 765 καὶ τῆς ἀγάπης οἰκημαν καὶ ἀνάπαυσις τοῦ πόθου, χρυσότοπον, χρυσόκηπον καὶ χρυσοπεριβόλιν. οὐκ ἀστοχεῖ το ὁ ἐπαινῶν, ἀλλὰ ἀλήθεια λέγει. Εἶχεν γὰρ ἡ ἐξαίρετος καὶ κράββατον πανώραιον ποικιλεμορφοσύνθετον, χρυσόν, μαλαγματένιον,
- 770 τερπνότατον, ἐξαίρετον, διὰ λίθων καὶ μαργάρων, μὲ σέλλες καὶ σουπέδια παρόμοια τοῦ κραββάτου. καὶ ἀετοὶ δλόχρυσοι τέσσαρες τοῦ κραββάτου τοὺς πόδας ἐκραπούσασιν καὶ ἐχαμοπετοῦσαν. καὶ μέσον τούτων Ἱσταντο τὸ δείλινον ἡ κόρη,
- 775 ή εξαιρημένη καὶ λαμπρά, ή πάντρεπνος εκείνη. Έποίησεν δε καὶ τὸ λουτρὸν ὀρωτικὸν καὶ ώραῖον, ὅπως πολλάκις βουληθή ή κόρη ἐκεῖ νὰ λοῦται.

<sup>749.</sup> ἐκπετῶν, corrigé par Wagner. — 751. χρυσῶν μ. μ. — 753. Sons δίχου le mot ξένων. — 756. ὁποῦ. — 758. χ. καὶ εἰς τ. 9. — 763. οῖος ἄνεμος (comp. L 508). — Après 767, en rouge: ἔπαινος κραββάτου. — 769. ποικιλοεμορφοσύνθεντον. — 771. σελλία, χρυσᾶ σουπέδια π. τ. κ. — 775. Le premier ή manque. λαμπράν. — Après 775, en rouge: ἔπαινος λουτροῦ.

καὶ ποία γλώσσα δυνηθή κατὰ λεπτον νὰ γράψη; ἔξαπορεί μου ὁ λογισμός, αἱ χείρες καὶ ἡ γλώσσα

- 780 ποίαν ἀΦήγησιν ἀπὸ τοῦ λοετροῦ νὰ γράψω.
  πορΦυροχρυσιομάρμαρον ἐποίησεν τὴν τροῦλλαν
  μετὰ σαΦείρων καὶ σαρδιοῦ καὶ σμάραγδων ὡραίων
  τὰ πλάγια καὶ ἡ σύνθεσις ξένη, παρηλλαγμένη.
  καὶ ἀΦότου ἐκατεσκεύασεν καὶ ἐκατεμουσείωσέν τα
- 785 την κάμινον ἐκαίασιν μετὰ τῆς ξυλαλόης
  καὶ τὸ νερὸ ην ροδόσταμμαν, καὶ ἐλούετον ἡ κόρη
  πολλάκις ὰν ραθύμιζεν ἔπεΦτεν εἰς τὰ ἄνθη.
  ἐκεῖ ὅπου ἔτρεχεν τὸ θερμὸν τὸ θαυμαστὸν ἐκεῖνο
  ζῶον ὑπῆρχεν θαυμαστόν, ἀνθρωπόμορΦον, ὡραῖον,
- 790 ὰν τὸ εἶδες νἆπες ἐκ παντὸς ζῶντος ἀνθρώπου στόμα καὶ τὸ θερμὸν ἐπέδιδεν καὶ ἐλούετον ἡ κόρη.

  χαρὰ εἰς τὰς λαμπροχάριτας καὶ ἡδονὰς ἐκείνας 
  νὰ εἶπεν τινὰς εἰς τὸ ἐκ παντὸς οὐκ εἶναι ἀνθρώπου ἔργα, 
  ἀλλὰ ἀχειροποίητα ἀγάλματα Κυρίου.
- 795 Ταΰτα γὰρ ἐγκατέλιπεν ὁ νοῦς καὶ ἡ χεὶρ τοῦ γράΦειν, ώς πρὸς τὴν κόρην τὴν τερπνὴν ὁ νοῦς μετατραπήτω. εἰς τὸ ἐκ παντὸς γὰρ κὰν ποσῶς τίς ἐξειπεῖν ἰσχύση; οὐκ ἠμπορεῖ μου ὁ λογισμὸς νὰ ἀΦηγηθῶ τὴν κόρην, ἀλλ' ὅσα γράψω πρὸς αὐτήν, πάλιν νὰ μὲ νικήση.
- 800 σελήνης ἦτον ἄγαλμα, εἴκων τῆς ᾿ΑΦροδίτης, καὶ ὁ πόθος τὴν ἀνέθρεψεν, ἔρως ἐγέννησέν την, ώσπερ βεργὶν τὴν ἔποιησεν λιγνὴν εἰς ἡλικίαν. ἀγάπαν δὲ καὶ πάντοτε Φράγκικην Φορεσίαν καὶ διΦιγγίτσιν σπαστρικὸν μονόΦυλλον ἐΦόρειν,
- 805 ἄλλοτε πάλιν τὰ λινὰ τὰ λέγουν ἀνεμίτσια, καπάστικτα ἀμφότερα διὰ λίθων καὶ μαργάρων, εἰς δυὸ πλεμένη χαμηλὰ καὶ Φράγκικα ἐζωσμένη. Φορεῖ στεφάνιν καστρωτὸν καὶ βέργας μουσειωμένας, καὶ τραχηλεὰν ὁλόχρυσην καὶ χυμευτὰ βραχιόλια
- 810 καὶ ἀγκωνάρια ἐξαίρετα διὰ λίθων καὶ μαργάρων. ἄλλοτε πάλιν ἔπλεκαν οί "Ερωτες τὰ ἄνθη καὶ ἐποιοῦσαν στέΦανον καὶ ἐΦόραιναν τὴν κόρην ΦεγγαρομεγαλόΦθαλμος ἦτον ἡ κόρη ἐκείνη μέσα ἀπὲ τὰ ὀμμάτια της οί "Ερωτες δοξεύουν 815 τὰ Φρύδια της καμαρωτά, ἔμορΦα ἐγερμένα,

<sup>779.</sup> καὶ manque, a été ajouté par Wagner. — 780. ποία. — 780. π. ἐ. τὰν λοῦτραν. — 786. κ. τ. νερὸν β. κ. ἐ. ἡ. κ. — 787. ἐρραθύμιζεν. — 794. ἀ. ἀ. πρὸς στερεᾶς κ. — 796. μετατραπέντων. — Αρτès 799, en rouge: ἄπαινος τῆς κόρης. — 804. δδιφίτζιν. — 806. κατασφικτά. — 814. μ. ἀ. τ. δ. τούς "Ερωτας (comp. L 549).

καὶ κοκκινοπλουμόχειλη, σελήνης λαμπροτέρα, μαρμαροχιονόδοντος, γλυκοστοματοβρύσις, άσπροκοκκινομάγουλη, γέννημα των χαρίτων, κρυσταλλοχιονοτράχηλος, ύπερανασταλμένη,

820 στρογγυλεμος Φοπούγουνη καὶ κάλλος εἶχεν ξένον.
τὰ μῆλα της ἐΦλέγασιν ἀπὸ ὑψηλῆς Θεωρίας,
τὸ στῆθος της παράδεισος ἐρωτικὸς ὑπάρχει
ζηλῶ ὁποῦ την τρύγησεν καὶ ἐκατεχόρτασέν την.
ή συντυχιά της θαυμαστή, ζαχαρογλυκεράτη.

825 το σείσμαν καὶ το λύγισμαν ἀνθρώπους κατασφάζει το κλίμαν τοῦ τραχήλου της καὶ το ὑπολύγισμάν της ψιχὰς ἀνέσπα σύρριζας καὶ ἐκατεφόνευεν τους, τοὺς "Ερωτας ἐδούλωσεν καὶ αὐτην την 'Αφροδίτην. πλην οὐκ ἐγίνωσκεν ποσῶς τον "Ερωταν ἡ κόρη,

κ3() ἀλλ' ἤτον ὡς παράδεισος μετὰ νερῶν καὶ δένδρων. εἶχεν κοράσια εἰγενικά, βάιας ἐξαιρημένας, καὶ ἀρχοντοπούλες δώδεκα καὶ αἰτὲς ὡραιωμένες· πάντοτε εἰς τὸν παράδεισον διηνεκῶς ὑπῆρχεν. Καὶ ἐκείνη μὲν ἔχαίρετον τὰς χάριτας ἐκείνας,

835 δ δε 'Αχιλλεύς έθλίβετον πάντοτε δι' ἐκείνην
καὶ τρῶσιν εἶχεν ἔρωτος καὶ πόνον τῆς ἀγάπης
καὶ εὐθὺς δ ἀκαταδούλωτος ὅλος κατεδουλώθην.
[καὶ διὰ τὸν πόθον τὸν πάλαι ὁποῦ εἶχεν εἰς τὴν κόρην,
ἀγάπην ἐπεζήτησεν μετὰ πατρὸς ἐκείνης.

84() πολλάκις συνεσμίγουντα καὶ συνπεριπατούσαν ήμέρας, ήμέρας νύκταν άπασαν καὶ νύκτας καὶ ήμέρας, πλὴν δὲ ποσῶς ἀνάπαυσιν ὁ ᾿Αχιλλεὺς οὐκ εἶχεν.]
 'Ορίζει ζωγραΦίζουν τον ἀπέσω εἰς τὸ κουβοῦκλιν τὴν ᾿ΑΦροδίτην τὴν Φρικτήν, τὸν Ἔρωτα τὸν μέγαν,

845 καὶ πρὸς ἐκεῖνον ἔλεγεν μετὰ πολλών δακρύων.
"Έρω μου, τί σὲ ἔπταισα καὶ τί κακὸν σὲ ἐποῖκα
καὶ τὴν καρδιάν μου σύρριζον καθόλου ἐξανανασπᾶς την;
ἐμὲ σπαθιὰ οὐκ ἔντρεψαν, κοντάρια οὐθ' ὅλως,
καὶ ἀπὸ μόνου βλέμματος ἔσΦαξες μὲ ἐξάΦνης.

850 Έχεις μέ, "Ερω, τρίδουλον, δούλον δεδουλωμένον.

<sup>816.</sup> λαμπροτέραν. — 823. φιλῶ όποῦ. — 821. ἀπὸ ψιλῆς 5. — 827. ἐκατεφόνευεν. — 828. ἐδοῦσεν. — 830. βλήτων ὡς, corrigé par Wagner. — Αρτès 835, en rouge: βλίβεται πάντοτε ὁ ᾿Αχιλλεύς. — 836. κ. πόβου τ. ὰ (comp. L. 568). — 837. ὁ manque. — 840. συνεπεριπατοῦσαν. — Αρτès 842, en rouge: ποσῶς ἀνάπαυσιν ὁ ᾿Αχιλλεὺς οὐκ εἶχεν. — 847. ἐξανασπάσῶμι. — Αρτès 845, en rouge, les deux vers suivants, dont le premier est corrompu: λέγει μετὰ δακρύων ὁ μέγας ᾿Αχιλλεὺς | εἰς τὸν Φρικτὸν τὸν ὙΕρωταν καὶ τλάστην τῆς ἀγάπης. — 819. ἀτο μόνον β. ἐσφάξετε μ. ἐ.

ὰν ἔξω τοῦ θελήματος καὶ τοῦ όρισμοῦ σου μ' εὕρης τον εμαυτόν μου δίδω τον μεθ' όλης της καρδίας, καὶ ώς ἄδικον καὶ ἀλλότριον ὅρισε μὲ Φονεύσουν. εί δε είμαι του θελήματος και του όρισμου σου δούλος, διατί νὰ πάσχω, νὰ πονώ, νὰ θλίβωμαι τοσούτον, νὰ ἀρνούμαι, μὰ τὰς χάριτας, τοὺς συγγενείς καὶ Φίλους; τον εμαυτόν μου δίδω τον είς εδικάς σου γείρας καὶ είτι θέλεις δρισε, αυθέντη, με ποιήσουν." και ταύτα είπων έθρήνησεν και έκλαυσεν θαρσέως, καὶ πιάνει μὲ τὰς χεῖρας του χαρτίν καὶ καλαμάριν καὶ πρὸς τὴν κόρην ἔγραψεν πονόΦλογον πιττάκιν, καὶ εύρίσκει βάϊαν της καλήν καὶ πέμπει τὸ πιττάκιν. καὶ τῆς γραφῆς τὰ γράμματα ἦσαν οἱ λόγοι οὖτοι 22Γραφήν σε γράφω έρωτικήν, γραφήν ώς ἀπὸ πόθου άπλωσε, πιάσε, ανάγνωσε, μη την περιΦρονήσης. 865 γνώρισε, κόρη δρωτική, μυριοχαριτωμένη. έμέν, τον ούκ ετρώσασιν κοντάρια ή σπαθία, το βλέμμα σου με εφλόγισεν και εκατεδούλωσε με, τὰ ομμάτια σου τὰ ορωτικὰ ἐπήρασιν τὸν νοῦν μου, καὶ δούλον μὲ κατέστησαν, δούλον δεδουλωμένον. 870 παρακαλώ σε, δρωτική, έξαίρετη κουρτέσα, τὸν "Ερωτα νὰ δέξεσαι μεσίτην τῆς ἀγάπης. ποσώς νὰ μὴ ἀλαζονευτής καὶ θέλεις με Φονεύσειν, άλλα συγκλίθητι μικρόν, πόνεσε πόθου πόνον καὶ τὴν καρδιάν μου δρόσισον πολλά 'ναι Φλογισμένη. 875 εί δε πολλάκις ἄκλιτος τους έρωτας μη θέλης, έγω να σύρω το σπαθίν να σφάξω το κορμί μου, καλ πίστευσέ με, αὐθέντρια μου, θέλουν σε κατακρίνει". καλ την γραφην απέστειλεν ταχέως πρός εκείνην. Ή κόρη δε ώς εδέκτηκεν πιττάκιν του 'Αχιλλέως 880 ποσώς οίδεν ήθέλησεν ίνα κλιθή πρός πόθον, άλλὰ καθίζει, γράφει τον ἀντίγραμμαν τοιούτον. της γουν γραφης τὰ γράμματα ἦσαν οί λόγοι οὖτοι «Κύρις μου, το πιττάκιν σου είς χείρας μου εδεξάμην. ούκ οίδα τί έναι το πονείς, ούκ οίδα τί έν το πάσχεις. 885 έὰν σὲ δαμάζουν οί "Ερωτες καὶ πάσχεις διὰ πόθον,

πάλιν τοὺς παρακάλεσε καὶ νὰ σὲ συμπαθήσουν.

<sup>851. &</sup>amp;ν οὐ μ² εὐρης τοῦ Β. κ. έξω τ. έ. σ. — 853. ὅρισε καὶ ἄς μ. φ. — 856. ν. ά. καὶ τ. χ. (comp. B 348). — 858. αὐθέντη καὶ ὡς μ. π. — Après 863, en ronge: πρώτη γραφή μεγάλου ᾿Αχιλλέως πρὸς τὴν πορφυρογέννητον τοῦ βασιλέως θυγάτηρ. — 865. μ. τ. ὑπερηφανήσης, corrigé par Wagner. — 867. ὅτι ἐμέν. — Après 883, en ronge: πρώτη γραφή τῆς κόρης πρὸς τὸν μέγαν ᾿Αχιλλέα.

έγώ, καλέ, τοὺς "Ερωτας ποσῶς οὐδεν Φοβοῦμαι πολλὰ εἶμαι ἀκαταδούλωτη εἰς "Ερωταν καὶ πόθον, 890 οὐκ οἶδα θλίψιν "Ερωτος, οὐκ οἶδα ἀγάπης πόνον, καὶ σύ, ἂν πονεῖς καὶ οὐ δύνασαι τοὺς πόνους νὰ βαστάζης, σὺ δὲ μόνος νὰ Φονευτῆς καὶ μόνος νὰ ἀποθάνης." καὶ τὸ πιττάκιν ἔστειλεν ὡς πρὸς τὸν 'Αχιλλέα.
'Ο δὲ δεξάμενος αὐτὸ μετὰ περιγαρείας

895 •σπουδαίως το άνεγίνωσκεν μετά πολλού του πόθου γνωρίσας οὖν τὰ τῆς γραφῆς καὶ ἐνθυμηθεὶς ἐκείνην αὐτίκα ὁλιγοθύμησεν, ἔπεσεν προς την κλίνην καὶ ἐκείτεντον ἀναίσθητος ἐπὶ πολλὰς ἡμέρας.
πάλιν καθίζει, γράφει την ἀντίγραμμα τοιούτον.

900 τής γούν γραφής ή συμπλοκή ἦσαν τοιούτοι λόγοι ,,Πολλὰ Φοβούμαι, κόρη μου, ὅτι πολλὰ καυχάσαι. Φοβούμαι μὴ σὲ τρώσουσιν τὰ βέλη τῶν ἐρώτων καὶ εὐρουσίν σε ἀλαζονικὴν καὶ κατασφάξουσίν σε. δέξαι με, κόρη, σύμβουλον καὶ κλίθητι πρὸς πόθον,

905 μάθε εκ το πιττάκιν μου την θλίψιν ήνπερ έχω
και της ψυχης μου τον σφαγμόν, πως εξμαι μαραμμένος.
οί "Ερωτες με εφόνευσαν και κατετρώσασίν με.
εγω πάλιν τον "Ερωτα να τον παρακαλέσω
να πέμψη βέλος και είς εσέν, να σε καταπληγώση,

910 νὰ μάθης καὶ τὴν δύναμιν καὶ τὴν ἴσχυν τὴν ἔχει,
νὰ μάθης καὶ τὰ τόξα του καὶ νὰ τὸν προσκυνήσης."

'Ἡ κόρη ὡς ἐδέξατο τὸ δεύτερον πιττάκιν
ἐσυνεθλίβη τῆ ψυχῆ καὶ οὐκ εἶχεν τί ποιήσει.
ὅμως καθίζει, γράφει τον ἀντιγραφὴν δευτέραν.

915 ,,Τί σφάζεις με τους λόγους σου και τί με φοβερίζεις; όταν με φέρουν οί έρωτες και τρώσουν με προς πόθον, τότε προκρίνω εἰς τὸ ἐκ παντὸς νὰ σφάξω τὸ κορμί μου, Ίνα μη πέσω εἰς ἔρωταν, νὰ ὑποκλιθῶ εἰς ἀγάπην. ἀλλ' ὅμως ἐὰν ὑποκλιθῶ και ἔλθη ἡ ψυχή μου εἰς πόθον,

920 καὶ ἀγαπήσω σε, αὐθέντη μου, εἰγενικὲ μεγάρχα,
τὸ τί νὰ ποιήσης ἀπορῶ νὰ μάθης τὸν σκοπόν μου
ἔχω γὰρ τεῖχος ὀχυρὸν καὶ κατησφαλισμένον,
ἔχω καὶ πόρτας σιδερὰς καὶ κατακλειδωμένας,
Φυλάσσουν με καὶ λέοντες καὶ οὐκ ἔχεις τί ποιήσειν.

925 εὶ δὲ καὶ θέλεις, ἄγουρε, γυναϊκα νὰ μὲ πάρης,

<sup>888.</sup> ε. καλέ μου τ. — Après 900, en rouge: δευτέρα γραφή τοῦ ᾿Αχιλλέως πρὸς τὴν κόρη. — 908. τοὺς ἔρωτας νὰ τοὺς π. (comp. L 633). — 910. ἔχουν. — 911. τόξα τους κ. ν. — 914. μως καβίζει. Après ce vers, en rouge: δευτέρα γραφή τῆς πορφυρογέννητης πρὸς τὸν μέγαν ᾿Αχιλλέα. — 920. μετάρχα, changé par Wagner.

ού μη θελήση σε ό πατήρ διὰ την εἰγένειάν του καὶ διὰ τὸν Φόνο ὁποῦ ἔποικες, λέγω εἰς τοὺς ἀδελΦούς μου." Την γοῦν γραφην δεξάμενος ὁ 'Αχιλλεὺς ὁ μέγας ἐχάρηκεν ἐνήδονα καὶ γράφει πρὸς την κόρην,

- 930 τῆς δὲ γραφῆς ἡ συμπλοκὰ ἦσαν τοιοῦτοι λόγοι ,,Φῶς μου, ψυχή μου, ὀμμάτια μου, πνοή μου, ἀνασασμός μου, ἥλιε, Σελήνη ὁλόφωτος, καὶ ἄστρον τῆς ᾿ΑΦροδίτης, ἂς μάθω μόνον θέλημαν, κόρη, τὸ ἐδικό σου, καὶ ἀΦοῦ γνωρίσω τὸν σκοπὸν καὶ πᾶσαν τὴν βουλήν σου,
- 935 ώς πέρδικαν εκ το κλουβίν, ούτως νὰ σε άρπάξω,
  νὰ μπήξω το κοντάρι μου το τεῖχος νὰ πηδήσω
  τὰς πόρτας σου τὰς σιδηρὰς λακτέαν νὰ τὰς δώσω
  καὶ ἂν οὐ τὰς ρίξω κατὰ γῆς, ἂς με ἀναθεματίζουν.
  τὰ γὰρ Φουσσάτα, ἐρωτική, καὶ οἱ ἀγοῦροι τοῦ πατρός σου,
- 940 οὐ μὴ τολμήσουσιν, θαρρῶ, σταθήναι ἔμπροσθέν μου, διότι καὶ πρῶτα ξέρουν με καὶ θέλουν μὲ προσέχειν." καὶ τὴν γραφὴν ἀπέστειλεν ταχέως πρὸς τὴν κόρην. καὶ μετὰ ταῦτα ἐστάθηκεν ἔμπροσθεν εἰς τὸν "Ερων, [τὸν εἶχε ζωγραφίσει, μετὰ δάκρυα τὸν λέγει,]
- 945 τὰ γόνατά του εἰς τὴν γῆν παρακαλεῖ τὸν "Ερων ,, "Ερω μου, ποῦ 'ν' τὰ τόξα σου τὰ έδωκες ἐμέναν; "Ερω μου, ποῦ 'ν' ἡ δύναμις τὴν έδειξες ἐμένα; παρακαλῶ σε, σύντομα Φθάσον ὡς πρὸς τὴν κόρην καὶ βάλε εἰς τὴν καρδίαν της ἀγάπην ἐδικήν μου,
- 950 πόθον καὶ πόνον νὰ πονῆ, νὰ ἐνθυμῆται ἐμένα,

  νὰ μάθη καὶ τὴν δύναμιν καὶ τὴν ἰσχὺν τὴν ἔχεἰς,

  καὶ νὰ μὴ ἀλαζονεύεται πρὸς τὸ πολύν σου κράτος."

  ταῦτα τὰ λόγια ἔλεγε ὁ ᾿Αχιλλεὺς μετὰ δακρύων

  εἰς τὸν Φρικτόν, τὸν θαυμαστὸν τὸν "Ερωταν, τὸν μέγαν.
- 955 ἔτρεχαν τὰ ὀμματίτσια του ὡς τρέχει τὸ ποτάμιν καὶ ἔπεσεν εἰς τὴν κλίνην του ἀναίσθητος καθόλου.

  τρέχουσιν οἱ ἀγοῦροι του καὶ ἐσυνεΦέρασίν τον λέγουν τον ,,Τί εἶχες, δέσποτα, καὶ τί ἔναι τὸ σ'ἐΦάνη;" ἐκεῖνος ρὐκ ἠθέλησεν τινὰ νὰ ὁμολογήση.
- 960 Ἡ κόρη δε τὸ δείλινον, ὥραν ἀπὸ τὰ γιόμαν,
  εἰς τὰς σκιὰς ἐχαίρεντον τῶν δέμδρων ἀπὸ κάτω
  καὶ γύροθεν της ἤστεκαν αὶ βάϊτσες της ὅλες,
  ὅλες καλές, εὐγενικές, ἀρχόντων θυγατέρες.
  ὁρίζει πιάνουσιν χορὸν διὰ νὰ παραδιαβάση.

<sup>926.</sup> δ πατήρ μου. — 927. φόνον — Après 930, en rouge: τρίτη γραφή του 'Αχιλλέως πρός τὴν κόρην. — Après 945, en rouge: παρακαλεῖ ὁ 'Αχιλλεὺς τὸν "Ερωταν τὸν μέγαν. — 953. 'ἐλεγεν. — Après 959, en rouge: παραδιαβάζει μέσον του περίβολίου.

965 το κίνημαν, το λύγισμαν, το ύπόκλιμαν τῆς κόρης έκαιεν καὶ τοὺς "Ερωτας, ἐκατεΦλόγιζέν τους. καὶ ἡ ἀκαταδούλωτος, ἡ ἐξαίρετος ἡ κόρη γλυκὺν τραγοῦδιν ἤρξατο παράξενον, ώραῖον, καὶ καταλόγιν ἤρχεψεν μετὰ περιχαρείας.

970 , Έδε Φισκίνα καὶ νερὸν εἰς ἔρωταν καὶ κάλλος, ἔδε παράδεισος τρεπνὸς καὶ πόθου περιβόλιν, ἔδε καὶ δένδρων συμπλοκή, ἔδε χαρίτων βρύσις, ἔδε πανέμορφα καλὰ καὶ πόθου περιβόλιν, ἔδε ποθοπερίβολον πανέμορφον καὶ ώραῖον

975 και το λιβάδιν ήνθισεν τριαντάφυλλα του κήπου και ρόδα και μυρίσματα, έδε πανώραιος τόπος, έδε πανώραιον και τερπνον και πόθου περιβόλιν. βούλεται κάτις είγενης ζητεί να το τρυγήση άλλ' ου μη κλίνω τράγηλον είς έρωταν να πέσω,

980 οὐδε εἰς ἀγκάλες νὰ σεβῶ ἐρωτικοῦ μεγάλου οὐ μὴ δήσω τὰς χεῖρας μου, οὐ μὴ τὸν προσκυνήσω, ἀλλ' ὡς Φυτὸν ἐρωτικὸν μοσχόδενδρον νὰ στέκω, στὴν μέσην τοῦ περιβολιοῦ νὰ στέκω καὶ νὰ Θάλλω. ἐδε πανώραιον, ἔμορΦον καὶ πόθου περιβόλιν."

985 Καὶ ἀφότου γοῦν ἐπλήρωσεν ἡ κόρη τὸ τραγούδιν, ρόδοσταμμαν ἐνίψατο λαβων ἐκ τὴν Φισκίναν ἐκεῖνες μὲν ἐχόρευαν, ἐχαίροντα συνήθως, καὶ ἡ κόρη ἀπεχώρησεν μικρὸν ἀπὲ τὰς ἄλλας καὶ ἔπεσεν πρὸς τὴν κλίνην της, ἔβλεπεν πρὸς τὰ δένδρη,

990 καὶ εἰς τὴν χρυσὴν τὴν πλάτανον ἦσκέψατο γεράκιν μέγαν, μουτάτον, ἔμορφον, όλόκαλον, ὡραῖον ἐγέρνει ἀπὸ τῆς κλίνης της νὰ ἀπλώση νὰ τὸ πιάση καὶ ἐκεῖνον λέγει πρὸς αὐτὴν ἀνθρωπινὴν λαλίαν ,,Αὐτοῦ στέκου καὶ βλέπε με μὴ ἐλπίζης νὰ μὲ πιάσης.

995 ἐγὼ εἶμαι τὸν κενοδοξεῖς, "Ερως, Φρικτὸς δυνάστης 
ἐγώ 'μαι ὁποῦ σὲ ἐνέθρεψα καὶ ἐκατεκάλλυνά σε, 
καὶ πῶς, κόρη, ἐτόρμησες καὶ εἶπες οὐδὲν Φοβᾶσαι 
τῶν ἐρώτων τὰ βάσανα καὶ τῆς καρδιᾶς τὴν τρῶσιν; 
δμως οὐδὲν σὲ μέμΦομαι, ἀπείραστος τυγχάνεις.

1000 Ιδού γὰρ λέγω σε, ξανθή, ώραιὰ πουρτέσα πόρη,

Αρτès 969, en rouge: τραγοῦδι λέγει ἡ εἰντενικὰ εἰς τον χορον ἀτή της μὲ τὰς ἀρχοντοπούλας της, μέσον τοῦ περιβολίου. — 979. ἀλλὰ μἢ κλίνω. — 980. ἀλλο οἰδέ. — 981. οἰδοῦ μὰ τὸν προσκυνήσω. — 983. εἰς τὰν μ. — Αρτès 984, en rouge: ἐξέβην ἀπὸ τὸν χόρον νὰ ἀναπαυθὰ ἡ κόρη. — 992. ἐγέρνεται. — Αρτès 993, en rouge, le vers corrompu que voici: λαλία ἀνδρωπίνη τοῦ "Ερωτος πρὸς τὰν κόρην. — 997. κ. π. ἐτόρμησες κόρη, changé par Wagner.

τὰ κάλλη σου, τὰς χάριτας, τὰς ἐμορΦιὰς τὰς ἔχεις καὶ τὰ καρδιοΦλόγιστα τὰ ἤθη όποῦ σ' ἐδῶκα, τὸν κόσμον ὅλον ἔδραμον τὸ τίς νὰ τὰ κερδέση, νὰ χαίρεται τὸ κάλλος σου, καὶ ἐσύ, κουρτέσα, ἐκεῖνον,

- 1005 καὶ οὐκ ηὖρα ἄλλον ἔμορΦον εἰς ἄπαντα τὸν κόσμον εἰμὴ αὐτὸν τὸν ἄγουρον, τὸν λέγουν ᾿Αχιλλέα.
  ἔχει καὶ κάλλος θαυμαστόν, ἀνδρειὰν ἔξηρημένην, ἐὰν ἔναι καὶ ἐλαττώτερος εἰς γένος, μὴ θαυμάσης αὐτὸν άρμόζει ἐκ παντὸς νὰ χαίρεσαι μαζί του.
- 1010 έθηκα εἰς τὴν καρδίαν του ἀγάπην ἐδικήν σου καὶ τρώγεται ἡ ψυχίτσα του διὰ πόθον ἐδικόν σου, καὶ δέξαι βέλος "Ερωτος καὶ ἐσὺ νὰ τὸν γνωρίσης, καὶ δέξαι βέλος ἔσωθεν "Ερωτος ἐνεργεία." καὶ εὐθὺς εἰς τὴν καρδίαν της ἐτόξευσεν ἀπέσω
- 1015 καὶ ἐκ τὸ δένδρο ἐπέτασεν, ἐχάθην ἀπ' ὀμπρός της.
  Καὶ ἐκείνη ἡ ἀκαταδούλωτος εὐθὺς κατεδουλώθην,
  ὑπέκλινεν τὸν τράχηλον, ἐτρώθην ἡ καρδία,
  καὶ τότε ἡ κόρη ἐγνώρισεν δύναμιν τῶν Ἐρώτων,
  ἐστέναξεν, ἐδάκρυσεν, καὶ πρὸς ἐκεῖνον γράΦει,
- 1020 γλυκειὰ γραφήν τον ἔστειλεν την ὅποιαν ἐπεθύμαν·
  ,, Ἐποίησε ὁ Ἦρως, κύρις μου, θέλημαν ἐδικόν σου
  καὶ ἐμέναν ἐξεστράτισεν εἰς την πολλήν σου ἀγάπην·
  τον νοῦν μου τον ἀδούλωτον ἐκατεδούλευσέν τον·
  τον πύργον τῆς καρδίτσας μου, τον ὑψηλον καὶ μέγαν,
- 1025 τον ἐκαυχούμην πάντοτε κανεὶς νὰ μὴ χαλάση,
  "Ερως σαγίτταν ἔσυρεν καὶ ἐκατεχάλασέν τον
  καὶ εἰς πόθον τῆς ἀγάπης σου ἤΦερεν τὴν Ψυχήν μου.
  καὶ ὰν οἰκ ἴδω σε σύντομα, αὐθέντη μου ἀνδρειωμένε,
  εἰς τὸ ἐκ παντὸς ἀναίστητος γίνομαι ἀπ ἐσέναν.
- 1030 ἀρνοῦμαι καὶ τὸ γένος μου καὶ τὴν λαμπρότητάν μου καὶ ἀπὲ τώρα, αὐθέντη μου, δίδω σὲ τὴν ψυχήν μου καὶ ἔλα γοργόν, καρδία μου, θέλω νὰ σὲ συντύχω."

  Έκεῖνος δὲ δεξάμενος τῆς κόρης τὸ πιττάκιν ἀνέθαλλε ἡ ψυχίτσα του, ἐχάρηκεν μεγάλως
- 1035 καὶ τοὺς ἀγούρους του ἔκραξεν καὶ εἰς βουλὴν ἐκάτσεν ,, Ἐγὰ θαρρῶ εἰς τοὺς ὅρκους σας καὶ θέλω σᾶς συντύχειν, θαρρέσειν σας μυστήριον καὶ πόνον τῆς ψυχῆς μου. διὰ μέναν ἀγρυπνήσετε τούτην τὴν νύκταν μόνον

<sup>1012.</sup> νὰ τὸν ἐγνωρίσχο. — Αμτès 1015, en rouge: ἐνέργεια Ἑρωτοκράτορος. — Αμτès 1020, en rouge les deux vers que voici: τὸ γλυκότριτον πίττακον (l. πιττάκιν τρίτον καὶ γλυκόν) τὸ ἔστειλευ ἡ κόρη | τὸν βαυμαστὸν καὶ Ισχυρόν, τὸν μέγαν ᾿Αχιλλέα. — 1026. "Ε. σ. ἐ. κ. ἐκατεφόνευσέ με (comp. L 722). — 1028. σύντομαν.

- καὶ μὴ νομίσητε, ἄγουροι, διὰ πόλεμον σᾶς θέλω,

  1040 ἀλλ' ἔχω ἐρωτοπόλεμον καὶ πόθον τῆς ψυχῆς μου.

  τοῦτον τὸν ἐνικήσαμεν, λέγω τὸν βασιλέα,

  [ὁποῦ ἐσκοτώσαμεν τὰ Φουσσάτα του μᾶλλον καὶ τρεῖς υίούς του,]

  τὴν θυγατέρα του ποθῶ, θέλω νὰ τὴν κερδήσω."

  Καὶ ὁ συγγενής του ὁ Πάντρουκλος χαμογελῶν ἐλάλει.
- 1045 ,,Οὐκ ἔλεγά σε, δέσποτα, τοὺς "Ερωτας μὴ ψέγης; καὶ νὰ νοήσης τώρα δὲ τὴν δύναμιν τὴν ἔχουν. στὸν ὅρισμόν σου ὰς πάγωμεν καὶ ἐίτι ὁρίσης, ποῖσε." Ὁρίζει ἐκαβαλλίκευσαν καὶ οἱ δώδεκα Φαρία. ἐκεῖνον πάλιν ἔστρωσαν τὸν μαῦρον τὸν Φουδούλην.
- 1050 άλλα καὶ ὁ ἥλιος ἔδυνεν, ἐβράδυνεν ἡ ὥρα
  καὶ οἱ "Ερωτες ἐπέτουνταν εἰς τῶν δενδρῶν τοὺς κλάδους
  ἄνεμος γαληνούτσικος ὑπέκρουεν τὰ δένδρη,
  ἔτρεχεν τὸ νερούτσικον εἰς τῶν δενδρῶν τὰς ρίζας,
  ἦσαν τὰ πάντα ἐρωτικά, χάριτος πεπλησμένα.
- 1055 καὶ ἡ κόρη μέσα ἐκάθεντον, ἔλεγεν μοιρολόγιν, καὶ ἐκδέχεται τὸν ἄγουρον νὰ ἐλθῆ νὰ τὸν συντύχη, καὶ πάλιν ἐσηκώθηκεν καὶ ἔπεσεν εἰς τὴν κλίνην. καὶ εἰς τὴν χρυσὴν τὴν πλάτανον ἐκάθεντον ἀηδόνιν, νὰ εἶπες ὅτι ἐθλίβετον καὶ ἔκλαιεν διὰ τὴν κόρην.
- 1060 καὶ ἐκείνη ἀπὲ τὴν κλίνην της πάλιν ἀνεσηκώθην,
   καὶ εἰς τὸν κορμὸν ἐκάθισε ἐκείνου τοῦ πλατάνου
  καὶ πρὸς τὸ ἀηδόνιν ἔλεγεν μετὰ πολλῶν δακρύων·
  ,,'Αηδόνι μου πολύποθον, ἐρωτικόν μου ἀηδόνιν,
  εὐχαριστῶ σε, ἀηδόνι μου, ὅτι πονεῖς δι' ἐμέναν
- 1065 καὶ θλίβεσαι καὶ συμπονεῖς τὸν πόνον μου, πουλίν μου."
  "Ενόσφ ταῦτα ἔλεγεν ἡ κόρη πρὸς τὸ ἀηδόνιν,
  εὐθὺς τὸν κτύπον ἤκουσεν τῶν θαυμαστῶν Φαρίων.
  ἦν δὲ καιρὸς ἀπὸ τοῦ νῦν ώρα μεσονυκτίου,
  ἀλλὰ καὶ Φέγγος ἔμνοστον καὶ νύκτα τῆς ἀγάπης.
- 1070 αὐτίκα ὀλιγοθύμησεν καὶ πέφτει εἰς τὴν Φισκίναν.
  ἐκεῖνος δὲ ἐτριγύριζεν ἀπόξωθεν τοῦ τείχου
  καὶ ἐκ τὸ Φαρίν του ἐπέζευσεν καὶ πιάνει τὸ κοντάριν
  ώς λέων ἐπροπήδησεν καὶ ἐτίναξεν ώς δράκων
  καὶ τὸ κοντάριν του ἐμπηξεν καὶ ἐπήδησεν ἀπέσω.
- 1075 ἄρματα ἐΦόρειεν ὀχυρά, κτύπον ἐποῖκεν μέγαν ἡ κόρη δὲ οἰκ ἐγνώρισεν ὅτι ἐμπῆκε ἀπέσω, καὶ εἰς τοῦ πλατάνου τὸν κόρμον βλέπει τὸν ἀγουρίτσι καὶ εἰθὺς ἐλιγοθύμησεν, ἔπεσεν πρὸς τὰ ἄνθη.

<sup>1047.</sup> εἰς τὸν ό. σ. ὰς ὑπάγωμεν. — 1068. τ. ν. ὥστε μεσονυκτίου. — 1076. ἐμπῆκεν.

- δραμών δε ἐκεῖνος παρευθύς κρατεῖ την ἐκ τὸ χέριν. 1080 ἔτρεμεν ή καρδία του βλέπων τοσοῦτον κάλλος περιλαμβάνει την γλυκειά, συχνοκαταφιλεῖ την, καὶ ἡ κόρη τὸν νεώτερον ἐπεριπλάκηκέν τον, πλην οἰκ ἐθέλησεν ποσῶς τὸν ἔρωταν πληρῶσαι, ἵνα μὴ πάλιν γένηται θερμότερος ὁ πόθος.
- 1085 οί δε πρὸς κλίνην έπεσαν αμφότεροι καὶ δύο, καὶ ἐκ τὰ πολλὰ Φιλήματα καὶ τὰς περιπλοκάς τους τὰ δένδρη τὰ ἀναίστητα καὶ αὐτὰ ἀντιδονοῦσιν. καὶ εὐθὺς κατέλαβε ἡ αὺγὴ καὶ πρὸς ἐκεῖνον λέγει·, Ἐγείρου, χρυσιοπτέρυγε Φάλκων, ἀπὸ τῆς κλίνης,
- 1090 ἄγωμεν στην μητέρα σου την πολυπόθητόν σου αύριον Φθάσε σύντομα, έγω ἀπαντέχει θέλω κονόμησε εἰς τοὺς οἴκους σου, γοργὸ ἔλα νὰ μὲ ἐπάρης." ώς ἀετὸς ἐπήδησεν καὶ ἐξέβηκεν ως λέων, καὶ τοὺς ἀγούρους του ηὕρηκεν καὶ ἐπαντέχασίν τον
- 1095 ἀρματωμένοι ἐστέκουνταν ἀπέξω ἀπὸ τὸ τεῖχος·
  πηδοῦν, καβαλλικεύουσιν, Φθάνουν εἰς τὰ ἐδικά τους,
  ὀλίγον ἐκοιμήθησαν καὶ εὐθὺς ἐξημερώνει.
  καὶ λέει πρὸς τοὺς ἀγούρους του·,,Δεῦτε, καλοί μου Φίλοι,
  στρατιῶται ἀνδρειωμένοι μου καὶ παμπιστότατοί μου,
- 1100 σήμερον νὰ ὑπάγωμεν νὰ ἴδετε τὴν κόρην
  καὶ νὰ θαυμάσετε καὶ ἐσεῖς τὸ ἐρωτικόν της κάλλος."
  Μίαν στολὴν ἐΦόρεσαν καὶ οἱ δώδεκά του ἀγοῦροι,
  ἠνάχλια χρυσοπράσινα εἶχαν ἀπανωΦόρια
  καὶ χρυσοκίτρινα βλαττιὰ εἰχασιν τὰ Φουστάνια.
- 1105 εφόρεσαν καὶ οἱ δώδεκα στεφάνους όλοχρύσους,
  ό δὲ ᾿Αχιλλεύς, ὁ θᾶυμαστός, ὁ εξαίρετος τοῦ κόσμου,
  ἄσπρον βλαττὶν εφόρεσεν με τὰ χρυσὰ πουλία,
  καὶ ἀπανωφόριν κόκκινον μετὰ λιθομαργάρων,
  τουβίτσια χρυσοπράσινα με ἀετοὺς μεγάλους
- 1110 καὶ πτερνιστήρια χυμευτὰ διὰ λίθων καὶ μαργάρων Φαρὶν ἐκαβαλλίκευσεν ἄσπρον ὡς περιστέριν, καὶ μέσον τούτους Ἱσταντο ὡς ἄστρον, ὡς σελήνην, οἱ "Ερωτες τὸν ἐγέννησαν καὶ ἐζωγραΦίσασίν τον. σέλλαν εἶχεν ἐξαίρετον, χρυσήν, μαλαγματένην,

<sup>1081.</sup> βλέπω — Après 1082, en rouge: ηδρεν καιρον του ήβελεν δ 'Αχιλλεύς δ μέγας. — 1088. κατέλαβεν. — Après 1097, en rouge: λόγια τοῦ 'Αχιλλέως πρὸς τοὺς ἀγούρους του. — 1098. κ. λέγει. — Après 1100, en rouge: ἰοῦχα Φοραίνουν δμοῦ νὰ ὑπάσιν πρὸς τὴν κόρην.

μάλαγμαν όλοπόρΦυρον μετὰ λιθομαργάρων, με τὰ χρυσὰ ἀετόπουλα, με τὰ χρυσὰ λεοντάρια, καὶ χρωμιτίτσια τουβιὰ ὀξεΐα εἰς τὸ Φαρίν του.

- 1120 τὰ δνύχια καὶ τὰ κότσια μὲ τὴν χινεὰ βαμμένα
  καὶ γατανίτσια δλόχρυσα εἰς τὸν σγόρδον ἦν πλεμένα,
  καὶ κλαπωτὸν κομπώσιον εἶχεν ἡ σέλλα ἐκείνη
  μὲ Φούντας χρυσοκόκκινας, μὲ χρυσαργύρους κόμπους.
  Φοῦντα μεγάλη, ἔμορΦη εἰς τὸ μέτωπον τοῦ ἀλόγου
- 1125 με δώδεκα Φοινίκια χρυσὰ σκουταρωμένη.

  Έδωκαν τὰ τουμπάκια τους, πηδοῦν, καβαλλικεύουν.

  ἦτον ὁ ἥλιος πρωϊνός, Μαΐου ἡμέρες ἦσαν,

  καὶ ὅσοι τοὺς ἐβλέπασιν ἐξίσταντο δι' ἐκείνους,

  λέγουν μὴ ἐκ τοὺς οὐρανοὺς ἄγγελος ἐκατέβην.
- 1130 Φαριού του τὰ λαγκέματα, τῶν κουδουνιῶν τοὺς κτύπους, τοῦ ᾿Αχιλλεῶς τὴν ἡλικιάν, τὸ ἠθικόν του σχήμαν, τῶν νέων τὰς παραταγὰς τῶν θαυμαστῶν ἐκείνων, τίνος ψυχὴ νὰ μὴ εὑρεθῆ νὰ δουλωθῆ εἰς ἐκείνον; λοιπὸν τῆς κόρης ἔΦθασεν πλησιὸν τοῦ κουβουκλίου,
- 1135 λέγει πρὸς τοὺς ἀγούρους του, τοὺς δώδεκα ἐκείνους ,, Ἐπιλαλήσατε ἔμπροσθεν καὶ διαβῆτε ἐκεῖθεν, νὰ ἀκούση ἡ κόρη, νὰ σταθῆ εἰς τὸν τεῖχον καὶ νὰ βλέπη καὶ ἐγὰ πάλιν κατόπισθεν νὰ ἐπιλαλήσω μόνος καὶ τὴν καρδιάν της σύρριζον εὐθὺς νὰ ἐξανασπάσω."
- 1140 ἐλάκτισαν οἱ δώδεκα καὶ ἐδιέβησαν ὡς εἶπεν.

  Ἡ κόρη δὲ ἀκούσασα τὸν κτύπον τῶν ἀλόγων
  εἰς τὸ νὰ ἰδῆ ἐστάθηκεν μὲ τὲς βαίτσες ὅλες.
  ἤστεκαν, διελογίζονταν ἵνα τὸν ἐγνωρίσουν,
  ἀλλήλες ὅλαι ἐλέγασιν ,,Καὶ ποιὸς νὰ ἔναι ὁ αὐθέντης;
- 1145 ὅλοι γὰρ μίαν ἔχουσιν ὡς βλέπω Φορεσίαν."

  τὸ νὰ προκύψη ἡ λυγερὴ νὰ βλέπη πρὸς ἐκείνους,
  ἐλάκτισεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς τὸν ἄσπρον τὸν Φουδούλην
  χαμογελῶν ἐδιέβηκεν ἀπὸ ἔμπροσθεν τῆς κόρης.
  ἡ κόρη ὅτε παρευθὺς ἐγνώρισεν τὸν νέον,
- 1150 εὐθὺς ἐστάθην ἄφωνος ἐπὶ πολλῆς τῆς ώρας.

  'Ως εἴδασιν ἐρχόμενον οἱ δώδεκα τὸν νέον,
  πάντες ὁμοῦ πεζεύουσιν, πίπτουσιν, προσκυνοῦν τον.
  αἱ ἀρχόντισσες τῆς εὐγενοῦς παρακαλοῦν τὴν κόρην·
  ,,Δέσποινα, ἐγείρου νὰ τὸν δῆς καὶ κατεχόρτασέ τον,
  1155 βλέψον τὴν ἡλικίαν του, τὸ θαυμαστόν του κάλλος·

<sup>1122.</sup> κ. κ. κονπόσιον εἶ σέλα ἐκείνη (les trois derniers mots corrigés par Wagner). — 1144. δλες ἀλλήλες. — 1149. ἡ κ. ταῦτα π. — 1153. αί δὲ ὰ. — 1154. δ. μου ἐ. ν. τ. ἰδῆς.

χαρὰ 'ς όποῦ ἐγέννησεν τὸν ἄγουρον ἐτοῦτον.
αὐτὸν άρμόζει ἐκ παντὸς νὰ χαίρης μετὰ τοῦτον."
ἐκείνη δὲ οὐκ ὑπέμενεν νὰ στέκη νὰ τὸν βλέπη
στέΦανον πλέκει σύντομα μὲ τὰ ἴδια της τὰ χέρια,

- 1160 ἀπὸ δὲ κρίνου ρόδου τε καὶ τριακονταΦύλλου,
  καὶ παμποικίλων καὶ τερπνῶν ἀθίτσιων μυρισμένων,
  καὶ ἐκράτειέν το εἰς τὰς χεῖρας της, ἐστέκεντον ὡς ἄστρον,
  τὸν ᾿Αχιλλέα ἔβλεπε τὸ ποῦ παραδιαβάζει.
  καὶ ὡσπερ ἐψικεύουσιν τὴν ᾿ΑΦροδίτην τὰ ἄστρα
- 1165 ούτως ἐτριγυρίζασιν οἱ ἄγουροι τὸν νέον. ὥραν ὀλίγη ἐποίησαν καὶ ἐγύρισαν οἱ ἀγοῦροι. καὶ προσκυνοῦν καὶ οἱ δώδεκα τὴν κόρην ἀρμοζόντως. ὁ ᾿Αχιλλεὺς κατόπισθεν στήκει καὶ ἐρωτᾳ την μΠῶς ἔχεις, κόρη εἰγενική, ψυχῆς παρηγορία;"
- 1170 ΄ ή δε ,,Καλώς, ἀντέφησεν, διὰ τῆς σῆς ἀγάπης."

  δ 'Αχιλλεύς τὴν ἔλεγεν ,,ψυχή μου καὶ ζωή μου,

  τὸ μεσονύκτιον ἔρχομαι, κόρη, εἰς τὸ περιβόλιν

  πλὴν βλέπε, κόρη εἰγενική, βλέπε μὴ μὲ προδώσης,
  τοῦτο πληροφορήθησε, μεθ΄ ὅρκου σὲ τὸ λέγω,
- 1175 ἐὰν ἔξω ἀπὸ τοῦ κήπου σου τινες εὐρήσουσίν με καὶ κάθομαι εἰς τὸ ἰππάριν μου καὶ εἶμαι εἰς κάμπους ἔξω, θαρρώ οὐ μὴ μὲ τρέψουσιν ἐὰν εἶναι μυριάδες ἐὰν δὲ εὕρουν με εἰς τὸν κήπον σου, μέσον τοῦ παραδείσου, καὶ κείτομαι εἰς τὴν κλίνην σου, κοιμοῦμαι μετὰ σένα,
- 1180 ώσπερ γυναϊκαν άνανδρον ούτως νὰ με Φονεύσουν."
  καὶ εὐθὺς ή κόρη ἐδάκρυσεν, λέγει τὸν ᾿Αχιλλέα.
  ,,Λυποῦμαι δὲ καὶ θλίβομαι, αὐθέντη εἰγενικέ μου,
  ὅτι ἀκόμη οὺκ ἐγνώρισες τὸν πόθον μου τὸν τόσον
  τὸν ἔχω, αὐθέντη μου, εἰς ἐσὲν καὶ κατατέρπομαί σε,
- 1185 ἀλλ' ἔχει ὁ νοῦς σου δισταγμόν, θέλεις νὰ μὲ ὀνειδίζης,
  καὶ θλίβεις τὴν καρδίαν μου, ποτίζεις την πικρίαν
  τοῦτο πληροΦορήθησε διὰ σέναν νὰ ἀποθάνω,
  ἐσέναν ἔχω ἀπὸ τοῦ νῦν πατέρα καὶ μητέρα,
  ἐσύ 'σαι ἡ καρδίτσα μου, ἐσύ 'σαι καὶ ἡ ψυχή μου,
- 1100 δούλη σου ἐκλήθηκα ἐκ παντός, θαρρῶ οὺ μὴ σὲ θλίψω."
  καὶ ταῦτα εἰποῦσα παρευθὺς ρίπτει τοῦ τὸ στεφάνιν,
  καὶ ἐκεῖνος τὸ ἐπεδέκτηκεν καὶ ἐκατεφίλησέν το.
  ἐγέλασεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς καὶ λέγει πρὸς τὴν κόρην

<sup>1156.</sup> χ. 'ς δ. τὸν ἐ. — 1159, μὲ τὰ διὰ τ. τ. χ. (comp. L 848). — 1611. ἀΞίτσια μυρισμένα. — 1164. κ. ὥ. ἐπισκέπουσιν (comp. I. 853). — 1166. ἐποίμσαν ὥραν δλίγην, change par Wagner. — 1173. π. β. κ. εὐ. πρόσεχε μ. μ. π. — 1174. τ. π. το. — Après 1181 une ligne laissée en blanc. — 1182. αὐθέντη μου εὐ. μ. — 1190. δ. σ. ἐ. εἰς τὸ ἐκ παντός.

- , Έγω να δώσω χάρισμαν έδω να με θυμούνται."

  1195 το ἀπελατίκιν ἔσυρεν το ἐρωτικόν του ἐκεῖνο,
  ἐτίναξεν το χέριν του, κρούει το εἰς το τεῖχος
  καὶ ἐπάνω κάτω ἐρράγισεν τῆς κόρης το κουβοῦκλιν.
  Ἐλάκτισεν τον ἄσπρον του, Φθάνει πρὸς τοὺς ἀγούρους:
  ἐκεῖνοι τὸν ἐλέγασιν. "Καλὸν οὐδεν ἐποῖκες.
- 1200 ὰν τὸ ἰδοῦν τὰ ἀδέλΦια της πάντα νὰ τὴν Φημίζουν ὅμως, διὰ νὰ θαυμάσουσιν τὴν θαυμαστήν σου ἀνδρείαν, καλῶς ἐποίησας, δέσποτα πάντα νὰ σὰ Φοβοῦνται."
  "Εφθασαν έἰς τὰ Ἰδια τους, ἐπέζευσαν εἰθέως, καὶ πάντες μὲν ἐχαίρονταν, ἐχόρευαν συνήθως,
- 1205 καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐκάθεντον σιγὸς ὑπάρχων ὅλως.

  Ἐρώταν τοῦτον ὁ πατὴρ τὸ ,,Τί ἔχεις καὶ ἀναστενάζεις;"
  καὶ ἡ μήτηρ του τὸν ἔλεγεν μετὰ πολλῆς τῆς λύπης.

  ,,Τέκνον, ψυχή μου καὶ ζωὴ καὶ Φῶς μου ᾿Αχιλλέα,
  εἰπὲ τί ἔναι τὸ πονεῖς καὶ κάθεσαι ἐννοιασμένος;
- 1210 ἐὰν ἔρως σὲ ἐκατέτρωσεν τῆς βασιλεῶς θυγάτηρ, μετὰ χαρᾶς παράλαβε ταύτην, μετ' εὐλογίας." καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ὁ θαυμαστὸς τοιαῦτα ἀπηλογήθην. ,, "ΑΦες με, μήτηρ, ἄΦες με, τρῶσιν ἐγὼ οὐδὲν ἔχω ἐγὼ σκιρτῶ καὶ χαίρομαι καὶ σὺ πονεῖς δι' ἐμέναν."
- 1215 Ἐνόσφ ταῦτα ἐλέγασιν ἔΦθασεν ή έσπέρα ἤτον ή νύκτα ὁλόΦεγγος, πηδοῦν, καβαλλικεύουν, ἀρματωμένοι δυνατὰ καὶ κατωχυρωμένοι. μοῦντον ἐκαβαλλίκευσεν ὅνπερ ἠγάπαν πλέον ἄσπρον εἶχεν εἰς ἔρωτας καὶ μαῦρον εἰς πολέμους.
- 1220 καὶ τὴν ὁδὸν ἐπιάσασιν καὶ ὑπάσιν εἰς τὴν κόρην ἀφότου δὲ ἐπλησίασαν ἀπέξωθεν τοῦ τείχους καταλογίτσιν τραγουδεῖ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ὁ μέγας ,,, Μετὰ τὸ Φέγγος ἔρχομαι, κόρη, εἰς τὸ περιβόλιν, εἰγενική μου καὶ ξανθή, ἐξύπνησε ἂν κοιμάσαι,
- 1225 καὶ δός με ἀπὲ τοῦ κήπου σου μηλεὰ τὰ τὰν τρυγήσω, καὶ ὑπόκλινε τὰν κορυΦήν, τοὺς κλάδους καὶ τὰ ἄνθη. ἐξύπνησε, κυράτσα μου ψυχή μου, μὰ κοιμᾶσαι τὸν ἐνθυμᾶσαι ἔρχεται πρόθυμα πρὸς ἐσένα. κόρη, ἃς χορτάσω γλυκασμὸν ἐρωτικῆς ἀγάπης."
- 1230 Ἐνόσω ταῦτα ἐλέγασιν, Φθάνουν στὸ περιβόλιν, καὶ τὸ τραγοῦδιν ἤκουσεν καὶ ἐνόησεν ἡ κόρη ἔτρεμεν ἡ καρδία της ἵνα τὸν περιλάβη.

<sup>1199.</sup> ἐποϊκεν. — 1200. ἐν τὸν ὶ. — 1201. ὅ. καὶ πάλιν νὰ ξ. — 1210. τοῦ βασιλεώς. — 1219. κ. μοῦντον εἰς πολέμους (comp. L 907). — Après 1222, en rouge: τραγοῦδιν τοῦ μεγάλου ᾿Αχιλλέως. — 1229. κόρη μου ἀ. χ.

εκείνος τότε παρευθύς επήδησεν απέσω .
καὶ άρματα εφόρειεν δχυρά, πτύπον εποίκεν μεγαν.

- 1235 καὶ ή κόρη τότε ἐγροίκησεν ὅτι ἐσέβηκεν ἀπέσω.
  ἐκεῖ ἐσυναπαντήθησαν μέσον τοῦ παραδείσου
  ἕκραξεν καὶ τὸν Πάντρουκλον, ἐσέβηκεν καὶ ἐκεῖνος,
  καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς τὸν ἔλεγεν "Πάντρουκλε, συγγενή μου,
  ὁλόγυρα τριγύριζε ἀπέσω ἀπὲ τὸ τεῖγος
- 1240 καὶ οἱ ἔτεροί μας ἀδελφοὶ ἀπέξωθεν ας βλέπουν."
  ἐτοῦτος παίρνει τὴν ὡραιά, σφικτὰ περιεμπλακῆκαν,
  περιπατοῦντες ἔρχονται καὶ οἱ δύο πρὸς τὴν κλίνην.
  'Ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐθαύμαζεν τὰς χάριτας τοῦ κήπου,
  τὰς ἡδονὰς καὶ τὰ φυτά, τὴν πλάτανον ἐκείνην,
- 1245 πλάτανον την πανθαύμαστον, Φρικτον καὶ ξένον θαῦμα, ην προλαβών ἐδήλωσεν ὡς καθ' είρμον ὁ λόγος. μετὰ δὲ τὰ Φιλήματα καὶ τὰς περιπλοκάς των "Ερως τοὺς ἐκατέτρωσε νὰ ποιήση θέλημάν του. καὶ ὁλόγυμνην την ἔκδυσεν μετὰ λινοῦ καὶ μόνου
- 1250 το δε λινον είς το εκ παντος ἦτον ως ἄχνη μόνον και μετὰ πόθου τοῦ πολλοῦ ἐπλήρωσαν τον ἔρων. ό ᾿Αχιλλεὺς τὴν ἔλεγεν ,, Ψυχίτσα μου, ὰς ὑπάμεν." ἐκείνη ἐκ τὰς ἀγκάλες του οὐκ ἤθελεν νὰ ἐγέρθη ἀλλ' ως Φυτον ἐκλίνεντο, εἶχεν τοῦ πόθου πόνους,

1255 ώσπερ κισσός είς το δενδρόν, ούτως τον επεριεπλάκην. καὶ ήτον δυσαπόπλεκτη ή κόρη ἀπε τον νέον:

- 1256a [ή κόρη οὐκ ἤθελεν ποσῶς νὰ ἐξέβη ἀπὰ τὸν νέον.]

  'Αλλ' ὁ καιρὸς ἐκάλειεν τους νὰ ἔβγουσιν ἀπέκει.

  εἶχεν τὸ τείχος ἔσωθεν σκάλες τὰ καὶ καμάρας,

  καὶ ὁ 'Αχιλλεὺς ἐπήδησεν, καθίζει εἰς τὸ Φαρίν του
- 1260 καὶ πρὸς τὴν κόρην ἔλεγεν ,,Πρόσεχε, παρηγοριά μου."
  καὶ τὰ κοντάρια δένουσιν καὶ κάμνουσίν την σκάλαν,
  καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐστέκεντον καὶ ἔπεσεν πρὸς ἐκεῖνον,
  καὶ ἀπέκει δὲ κατόπισθεν ὁ Πάντρουκλος ἐκεῖνος.
  ὁ δὲ ᾿Αχιλλεὺς ὁ θαυμαστός, τὸ Φρόνος τῶν Ἑλλήνων,
- 1205 γλυκειὰ τὴν ἐπερίλαβεν, συχνοκαταφιλεῖ την καὶ παρευθύς τὰ δάκρυα της κατέβαινον τῆς κόρης καὶ μετὰ θρήνου καὶ ὀδυρμοῦ τὸν νεώτερον ἐλάλειεν γ.Πατέρας καὶ μητέρα μου ἡ αὐθεντιά σου ἕναι,

<sup>1283.</sup> ταῦτα. — 1235. ταῦτα ἐ. ἐσέβμαεν ὰ. (comp. ci dessus 1076 et L 925). — 1245. 
Φρικτήν. — 1246. ἤ. προσλαβών ἐδήλωσα. — 1248. ε. τους (comp. L 934). — Après 1248, 
en rouge, les deux vers suivants: τοῦ "Ερωτος ὁ γλυκασμός, ἤ συμπλοκὴ καὶ ὁ πόξος | ἤλξεν ἤ ώρα ἔφβασεν ἀνάμεσα τῶν δύων. — 1256. δυσαπόπλεκη. — 1260. κ. π. τ. κ. ἄβλεπεν (comp. L 945). — 1261. κ. τ. κ. τους δ. — Après 1267, en rouge, les deux vers suivants: λόγους παραπονετικοὺς τῆς κόρης Πολυξένης | στὸν 'Αχιλλεὰ τὸν Φοβερόν, τὸν δράκοντα καὶ μέγαν.

καὶ ἀδελφοὶ καὶ ἀδελφαὶ καὶ φῶς μου καὶ ζωή μου."

1270 καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς τὴν ἔλεγεν τὴν ἡλιογεννημένην
,, Ἐσύ ᾿σαι φῶς τῶν ὀφθαλμῶν, ψυχή μου καὶ ζωή μου,
καὶ τῆς καρδιᾶς μου ἀνασασμὸς ἐσύ ᾿σαι, δέσποινά μου."
καὶ ἀφότου ἐπαρηγόρησεν τὴν λυγερὴν πρεπόντως
στρέφεται εἰς τοὺς δώδεκα τοὺς χωριστοὺς ἐκείνους

1275 τον Πάντρουκλον ἐχώρισεν μετὰ συντρόφων πέντε
καὶ πρὸς ἐκείνους ἔλεγεν ,,Πίστοτατέ μου Φίλε
καὶ ἠγαπημένε συγγενή, Πάντρουκλε ἀνδρειωμένε,
ἔπαρον τὴν καρδίτσα μου, τὸ Φῶς μου, τὴν ζωήν μου,
μετὰ τοὺς πέντε σου ἀδελφούς, συντρόφους τοὺς γενναίους,

1280 ἐξεχωρίσθησε ὀμπρός, ἄμε εἰς τοὺς γονεῖς μας,
νὰ ἀπαρτερέσω ἐγὼ ἐδῶ μετὰ τοὺς ἄλλους ἕξι,
μήπως διώξουν ὅπισθεν, πολλάκις πλανηθῶμεν."
καὶ παρευθὺς ὁ Πάντρουκλος πεζεύγει σὺν τοῖς ἄλλοις
καὶ προσκυνοῦν γνησιώτατα τὴν κόρην άρμοζόντως.

1.285 ἐπήρεν τὴν ὁ Πάντρουκλος, ὁ γνήσιος συγγενής του, καὶ τὴν αὐγὴν κατέλαβον πρὸς τοὺς γονείς τοῦ νέου ποσῶς οὐδὲν ἐνόησεν κανεὶς τῶν γενομένων. ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἀπέμεινεν μετὰ τοὺς ἄλλους ἕξι καὶ τραγουδίτσιν ἤρξατο ἐκεῖ σιμὰ εἰς τὸ κάστρον.

1290 ,,Πουλίτσιν ηὖρα εἰς τὸ κλουβὶν ἀγνώριστον τοῦ πόθου, ἀπείραστον, ἀδούλωτον τοῦ "Ερωτος, τῆς ἀγάπης, καὶ τὸ περδίκιν ἔλαβον καὶ τὸ κλουβὶν ἀΦῆκα ἔρημον καὶ ὁλόΦκαιρον καὶ καταποριασμένον ποσῶς οὐδὲν ἐνόησαν ἐκεῖνοι ὁποῦ τὸ εἶγεν."

1295 Την γούν Φωνην ἀκούσαντες οἱ ἀδελΦοὶ τῆς κόρης πηδούν, καβαλλικεύουσιν μετὰ πολλών Φουσσάτων, ώς σΦηκες ἐξεπήδησαν μέσα ἀπὰ τὸ κάστρον. καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐλάλησεν εἰθὺς τοὺς ἐδικούς του π΄Εξω τοὺς τριγυρίσετε νὰ μη ἔχουν πόθεν Φύγουν,

1300 καὶ ἐμένα ἀΦῆτε μοναχὸν νὰ χαίρωμαι εἰς τὴν μέσην.
πλὴν βλέπετε, μὴ Φονευθοῦν οἱ γυναικάδελΦοί μου,
μὴ θλίψω τὴν ὀρωτικήν, τὴν περιπόθητόν μου."
ώς δράκων κρότον ἔποικεν, ὡς λέων ἐβρυχίστην,
καὶ πάντες ἐδειλίασαν ἐκ τῆς Φωνῆς του μόνον

1305 τρόμος εἰσῆλθε εἰς αἰτοὺς καὶ Φόβος καὶ δειλία καὶ οἱ ἄπαντες ἐΦρίξασιν ὅσοι ὰν τὸν ἠκοῦσαν. τὸν μοῦντον του ἐπιλάλησεν καὶ ἐσέμπην εἰς τὴν μέσην

<sup>1269.</sup> κ. ἀδελφοὺς κ. ἀδελφάς. — 1271. τ. ὀφπαλμῶν μου. — 1282. πλανηπῶστν. — Après 1289, en rouge: τραγούδιν τοῦ μεγάλου 'Αχιλλέως. — 1301. π. β. μ. φονεύσετε τοὺς γυναικαδελφούς μου (comp. L 986).

τριακοσιούς ἀπέδειρεν ἄχρις ὰν ἐδιέβην καὶ πάλιν εἰς τὸ γύρισμαν ἄλλους περισσοτέρους.

- 1310 ώς χόρτον γὰρ τοὺς ἔκοπτεν καὶ ἐκατεΦόνευἐν τους·
  ἐγύριζεν ώς ἀετός, ἐσπάραζεν ώς πάρδος,
  ἐΦώναζεν, καὶ ἐκ τῆς Φωνῆς πάντες ἀναισθητοῦσιν,
  ποσῶς οὐδὲν ηὑρήκασιν ἄδειαν ἵνα Φύγουν,
  ἀλλ' ώς Φαλκόνιν ἔστρεΦεν καὶ ἐκατεΦόνευἐν τους.
- 1315 ἀφήκεν τοὺς καὶ ἀνέσαιναν, καὶ ἐξέβηκεν παρέξω, τὸ ἀπελατίκιν ἔσυρεν καὶ πάλιν κατεβαίνει νὰ τοὺς Φονεύη ἤθελεν καὶ πάλιν ἐλυπάτον, καὶ τὰ Φαριά τους ἔκρουεν ἀπάνω εἰς τὰ καπούλια καὶ εὐθὺς κατετσακίζουνταν καὶ ἐνευροκοποῦνταν.
- 1320 Καὶ εἷς ἀπ' ἐκείνους, εὐτολμος γενναῖος στρατιώτης, ἀποτολμῷ καὶ κρούει τον στὸ στῆθος κονταρέα. ποσῶς οὐδὲν τὸν ἔσεισεν ἀπάνω ἀπὲ τὴν σέλλα, ἀλλ' ὡς ἀδάμας ἵσταντο μὴ Φοβηθεὶς κὰν ὅλως· ὡσὰν μύρμηξ ἢ κόνωπας δύναται πρὸς τὸν λέον,
- 1325 ἔτσι ἐδύνατο ὁ εὔτολμος ἐκεῖνος ὁ στρατιώτης πρὸς ᾿Αχιλλεὰ τὸν Φοβερόν, τὸν δράκοντα, τὸν μέγαν ὅμως σταθεὶς πανήμερα λέγει τὸν στρατιώτην ,,Φιλῶ τὴν κονταρέαν σου καὶ τὴν πολλήν σου τόλμην, ὅμως, καλέ μου, οὐκ ἔμαθες πῶς κροῦν τὰς κονταρέας.
- 1330 ἀλλὰ Φιλοτιμήσου μὲ ξενιάσματα μεγάλα, κανίσκια καὶ δωρήματα, καὶ ἐγὼ νὰ σὲ τὰ μάθω." κοντάριν δράχνει σύντομα, τον μοῦντον του λακτίζει καὶ κονταρεὰ τὸν ἔδωκεν μὲ τὴν ψυχήν του πάσαν, δοξόβολον τὸν ἔρριψεν συσελλοάρματωμένον,
- 1335 καὶ παρευθύς ἐξήπλωσεν ὡς πλάτανη μεγάλη.
  ἐγέλασεν ὁ ᾿Αχιλλεύς καὶ λέγει πρὸς ἐκεῖνον
  ,,"Εμαθες, στρατιώτη μου, πῶς κροῦν τὰς κονταρέας;
  Φαίνει με ἐντροπιάστηκες ἂν τύχη νὰ ἐλυπήθης,
  στρατιώτη μου μὴ λυπηθῆς, μηδὲ νὰ ἐντραπῆς το.
- 1340 καλὸς ἦτον όποῦ σὲ ἔδωκεν καὶ ἀπ' ἐδὰ νὰ μάθης:
  καὶ λέγω σε, στρατιῶτα μου, διὰ νὰ τὸ λέγης ἄλλους."
  ἐκεῖνος δὲ ὡς μὲ Φαίνεται πλέον οὐκ ἐσηκώθην.
  'Ιδόντας δὲ τὸ θέαμαν οἱ γυναικάδελΦοί του
  πεζεύγουσιν ἐκ τὰ Φαριά, πίπτουσιν, προσκυνοῦν τον,
- 1345 καὶ λέγουν τον ,, Απὸ τοῦ νῦν κράτησον τὸν θυμόν σου, ἐπεὶ τοσαύτας χάριτας σ'ἐχάρισεν ή τύχη.

<sup>1308.</sup> τριακοσίους. — 1311. έσπαζεν ώ. π. — 1315. καὶ ἀνέσαιναν μικρόν; le dernier mot supprimé par Wagner. — 1324. ώ. ό. μόρμηξ κώνωπας (comp. 1696). — 1325. ξ. έ. καὶ ό. — 1329. ξ. σταθεῖς καλέ μ. — 1339. μηδὶ ἐντραπῆς, corrigé par Wagner.

έχεις καὶ κάλλος θαυμαστόν, ἀνδρεία ἐξαιρημένην, ἐπήρες καὶ στανέο μας κρυφὰ τὴν ἀδελφήν μας ἀπὸ τοῦ νῦν άρμόζει μας Ίνα σὲ προσκυνοῦμεν

- 1350 καὶ σὰ χαρὰς νὰ χαίρεσαι ἀπὸ τοῦ νῦν μὲ ταύτην, ό γὰρ θεὸς ἐχάρισεν καὶ ἡ τύχη ἐτίμησέ σε καὶ ἐμᾶς άρμόζει ἀπὸ τοῦ νῦν πρὸς σὲ παραγενέσθαι σὰν τῷ πατρὶ καὶ τῆ μητρὶ καὶ πᾶσι τοῖς ἰδίοις, τοὺς γάμους νὰ ποιήσωμεν τῆς ἡμῶν ἀδελΦίτσας
- 1355 καὶ νὰ χαροῦμεν σὺν θεῷ τὰ τῆς ἐπιτυχίας,
  ὅτι ξένος καὶ παράδοξος εἰς τὴν ἀνδρειὰν τὴν ἔχεις."
  οὕτως ἀκούσας παρευθὺς ὁ ᾿Αχιλλεὺς τοὺς λόγους,
  ἐμαλακίστη τὴν ψυχήν, ἔπαυσεν τοῦ πολέμου
  καὶ σύντομον ἐπέζευσεν, κρατεῖ, καταφιλεῖ τους.
- 1360 δ 'Αχιλλεύς τους έλεγεν, δ έξαίρετος του κόσμου , Υπάγετε, ἀδέλθια μου, ἐκεῖ εἰς τους γονεῖς μας με προσκυνήματα πολλὰ τὰ πρέπουν καὶ ἀρμόζουν. ὰς ἔρχουνταιν ἐγλήγορα νὰ ποιήσωμεν τους γάμους." καὶ εὐθυς ἀπεχαιρέτισαν καὶ ὑπὰν πρὸς τους γονεῖς τους.
- 1365 'Ο 'Αχιλλεύς ἀπέσωσεν στην ήλιογεννημένην.
  στον τράχηλόν του σύντομα ἐκρεμάσθηκεν ή κόρη,
  σφικτὰ τον ἐπερίλαβεν, γλυκειὰ καταφιλά τον
  καὶ ή κόρη λέγει πρὸς αὐτόν ,,Πολλὰ ἤργησες, αὐθέντη.
  μή τι δεινὸν συνέβηκεν ἐκ τῶν ἀπροσδοκήτων;"
- 1370 καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐγέλασεν καὶ λέγει πρὸς τὴν κόρην ,,Τ᾽ ἀδέλΦια σου ἐξέβησαν, ἤθελαν νὰ μὲ πιάσουν, νὰ μὲ κατακρατήσουσιν, νὰ μὲ καταδουλώσουν ξέβησαν οἱ στρατιῶτες τους μετὰ πολλής τῆς τόλμης, ἀλλά, νὰ ἔχω τὰ μάτια σου, νὰ σὲ γλυκοκερδίσω,
- 1375 νὰ ζῶ, νὰ ζῆς, νὰ χαίρεσαι καὶ ἐγώ, κόρη, μετά σου, ραβδεάς, σπαθεάς ἐχάρισα ἐίτινα ηὖρα ἔμπροσθέν μου, ἕως τὸ νὰ ζητήσουσιν ἀγάπην οἱ ἀδελΦοί σου, ώσὰν με ἐπαρεκαλέσασιν οἱ γυναικάδελΦοί μου σΦικτὰ τοὺς ἐπερίλαβα καὶ ἐγλυκοΦίλησά τους
- 1380 καὶ τούτους γὰρ ἀπέστειλα, κόρη, εἰς τρὺς γονεῖς μας καὶ προσπυνήματα πολλὰ πρεπόντως, άρμοζόντως, κατὰ τοῖς τέκνοις ὀΦειλὴ καὶ χρέος πρὸς γονεῦσιν αὐριον ἐκδεχόμεθα ἐδῶ πάντες ἐλθῆναι, πατέρα καὶ μητέρα μου, τοὺς γυναικάδελΦούς μου
- 1385 τους συγγενείς μας άπαντας και όλους τους ίδίους."

<sup>1348.</sup> ἐ. κ. εἰς τὸ ἀνέο. — 1356. ἕ. ξένον καὶ παράδοξον. — 1359. ἀπέζευσεν. — 1360. δ ᾿Α. τ. ἔ. ἐξαίρετος. — 1364. ἀπεχαιρέτισεν καὶ ὑπᾶ, corrigé par Wagner. — 1366. σύντομαν. — 1373. ἐξέβησαν. — 1374. τὰ ματίτσια σου (comp. L 1057).

'Ακούσας ταῦτα ὁ βασιλεύς, ὁ πατηρ τοῦ 'Αχιλλέως καταφιλοῦσιν τὸν υίὸν καὶ χαίρουνται μεγάλως. ἀφότου ἐπεγεύτησαν τοῦ δειλινοῦ τὴν ὥραν ἐπῆρεν τὴν καὶ ἐσέβηκεν μέσον τοῦ κουβουκλίου

- 1390 καὶ χαίρονται ἀμφότεροι μέχρι καὶ τῆς πρωίας, μήτε δεἶπνου Φροντίσαντες, μήτε καθόλου ὕπνου, καὶ οὐδεν ἐδύνοντα καὶ οἱ δυό, ὁ ᾿Αχιλλεὺς καὶ ἡ κόρη, τὸ νὰ καταχορτάσουσιν τὰ γλυκερά τους κάλλη. ἀνέτειλεν ὁ ἥλιος, ἐπλάτυνεν ἡ ἡμέρα
- 1395 και ἐκεῖνοι οὐδὲν ἐθέλασιν τὸ νὰ τοὺς ἐξυπνήσουν. ἀφότου δὲ ἐξημέρωσεν ὀλίγον ἐκοιμήθη, ή κόρη ἐλιγοθύμησεν στὰς ᾿Αχιλλεῶς ἀγκάλας. ὁ τῶν Ἐρώτων βασιλεύς, ὁ ᾿Αχιλλεὺς ὁ μέγας, κατεδουλώθη εἰς ἔρωταν, ἐκλίθην εἰς ἀγάπην
- 1400 και όπου ουν ήθελεν ποσώς τὰς νύκτας νὰ κοιμάται μέχρι και του προγεύματος ἐκείτον μὲ τὴν κόρην. \* κανεὶς ουδεν ἐτόλμησεν ἵνα τὸν ἐξυπνήση οί δώδεκα ἀνέβησαν θαρρώντες πρὸς ἐκείνον και λέγουσίν τον «Δέσποτα, ἔρχεται ὁ πενθερός σου
- 1405 ἐγείρου, ας τον δεξώμεθα μετὰ τιμῆς μεγάλης."
  καὶ ὁ Πάντρουκλος ἐκράτησεν το χέρι τῆς ὡραίας:
  ἐθάρρειεν δὲ καὶ συγγενής, ἐξάδελΦός του ἦτον:
  τον ἀχιλλέα ἔλεγεν χαμογελῶν ἡδέως:
  "Τίς νὰ σ'ἐκράτειεν, δέσποτα, ἕως τῆς ώρας αὐτης;
- 1410 εὐχαριστῶ τὸν "Ερωταν τὸν καταφλέξαντά σε
  νὰ μὴ καυχᾶσαι πάντοτε καὶ νὰ μὴ μ' ὀνειδίζης."
  ὁ ᾿Αχιλλεὺς χαμογελῶν τὴν κόρην κατεφίλειεν,
  γλυκειὰ γλυκειὰ τὴν ἔβλεπεν χαρὰν πολλὴν καὶ ἀγάπην
  Καὶ μετὰ ταῦτα λέγοντες ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἠγέρθη
- 1415 και ἀτοί τους τον ἐδύσασιν ἐκείνον καὶ τὴν κόρην πηδούν, καβαλλικεύουσιν, ὑπὰν στον πενθερόν του, ἀλλὰ καὶ ἡ κόρη ἐξέβηκεν μετὰ τῆς πενθερᾶς της. καὶ ὁ πενθερός του ἐχαίρετον βλέπων αὐτοὺς μακρόθεν ἀφοῦ δὲ ἐπλησίασαν ὀλίγον πρὸς ἀλλήλους,
- 142() τον άσπρον τον ερωτικον ο 'Αχιλλεύς λακτίζει'
  μόνος επηγεν έμπροσθεν, πεζεύγει, προσκυνεί τον,
  καὶ εκείνοι πάλι επέζευουν, κρατούν, καταφιλούν τον,
  καὶ εὐθὺς περιλαμβάνει τον αὐτὸν ή πενθερά του
  εφίλειεν, κατεφίλειεν τον μετὰ πολλού τοῦ πόθου.

<sup>1386.</sup> τούτων ἀπούσας δ β. — 1397. εἰς τοῦ ᾿Αχιλλέως τὰς ἀγκάλας. — 1406, τὰν ὡραίαν (comp. L 1090).

- 1425 είχαν χαρὰν ἀνέκΦραστον, βλέπων τοσοῦτον κάλλος. 
  ἀπήρεν τους καὶ ὑπάγουσιν πρὸς τὸν αὐτοῦ πατέραν 
  καὶ πρὸς ἀλλήλους ἔλεγον οἱ συγγενεῖς τῆς κόρης 
  ,,"Εδε κουρτέσης ἄγουρος, ἐρωτικὸς στρατιώτης, 
  καλῶς εἶχεν τὴν ἀκοὴν καὶ τὰς ἀνδραγαθίας."
- 1430 ἀπὸ θεωριᾶς τὸν ἔΦριξαν καὶ ἤλεγαν πρὸς ἀλλήλους ,,Χαρὰ εἰς τὴν ἐρωτικὴν ἐκείνην τὴν κουρτέσαν όποῦ τὸν ἐκολούθησεν τοιοῦτον ἀγορίτσιν." ἐπήγασιν καὶ ἐσμίξασιν ἀμΦίτερα τὰ μέρη καὶ ἀσπασίως χαιρετοῦν, ἀλλήλους ἀσχολοῦνται.
- 1435 καὶ ὁ βασιλεὺς ἐΦίλησεν τὴν αὐτοῦ θυγατέραν καὶ αὐτὴν ἐκατονείδιζεν, χαμογελῶν ἐλάλει , Κόρη, πῶς ἐγκατέλιπες καὶ πάντας τοὺς ἰδίους καὶ ἄγουρον ἦκολούθησες ἀλλότριον καὶ ξένον;" ἡ κόρη δὲ ἔβαλεν εἰς γῆν τὸ βλέμμαν καὶ τὸ ἦθος,
- 1440 καὶ τον γαμβρόν του ἐκράτησεν καὶ ἐγλυκοΦίλησέν τον.
  κλίνει τῶν δυῶν τὰς κεΦαλάς, γαμβροῦ καὶ θυγατρός του
  καὶ εἴχεται ἀπὸ καρδιᾶς καὶ λέγει ἀπὸ ψυχῆς του
  ,Εἴχομαι, τέκνα μου καλά, θρέμματα τῆς ψυχῆς μου
  καὶ μέλη τῆς καρδίας μου, στέμματος κληρονόμοι,
- 1445, νὰ γένησθε μακρόβιοι μέχρι μακροῦ τοῦ γήρους, 
  νὰ γένησθε περίδοξοι καὶ διάδοχοι τοῦ κράτους, 
  νὰ μὴ σᾶς ἔλθη λυπηρὸν ἢ ἄλλον ἐναντίον. 
  ἀλλὰ νὰ χαίρεσθε ἀεὶ τὸν χρόνον τῆς ζωῆς σας, 
  καὶ ναίδω τέκνα ποθεινὰ πάλιν ἐκ τῶν μελῶν σας.
- 1450 αὐτὸς ἦτον ὁ γάμος τους καὶ πάσα ἡ εὐλογιά τους·
  ἀτός του τοὺς ἐσύμπλεξεν· κρατοῦν, καταΦιλοῦνται
  καὶ ἐνώπιον τους ἐΦίλησεν ὁ ἀΧιλλεὺς τὴν κόρην,
  καὶ ὁ πενθερός του ἐγέλασεν καὶ πάντες οἱ θεωροῦντες.
  καὶ εὐθὺς ἐγένετον χαρὰ πάντρεπνος εἰς ἐκείνους.
- 1455 Το δείλινον εξήτησαν τοῦ πενθεροῦ του οἱ ἀγοῦροι νὰ σμίξουστιν νὰ δώσουστιν ἀλλήλοις κονταρέας. εὐθὺς ἐκαβαλλίκευσαν καὶ ὑπάστιν εἰς τὴν ρένταν. ώρισεν δὲ καὶ ὁ ᾿Αχιλλεύς, ὁ θαυμαστός, ὁ μέγας, ἵνα καβαλλικεύσουστιν οἱ δώδεκά του ἀγοῦροι,
- 1460 καὶ παρευθύς εἰς τὰ Φαριὰ πηδοῦν, καβαλλικεύουν.
   καὶ ὥσπερ Φυσᾶ ὁ ἄνεμος τὰ Φύλλα εἰς τὰ δένδρη,
   οὕτως ἐξετινάζασιν οἱ ἄγουροι τοὺς ἄλλους.
   καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς καθήμενος ἐκ τῶν παραθυρίων

<sup>1434.</sup> χαιρετούνται, corrigé par Wagner. — 1440. γαυρόν. — 1441. γαυρού. — 1449. νὰ ἰδώ. — 1451. κ. ἐ. εἰς αὐτοὺς ἐ.

- εὐΦραίνεντον καὶ ἠγάλλεντον βλέποντας τοὺς ἀγούρους.
  1465 Καὶ εἶς καβαλλάρης ἔμορΦος, καλὸς καὶ ἀνδρειωμένος, Φραγκίτσης πολὺ ὀρωτικός, Φρικτὸς εἰς τὴν ἀνδρείαν, Φαρὶν ἐκαβαλλίκευσεν μαῦρον ώσπερ ἐλαία πιάνει σκουταροκόνταρον καὶ ἐσέμπην εἰς τὴν μέσην, καὶ Φράγκικα ἐπιλάλησεν, εὐτολμα καταβαίνει
- 1470 καὶ οὐδεὶς ἀπο τοὺς δώδεκα ἴσχυσε νὰ τὸν ρίψη, . ὅλους γὰρ ἐΦοβέριζεν ή Θεωριὰ τοῦ Φράγκου. καὶ δυὸ κοντάρια ἔσμιξαν καὶ ἐδῶκαν τὸν ἐντάμα, ποσῶς οὐκ ἠδυνήθησαν ἵνα τὸν ρίψουν κάτω. ὁ Πάντρουκλος ἐλάκτισεν, κρούει τὸν κονταρέαν
- 1475 ποσώς οὐδεν τον ἔσεισεν ἀπάνου ἀπε τὴν σέλλαν.

  καὶ ὁ ἀΑχιλλεὺς ἐκάθηντο μετὰ τοῦ πενθεροῦ του στραφεῖν καὶ ἰδεῖν ὁ ἀΑχιλλεὺς ἐτρώθην ἡ καρδιά του, ὁρίζει νὰ τὸν στρώσουσιν τὸν ἰδικόν του μαῦρον.

  καὶ ἡ κόρη τὸν ἐκράτησεν καὶ λέγει πρὸς ἐκεῖνον
- 1480 ,,Καθέζου, αὐθέντη, μὴν ὑπάς, Φοβοῦμαι τὸν Φραγκίτζην πολλὰ ἔναι ὁ Φράγκος δυνατός, πολλὰ ἔναι ἀνδρειωμένος." καὶ θυμωθεὶς ὁ ᾿Αχιλλεὺς λέγει πρὸς τὴν ὡραίαν ,,Σιώπα, λέγω, ὀμμάτια μου, καὶ ἐμὲν μὴ Φοβερίζης ἀν οὐ σ'ἐγάπουν τὰ πολλά, τώρα σκοτώσει σἔχα
- 1485 δράκοντα κρατείς καὶ λεὸν περιλαμβάνεις καὶ σμικροτάτην ἀλεποῦν εἶδες καὶ ἐΦοβήθης. ἐγώ, κυράτσα ὀρωτική, ψυχή μου, ἐνασασμέ μου, νὰ δείξω τὸν πατέρα σου τίνους ἀγούρους ἔχει."
  καὶ εὐθὺς κοντάριν ἔπιασεν, χρυσόν, ζωγραΦισμένον,
- 1490 καὶ ἠλλοιώθη ἡ θέα του ἀπὸ θυμοῦ μεγάλου.
  ἀπὸ μακρεὰ ἐπήδησεν καὶ εὐρέθην καβαλλάρης
  ὡς ἀστραπὴν ἐπήδησεν καὶ οὐκ ἐΦοβήθη ὁ Φράγκος,
  οὐκ ἠδειλίασεν ποσῶς ἵνα τὸν ἀπαντήση,
  ἀλλὰ ἐκατέβη ἀπάνω του, κρούει τον κονταρέα.
- 1495 δ 'Αχιλλεύς εγέλασεν καὶ ἐκατέβη ἀπ' ἐκεῖθεν,
  τὸν μοῦντον του ἐπιλάλησεν, λέγει τόν: ,,Δέχου, Φράγκε,
  δέξου με, Φράγκε, δέξου με, ἔρχομαι πρὸς ἐσένα."
  καὶ κονταρεὰ τὸν ἔδωκεν μὲ τὴν ψυχήν του πᾶσαν,
  σύσελλον τὸν ἐπέταξεν ἐμπρὸς τοῦ πενθεροῦ του,
- 1500 και λέγει πρὸς τὸν πενθερόν του ὁ ἀχιλλεὺς ὁ μέγας·
  ,,Παράλαβε, ὧ δέσποτα, τὸ πρώτον σου κοντάριν."
  ἐπῆρεν τοῦτον ὁ θυμός, τὸν Πάντρουκλον ἐλάλει·

<sup>1480.</sup> μὲν δπὰς. — 1492. ἐφοβήθην. — 1494. ἐκατέβην. — 1495. ἐκατέβην. — 1499. ἔμπροσθεν τ. π. τ.

<sup>6</sup> 

,,Πάντρουκλε, ἀκόμη οὐκ έμαθες πῶς κροῦν τὰς κονταρέας; μὰ τὴν ἀνδρειάν μου τὴν πολλήν, ἢν ὁ θεὸς μὲ ἐδῶκεν,

- 1505 έλεγα εκ το ίππάριν του πάραυτα νὰ τον ρίψης."

  ἀπέζευσαν καὶ ἐκάθισαν, καὶ προς τὴν κόρην λέγει

  "Εἶδες, ψυχή, τὸν ἄγουρον τὸν ὅνπερ ἐφοβήθης;

  δοκῶ ποτε μὴ θυμηθῆ ὀδιὰ νὰ πιλαλήση

  ἐὰν ἦσαν καὶ ἄλλοι ὅπισθεν νὰ ἔπεφταν καὶ ἐκεῖνοι."
- 1510 'ΑΦοῦ γοῦν ἐπεξέβησαν αί ἡμέραι τῆς χαρᾶς τους μῆναν δὲ καὶ πλεώτερον ἐκράτειεν ἡ χαρά τους ἀπεχαιρέτησαν εἰθὺς οἱ ἀδελΦοὶ τῆς κόρης, πατέρας καὶ μητέρα τους, καὶ ὅλοι οἱ συγγενεῖς τους ἐξέβηκεν ὁ 'Αχιλλεὺς ἵνα τοὺς παραβγάλη.
- 1515 μέσον όδοῦ τοὺς ἔδοξεν όδιὰ νὰ κυνηγήσουν,
  ἤν γὰρ ὁ τόπος ἔμβαλτος καὶ καλαμώδης ὅλος
  καὶ λεὼν ἐξέβη Φοβερὸς ἐκ τοῦ καλαμιῶνος,
  καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐΦώναξεν εἰθὺς τοὺς ἐδικούς του
  μὴ νὰ κατέβουν εἰς αὐτόν, μὴ νὰ τὸν πολεμήσουν
- 1520 ἀλλὰ κανεὶς οἰκ ἐτόλμησεν ἵνα τὸν ἀπαντήση ἄπαντες ἐδειλίασαν τοῦ λέοντος τὴν μάχην. πεζεύει εἰθὺς ὁ ᾿Αχιλλεὺς κρατῶν τὸ ἀπελατίκιν, ἀλλὰ ἐκατέβη ἀπάνω του ὡς Φοβερὸς τὸ ἦθος καὶ ἐτίναξεν τὸ χέριν του, κρουεί τον εἰς τὸ κεΦάλιν.
- 1525 είθυς την ράβδον έρριψεν, πιάνει τον έκ το στόμαν, καὶ με τὰ χέρια του έσχισεν τον λέον μέσα δύο. καὶ ο πενθερός του έδραμεν, τοῦτον περιλαμβάνει, καὶ ἐχάρην ή καρδία του, πάλιν πολλὰ εὐχέντον, εὕχεται καὶ ὑπερεύχεται, γλυκειὰ καταΦιλοῦνταν.
- 1530 καὶ εἰθὺς ἀπεχαιρέτησεν καὶ ὑπὰ πρὸς τοὺς γονεῖς του.
  "ΕΦθασεν εἰς τὰ Ἰδια του, ἐπεζευσεν εἰθέως,
  καὶ ἡ κόρη τὸν νεώτερον ἐπεριπλάκηκέν τον
  τὰ ροῦχα του ἐρραντίσθησαν ἐκ τοῦ θηριοῦ τὸ αἷμα
  καὶ ροῦχα χρυσοτσάπωτα τὸν ἔΦεραν ν' ἀλλάξη.
- 1535 ἐκάθισαν καὶ ἐτρώγασιν μετὰ χαρᾶς μεγάλης ἀφοῦ γοῦν ἐδειπνήσασιν ἔπιασαν νὰ χορεύσουν,
  ἔπιασεν ὁ πατέρας του καὶ ἡ μήτηρ τοῦ ᾿Αχιλλέως
  καὶ ἡ κόρη, ἡ εἰγενική, καὶ οἱ δώδεκα ἀγοῦροι
  καὶ τραγουδίτσιν ἤρξατο ἡ κόρη μετὰ πόθου·
- 1540 , "Αν σχίσουν την καρδίτσα μου, ἔσωθεν νὰ σὲ εύρουν, νὰ σὲ εύρουν ρίζοφύτευτον, στρατιώτα μου ἀνδρειωμένε,

<sup>1507</sup>. τον δπερ εφοβάθης. — 1508. μὴ θυμηθώ δ. ν πιλαλήσω (cf. L 1187). — 1528. εκατέβην. — 1529. καταφιλαύν τον. — 1586. επιάσασιν ν. χ. — Après le vers 1539, en rouge: τραγούδιν τής χόρης.

Φυτον εἰς τὴν καρδίτσα μου, αὐθέντη εὐγενικέ μου εξήπλωσαν οἱ κλάδοι σου εἰς ὅλα μου τὰ μέλη καὶ αἱ ῥίζαι σου ἐκράτησαν πᾶσαν μου ἀρμονία,

- 1545 καὶ ἡ ψυχὴ καὶ τὸ κορμὶν ἔναι τοῦ ὁρισμοῦ σου, αἰθέντη μου, στρατιῶτα μου, τιμὴ τῶν ἀνδρειωμένων." καὶ ἀφότου ἐκατέλεξεν ἡ κόρη τὸ τραγοῦδιν, ὑπάγουν εἰς τὴν κλίνην τους νὰ ἀναπαυθοῦν οἱ δύο.
  [ἔΦθασεν, ἦλθεν ὁ πικρὸς ὁ θάνατος τῆς κόρης,
- 1550 το τέλος της εθημεριάς εσίμωσε εις τους δύο.
  αλλ' όμως διηγησόμεθα του απερδήτου πλάνου...]
  Καὶ τί νὰ λέγω τὰ πολλὰ καὶ οὐδεν τὰ περικόττω:
  συντέμνω ταῦτα τὸ λοιπόν, τὰ πάντα καταλείπω.
  Μετὰ της κόρης ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐξάχρονον ἐποῖκεν
- 1555 τερπόμενος, χαιρόμενος ώς ἤθελεν καὶ ἦγάπαν, καὶ ἀνδραγαθιὰς ἐποίησεν ἀμέτρητας, μεγάλας δράκοντας γὰρ καὶ λέὸντας καὶ ἄλλα θηρίων γένη ώσπερ πουλία ἥμερα ἐνέκρωνεν καθόλου.
  κανεὶς τοῦτον οὐκ ἔτρεψεν ἢ ἐνίκησεν πολλάκις,
- 1560 ἀλλ' ὅσοι τὸν ἐγύρισαν τὸ ἀλλοίμονον ἐπῆραν τὸ κρῖμαν εἰς τὸν νεώτερον τὸν ἄγουρον ἐκεῖνου, τὸν ὁποῦ ἐκαταπιάστηκεν τὸν μέγαν ᾿Αχιλλέα. ᾿ΑΦοῦ γοῦν ἐδιέβησαν οἱ Έξι χρόνοι ἐκεῖνοι, χαιρόμενοι εἰς τὰ κάλλη τους ἀμΦότεροι καὶ οἱ δύο,
- 1565 δ δαίμων την εφτόνησεν την χαρμονην εκείνην.

  καὶ μετὰ ταῦτα Θάνατος καὶ μετὰ ταῦτα λύπη,

  καὶ πόνοι ἀπαραμύθητοι καὶ ὀδύνη καὶ πικρία.

  'Αλλ' ὅσοι καὶ" ἀναισθάνεσθε τὸν πλάνον κόσμον τοῦτον

  δεῦτε, πικρὰ θρηνήσατε καὶ κλαύσατε μεγάλως,
- 1570 καὶ μαῦρα δάκρυα χύσατε πικρά, Φαρμακωμένα, καὶ τύψατε τὰ γόνατα, καὶ τύψατε τὰ στήθη, καὶ ἐνθυμήθητε οἱ ἄπαντες ἐκεῖνο τὸ ὡραῖον ζεῦγος. μάθετε τοίνυν κατὰ νοῦν τὸν πλάνον κόσμον τοῦτον, πῶς ὡς σκιὰ παρέρχεται ἡ δόξα τῶν ἀνθρώπων
- 1575 πῶς κὰν ποσῶς ὁ θάνατος οἰκ ἐλεεῖ κανέναν,
  οἰ πλούσιον, οἰ πένητα, οἰ γέροντα, οἰ νέον,
  οἰκ ἐλεεῖ τὰ κάλλη τους νὰ τὰ καταμαράνη,
  ἀλλὰ τοὺς πάντας θάνατος, ἄδης καταφλογίζει.
  ἔΦθασε εἰς τὴν ὀρωτικὴν ἐκείνην τὴν ὡραίαν,

Après les vers 1549—1551, écrits à l'encre rouge, une petite ligne également en rouge, semble achever la pièce; le reste de la page est laissé en blanc. En haut de la page suivante on a dessiné un ornement. — 1553. σ. τούτους τ. λ. — 1563. χρόνοι ἐκεῖ, corrigé par Wagner. — Après 1565, en rouge: δ πάνατος δ πίκρδο. — 1579. ἔφθασεν καὶ εἰς τ. Après ce vers, en rouge: δ πίκρδασεν δάνατος.

1580 την χαριτόβρυτον πηγήν, ή κρίσις τοῦ θανάτου.
ἐκεῖτον τοίνυν τὸ λαμπρὸν ἄστρον τῆς ᾿ΑΦροδίτης,
ή ἀκτὶς τοῦ ἥλιου ἡ ὑπέρλαμπρος, ἡ ὁλόΦωτος σελήνη,
τὸ μάλαγμαν τὸ καθαρὸν καὶ τὸ μαργαριτάριν,
τὸ ἀσῆμιν, τὸ λαγάρισμαν, τὸ καθαρὸν λιθάριν,

1585 το ρόδον, το τριαντάΦυλλον, το ίον και το κρίνον,
ο άμπαρομόσχος ο καλός, το μήλον παραδείσου,
ή ξυλαλόα ή έξαίρετος, ή μοσχομυρισμένη,
εἰς την πικρήν ἀστένειαν ἐκείτον τοῦ θανάτου
και εἰτις ποτὲ οὐκ ἐθλίβηκεν και εἰς θλίψιν οὐκ ἐστάθην,

1590 είτις ποτε οὐκ ἔκλαυσεν δάκρυα ἀπὸ καρδίας, ὰν ἦτον λιθοκάρδιος ἢ Φύσιν εἶχεν ξύλου, ἐκεῖ ὰς ἐπῆγεν παρευθὺς νὰ ἐθρήνιζεν μεγάλως, νὰ εἶδεν νὰ ἐνετράνιζεν τὸ ἐξαιρημένον κάλλος, τὴν κόρην τὴν ἀσύγκριτον, τοῦ κόσμου τὴν καλλίαν,

1595 πῶς στὴν κλίνην ἐκείτεντον καὶ συχνοαναστενάζει,
καὶ πῶς ὡς βρύσιν ἐτρεχαν τὰ ὀμμάτια της τα δάκρυα,
βλέπουσα τὸν πανέμορΦον ἐκείνον ᾿Αχιλλέα,
τὸν ἰσχυρόν, τὸν δυνατόν, κοπτόμενον, Θρηνοῦντα.
ὅλον τὸ βλέμμα εἰς αὐτὸν ἦτένιζεν ἡ κόρη,

1600 τὰς χεῖρας της ἐσήκωσεν, κρατεῖ τὸν τράχηλόν του,
καὶ πρὸς ἐκεῖνον ἐλεγεν μετὰ πολλῶν δακρύων
,,Αὐτὰ ἦσαν τὰ μὲ ὑπέσχεσουν, αὐθέντη μου ἀνδρειωμένε,
αὐτὴ ἕναι ἡ ἀγάπη σου ἡ πολλή, ἐρωτικέ μου αὐθέντη,
αὐτὸς ὁ πόθος ὁ πολὺς τὸν εἶχες εἰς ἐμέναν,

1605 αὐτὰ ἦσαν τὰ μὲ ἔταζες οὐ μὴ ἀποχωρισθούμεν;
ἔδε συμφορὰ καὶ πίκρασμὸς καὶ χωρησιὰ καὶ λύπη.
οὐκ ἔχεις δύναμιν πολλὴν καὶ περισσὴν ἀνδρείαν
νὰ πάρης τὸ σπαθάκιν σου νὰ κόψης τὸν ἔχθρόν σου,
ἀλλὰ ἐκ παντὸς ἀφίνεις τον νὰ πάρη τὴν ψυχήν μου;

1610 καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐστέναξεν ἐκ. βάθους τῆς καρδίας
καὶ πρὸς τὴν κόρην ἔλεγεν μετὰ πολλών δακρύων
,,Νὰ ἦτον ὁδός, ὀμμάτια μου καὶ Φῶς μου καὶ ζωή μου,
νὰ τὸν ἰδοῦν τὰ ὀμμάτια μου, νὰ ἐστάθην ἐμπροσθά μου,
καὶ ὰν οὐ τὸν ἐθανάτονα ὰς μὲ ἐλιθοβολοῦσαν

1615 ἀλλ' ὥσπερ κλέπτης ἔρχεται, κανεὶς οὐδεν τὸν βλέπει, ἀπλώνω καὶ οὐχ εὐρίσκω τον, τὸ τί νὰ ποίσω οὐκε ἔχω." ἡ κόρη πάλιν ἔκλαιεν, ἤλεγεν πρὸς τὸν νέον· ,,"Αλλο, αὐθέντη, οὐ βλέπεις με, ὁ θάνατος με δράσσει·

<sup>1586.</sup> τὸ ἀ. — Après 1601, en rouge: λόγια πικρότατα πρὸς τὸν ᾿Αχιλλέα ἡ κόρη. — 1604. αὐτὸς ἕναι ὁ. π. — Après 1609, en rouge: ἀπολογία Ἦχιλλέως. — Après 1616, en rouge: λόγια πρὸς τὸν Ἦχιλλέα.

ό Χάρων, βλέπω, καρτερεί τὰ τρυΦερά μου κάλλη.
1620 μνήσκου, καρδιά μου, μνήσκου με καὶ μὴ μὲ λησμονήσης,
ἀλλὰ τὸν τάΦον βλέπε τον καὶ μνήσκου τῆς ἀγάπης,
Θυμοῦ καὶ πῶς μὲ ἀΦήρπαξες ἀπὸ τὸ περιβόλιν,
πόσους πολέμους ἔποικες ὥστε νὰ μὲ κερδίσης,

καὶ τώρα ὁ Χάρων ὁ δεινὸς χωρίζει με ἀπ' ἐσέναν,

- 1625 ἐπαίρνει με ἀπὸ τὰ χέρια σου, χωρίζει με ἀπ' ἐσέναν. ἄπλωσε, πιάσε, κράτειε με, σκῦψε, περίλαβέ με, σκῦψον καὶ καταφίλησον τὰ ὀμμάτια μου, αὐθέντη. καὶ ποῦ νὰ πάγη, αὐθέντη μου, ὁ ἐρωτικός σου πόθος; οὐ πλοῦτος οὐκ ἀΦέλησεν οὐδὲ ἡ πολλή σομ ἀνδρεία.
- 1630 ἤργησαν τὰ Φουσσάτα σου καὶ ἡ ἐπιδεξιότητά σου, ἐπαίρνουν μὲ ἀπὸ τὰ ὀμμάτια σου, χωρίζουν ἀπὰ ἐσέναν. ἔδε πικρασμὸς καὶ χωρισμός, ἔδε πόνος, ἔδε θλίψις. σκύψε καὶ καταφίλησε τὰ ὀμμάτια σου, στρατιώτη, προτοῦ νὰ Φθάση ὁ Θάνατος, νὰ τὰ καλύψη ὁ τάφος.
- 1635 βλέπε με, αὐθέντη, βλέπε με καὶ καταχόρτασέ με.
  ἀλλοῦν, τὰ χείλη μου οὐ κινοῦν πρὸς σένα νὰ συντύχουν."
  ἀκούσας ταῦτα ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐκείνων τῶν ῥημάτων
  ἄφωνος ἔπεσεν εἰς γῆν ὅλος ἐξηπλωμένος.
  ὁ βασιλεὺς καὶ ἡ δέσποινα κρατοῦν τὸν ἀγορίτσιν,
- 1640 καὶ οἱ δώδεκα ἐστάθησαν τριγύροθεν τῆς κλίνης μαύρας στολὰς ἐΦόρεσαν καὶ οἱ δώδεκα του ἀγοῦροι, καὶ ὥσπερ πηγὴ τὰ ὀμμάτια τους ἔτρεχαν ἀκωλύτως καὶ πρὸς τὴν κόρην βλέποντες πάντες ἀναισθητοῦσιν, οὐδὲν γὰρ εἶχαν καμποσῶς Φωνὴν κὰν νὰ συντύχουν.
- 1645 καὶ ἐκείνη λέγει πρὸς αὐτοὺς μετὰ πολλῶν δαμρύων .
  ,, Ίδατε πάντες, ἄρχοντες, τοῦ κόσμου τὰς πικρίας, 
  ἴδατε καὶ θαυμάσατε τούτου τοῦ πλάνου κόσμου 
  ὥσπερ σκιὰ παρέρχονται, πληροΦορεῖσθε οἱ πάντες 
  καὶ ἄρτι γὰρ παρακαλῶ, εἰς τὸν θεὸν σᾶς ὁρκίζω,
- 1650 κρατείτε με εἰς τὰς χείρας σας, καλὰ Φυλάσσετέ με, μὴ ἀΦήσετε τὸν Χάροντα ὡς Ἱνα μὲ ἐπάρη καὶ ἄρτι θανατώση με ἐκ τὸν παρόντα κόσμον." τὸ νὰ τ' ἀκούσουν παρευθύς οἱ δώδεκα τοὺς λόγους, τὰ ροῦχα τους ἐσχίσασιν ἀπὸ παραπληξίας
- 1655 καὶ μέγας θρήνος καὶ ὀδυρμὸς ἐπίασεν καὶ πένθος.
  τίς ἄρα ἀληθινώς ἐστὶν νὰ μὴ θρηνήση τότε;
  εἰς χεῖρας τους τὴν ἥρπαξαν πάντες ἀπὲ τὴν κλίνην

<sup>1623.</sup> πόσους manque et a été ajouté par Wagner. — Après 1645, en rouge: λόγια πρὸς τὸν ᾿Λχιλλέα πικρότατα — 1651. δ. γ. με ἀφήσμ (cf. L 1291).

καὶ ταύτην κατησπάζοντο μετὰ παραπληξίας. καὶ μόλις ἐσυνήΦερεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς τὸν νοῦν του

- 1660 τὰ ὀμμάτια του οὐκ ἐστέγνωσαν, ἔτρεχαν ὡς ποτάμιν καὶ πρὸς τὴν κόρην ἔβλεπεν, μετὰ δακρύων λέγει·
  ,,Βλέπω σε, κόρη εὐγενική, ψυχή μου καὶ ζωή μου, παραμυθία τῆς καρδιᾶς καὶ ἀνάπαυσις τοῦ νοῦ μου, καὶ Φλέγεις τὴν καρδίαν μου, μαραίνεις τὴν ψυχήν μου,
- 1665 καὶ όλον καθόλου ἐξεστηκὸν ἐργάζεσαι τὸν νοῦν μου καὶ παντελῶς ἀναίστητον τὸ πάθος σου ποιεῖ με. ἀνάθεμα καὶ τὸν καιρόν, ἀνάθεμα τὴν ὥραν ὅταν ἐγὼ σὲ ἤρπαξα ἀπὸ τὸ περιβόλιν δίγως βουλὴν καὶ θέλημα πατρός σου καὶ μητρός σου,
- 1670 των γλυκυτάτων σου άδελφων καὶ όλων των ἐδικων σου.
  ἐὰν ἤξευρα ότι ὁ Θάνατος οὕτως σὲ Θέλει πάρειν,
  νὰ ὑστερηθω παρὰ καιρὸν τὰ πάντρεπνά σου κάλλη,
  τὰ ὀμμάτια σου τὰ ὀρωτικά, τὰ πάντρεπνά σου χείλη,
  τὴν ἡλικιάν σου τὴν λαμπρήν, τὴν ὄντως θαυμασία,
- 1675 οὐ μὴ ἐπλησίαζα ἐκ παντός, κόρη, νὰ σὲ ἐπάρω ὁ "Ερων νὰ μ' ἐΦόνευεν πολλὰ τὸ εἶχα κάλλιον. ποῦ νὰ κρυβοῦν τὰ κάλλη σου, κυράτσα εὐγενική μου; πότε καὶ πότε νὰ σὲ ἰδῶ, πότε νὰ σὲ συντύχω, πότε νὰ Φιλήσω, ἐρωτική, τὰ πάντρεπνά σου κάλλη,
- 1680 τὰ ὀμμάτια σου τὰ ὁλόμαυρα, τὰ ἀσύγκριτα τοῦ πόθου; πότε εἰς τὰς ἀγκάλες σου τὴν νύκτα νὰ διαβάσω, νὰ σὲ χαρῶ, νὰ σὲ εἰΦρανθῶ, νὰ σὲ καταχορτάσω; ἔδε πόνον τὸν μὲ ἔδωκες καὶ θλίψιν τὴν ἐπῆρα. βαβαί, βαβαί τῆς συμΦορᾶς, βαβαὶ καὶ τῆς ὀδύνης.
- 1685 εἰ μὴ καὶ πάλιν τέταρτον, εἰ μὴ καὶ πάλιν πέπτον προκρίνομαι τοὺς ἔρωτας νὰ συνθαπτῶ μὲ σένα προκρίνομαι τὰς χάριτας νὰ σὲ συναποθάνω καὶ σύνθαπτος νὰ γένωμαι διὰ τὴν ὑστέρησίν σου, τὸ θέλω πάθειν ὕστερον οὐ μὴ τὸ πάθω πρῶτον,
- 1690 νὰ δείξω νὰ συνθνήσκουνται όποῦ πολλὰ ἀγαποῦσιν, 
  νὰ γένω καὶ παράδειγμα εἰς ἄπαντα τὸν κόσμον. 
  οὐδὲν προκρίνω Ίνα ζῶ χωρὶς τῆς σῆς ἀγάπης. 
  νὰ εἴδασιν τὰ ὀμμάτια μου τὸ τίς σὲ θέλει πάρειν, 
  ἂν εἶχεν λεόντος δύναμιν καὶ δράκοντος ἀνδρεία,
- 1695- ἐὰν οὖ τὸν ἐθανάτωνα ἃς μὲ ἐλιθοβολοῦσαν ώς μύρμηκα καὶ κώνωπα ἤθελα τὸν συντρίψει.

<sup>. 1661.</sup> Εβλεπεν καὶ μ. δ. λ. — Après 1661, en rouge: λόγια τοῦ ᾿Αχιλλέως πικρότατα πρὸς τὴν κόρην. — 1675. ἐ. εἰς τὸ ἐκ παντός. — 1690. συναπωνήσκουνται.

άλλα θεωρώ ότι χάνω σε, το τίς σε παίρνει ουκ οἶδα· έδε πικρια καὶ χωρισμος ποῦ γίνεται εἰς ἐμένα· ἠπαίρνουν τὴν καρδίτσα μου καὶ τὸν ἐχθρόν μου οὐ βλέπω."

- 1700 Ἐνόσον ταῦτα ἔλεγεν ἐκεῖνος πρὸς την κόρην, ἐκείνη τὸν ἐτήρησεν ἀπὸ ἄνωθεν έως κάτω καὶ εὐθυς ἐκατεΦλόγιζεν ὅλην του τὴν καρδίαν. βαρειὰ βαρειὰ ἀνεστέναξεν, λέγει τὸν ᾿Αχιλλέα·

  "Βαρύνονται τὰ ὀμμάτια μου, κρατεῖται καὶ ἡ Φωνή μου
- 1705 καὶ σκύψε πάλιν πρὸς ἐμὲ νὰ σὲ καταΦιλήσω.
  πλέον ποτέ σου οὺ βλέπεις με τὴν ἤθελες καὶ ἢγάπας.
  ἡ γὰρ ψυχή μου ἐσπάραξεν καὶ παίρνει την ὁ Χάρος,
  καὶ τάφον βλέπω σκοτεινὸν ὅπου μὲ θέλει θάψει.
  τὰ χέρια μου ἐκρατήθησαν, ἄπαντα μου τὰ μέλη."
- 171() καὶ ταῦτα εἰποῦσα ἡ εἰγενικὴ θλιμμένα πρὸς τὸν νέον τὰ ὀμμάτια της ἐσΦάλισεν καὶ πλεὸν οὺ συντυχαίνει καὶ ἔπεσεν εἰς τὰς χεῖρας του καὶ ἐξέβην ἡ ψυχή της εἰς τὰς ἀγκάλας τοῦ ἰσχυροῦ, μεγάλου ᾿Αχιλλέως. ὑΩς λέων ἐβρυχήσατο καὶ τὴν στόλην του σχίζει,
- 1715 προύει εἰς τὸ στῆθος, δέρνεται, ἐξανασπῷ τὰς τρίχας, κλαίει, θρηνἄται, δέρνεται καὶ ὑπομονὴν οὺκ ἔχει, καὶ τὸ μαχαῖριν ἥρπαξεν νὰ σΦάξη τὸν ἑαυτόν του ἀπὸ τῆς θλίψεως τῆς πολλῆς καὶ ὀδύνης τῆς μεγάλης. Φθάνει ὁ πατήρ του σύντομα καὶ οἱ δώδεκά του ἀγοῦροι,
- 1720 καὶ τὸ μαχαῖριν ἥρπαξεν ἀπὸ χειρὸς τοῦ νέου.
  ἔπεσεν γοῦν ἀναίσθητος πλησίον μὲ τὴν κόρην.
  ἔφωναζαν οἱ ἄπαντες ,,ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐσφάγην"
  ἐκλαίγαζαν, ἐφώναζαν ,,Αἰνεῖσθε Μυρμιδόνες."
  Τίνος ψυχὴ νὰ μὴ εὑρεθῆ νὰ δουλωθῆ εἰς ἐκείνην
- 1725 την θλίψιν την αμέτρητον να κλάψη, να θρηνήση; εσυνήχθησαν οί απαντες οί συγγενείς της κόρης και πάντες οί περίοικοι και οί πλήσιοι του τόπου,
- 1727α οἱ ἄρχοντες, οἱ ἀρχόντισσες τῶν δύων βασιλέων, μικροί, μεγάλοι, γέροντες, μειράκιοι, νεανίσκοι, ἀπὸ τῆς πρώτης τάξεως μέχρι τῆς κάτω τύχης,
- 173() ἄπαντες ἐσυνήχθησαν ποιούμενοι το πένθος κλαίοντες, ὀδυρόμενοι, κοπτόμενοι, θρηνούντες. μέλανας ἄπαντες στολὲς θλιβόμενοι Φοραίνουν, μέγαν θρήνος ἐποίησαν εἰς ἄπαντα τὸν κόσμον χρυσὸν κιβούριον ἐποίησαν καὶ ἐθέκαν την ἀπέσω.

<sup>1698.</sup> όποῦ γ. — Après 1703, en rouge: λόγια κόρης πρὸς τὸν ᾿Αχιλλέα. — Après 1703, en rouge: ἀπέδανεν ἡ πανδαύμαστας γυνή τοῦ ᾿Αχιλλέως. — 1720. ἀπὸ τῆς χειρός. — Le vers 1727 a été laissé de côté par Wagner.

1735 οἰκείον πένθος ἕκαστος τὴν συμφορὰν ἡγοῦντον.
δοκῶ καὶ Φύσις ἄψυχος ἢ ἐμψυχωμένη, λέγω,
ἐθλίβηκεν, ἐπένθησεν, Ἐπαθεν τὴν καρδίαν.
μὴ ὑποφέροντες ποσῶς τὸ πάθος ὑπομένειν,
ὅμως μὲ θρῆνος θαυμαστὸν ἐθάψασιν τὴν κόρην.

1740 'Ο 'Αχιλλεὺς ἐν τῆς πικριᾶς ἡμέρας δέκα ἐποῖκεν ἄρτον μηδὲν γευόμενος μηδὲ ποτοῦ κἂν ὅλως, ἀλλ' ἄρτον εἶχεν δάκρυα, καὶ πότον μοιρολόγια καὶ κλίνην ἀναστεναγμούς, καὶ ἀνάπαυσιν τὰς λύπας [ἀπὸ τῆς θλίψεως ἐκείνης]

1745 ποτε οὐκ εἶχεν χαρμονήν, πάντοτε μοιρολόγια,
ἀλλὰ θρηνῶν ἀδύρετον καὶ ἐκόπτετον μεγάλως.
ὁ ἥλιος οὐκ ἐστέγνωσεν τὰ δάκρυα του κὰν ὅλως.
καὶ ταῦτα μὲν ὁ ᾿Αχιλλεὺς πρὸς τὸν ἐαυτόν του λέγει
, "ΕΦθασεν, ἦλθεν, ὧ ᾿Αχιλλεῦ, τὸ τέλος τῆς ζωῆς σου."

1750 δ 'Αχιλλεύς δ θαυμαστός, δ δράκος καὶ δ λέος, ἐπάνω ἐκάθεντο καὶ ἔκλαιεν στῆς κόρης τὸ μνημούριν, μοιρολογειᾶται ἀπὸ καρδιᾶς στὸν τάφον τῆς καλῆς του, 'Εδ' ἔπρεπεν ἡ μαύρη γῆ ν' ἀθῆ καὶ νὰ μυρίζη, καὶ ν' ἀναθρῆ ροδόσταμμαν καὶ νὰ μυρίζη μόσχον

1755 καὶ τὰ τριαντάφυλλα ν' ἀθοῦν στὸν τάφον τῆς καλῆς μου, ὅτι τοῦ κόσμου τὰ καλλὰ ἡ γῆ τ' ἀποκερδαίνει."

χρυσὸν κρεββάτι ἐποίησεν στὸν τάφον διὰ νὰ μένη καὶ τὰ προσκέφαλα ἔθεντο ἀπάνου εἰς τὸ μνημεῖον...

[Μετὰ δὲ τὴν συμπλήρωσιν ένὸς καὶ μόνου χρόνου συνεκροτήθην πόλεμος εἰς Τροία μετ' Ἑλλήνων, πόλεμος φοβερώτατος, πόλεμος ἄλλος μέγας τοῦτος ποτὲ οὐκ ἐγένετο εἰς ἄπαντα τὸν κόσμον, ἐν ῷ συνῆσαν βασιλεῖς, ρηγάδες καὶ τοπάρχοι, Αἰας ὁ πολεμόκλονος καὶ βριαρόχειρ ρήγας, τῆς Σαλαμόνης ὁ κρατῶν, δεσπόζων καὶ ρηγεύων ἐκ τῆς Συνθήκας 'Οδυσσεύς, Τριπόλεμος ἐκ 'Ρόδου, ἐκ Κρήτης ὁ 'Ιδομενεύς, ρηγάδες καὶ τοπάρχοι, καὶ ὁ βασιλεὺς Μενέλαος Έλένης ὁμευνέτης,

Après 1739, en rouge: δδύνη τοῦ ᾿Αχιλλέως. — 1751. ἔκλαιαν. — Après 1752, en rouge: μοιρολόγιν τοῦ ᾿Αχιλλέως. — 1753. ἐδεδάπρεπεν, corrigé par Wagner. — 1744. Dans le manuscrit il n'y a pas de lacune entre 1744 et 1745. — 1757. κρεββάτιον. — Après 1758: καὶ τότε ἀπέθανεν μετὰ κανέναν χρόνον καὶ αὐτός γεναμένη ἐν Τροία. Les trois derniers mots sont écrits à l'encre rouge, les autres à l'encre noire. — 1765. ἐμσεύων. — 1766. ἐκ τᾶς... ᾿Οδυσσεύ. — Après 1767, en rouge: Τροία.

- δι' ἦς 'Ελλήνοις ἡ πληνθύς συνῆκτον παρ' 'Ελλήνων,
  1770 δι' ἦς ἀπόλονται πολλεῖς μέγιστοι τῶν 'Ελλήνων,
  δι' ἦν ἡ Τροία ἠΦάνισται καὶ πᾶσα ἀρχὴ τῆς χώρας,
  καὶ ὁ βασιλεύων εἰς αὐτὴν 'Αλέξανδρος ὁ Πάρις,
  καὶ μετ' αὐτοῦ καὶ σὺν αὐτῷ τῆς Τροίας πᾶσα χώρα
  καὶ πᾶσα πόλις καὶ λαός, μίκροι τὲ καὶ μεγάλοι.
- 1775 τούτοις τοῖς 'Έλλησιν συνῆν καὶ ὁ μέγας 'Αχιλλέας, ὁ Μυρμιδόνων βασιλεύς καὶ τῆς Εὐθειᾶς δεσπότης, οῦ καὶ ἐσυνεγραψάμεθα ταύτην τὴν βίβλον, Φίλοι. 'Εν ταύτη τοίνυν τὴν λαμπράν, τὴν πρὶν ἰσχυροτάτην, Τροία τε πάλιν δυστυχῆ, τελείως ἠΦανισμένη,
- 1780 ἐν πρώτοις οὐκ ἐγένοντο 'Ελληνες ὕπες ταύτην, ἀλλὰ καὶ μάχαις τὸ στερρὸν τοῖς 'Έλλησιν ἀνήκει. ὁ Πάρις οὖν ὡς ἔβλεπεν τὸν μέγαν 'Αχιλλέα γενναῖον, ἰσχυρότατον, ὑπερνικῶντα πάντα, γαμβρὸν ἠθέλησεν λαβεῖν τοῦτον στὴν ἀδελΦήν του,
- 1785 ώσὰν αὐτὸν εἰρηνεύσουσιν ή Τροία μετ' Ἑλλήνων.
  τοῦ Πάριδος ὁ ᾿Αχιλλεὺς ὅρκοις Φρ'κτοῖς πιστεύσας
  εἰς Τροία γέγονεν ἐντός, εἰς τὸν ναόν ἐπῆγεν,
  γάμους ἐλπίζει καὶ θαρρεῖ ὡς ἦσαν ἀμοσμένοι.
  ἀλλ' ὁ μὲν Πάρις δεξιὰ ἵσταντο τοῦ ᾿Αχιλλέως,
- 1790 ἀριστερὰ ΔηΐΦοβος, τὸ δόλιον τὸ ζεῦγος,
  οἱ καὶ μαχαίραις τὸν στερρὸν δολίως ἀναιροῦσιν,
  ἄλλο μηδὲν Φθεγξάμενον εἰ μὴ τὸν λόγον τοῦτον,, Ανεῖλεν με ΔηΐΦοβος καὶ Πάρις μετὰ δόλου."
  ὅπερ μαθόντες 'Έλληνες μάχονται ἐπὶ πλέον
- 1795 ἐν ἔτεσιν Ἰδε τέσσαροις καὶ δύο πληρεστάτοις, ἄχρις ἀνέλαβον τὴν Τροία καὶ ἠΦάνισαν τελείως, τὸ αἷμα ἐκδικήσαντες μεγάλου τοῦ ᾿Αχιλλέως. Ἡμεῖς δὲ βίβλοις ποιητῶν, σοΦῶν τε καὶ ἡητόρων καὶ ΦιλοσόΦων παλαιῶν, μεγάλων διδασκάλων,
- 1800 'Ομήρου πρώτου τῶν σοΦῶν καὶ ποιητοῦ μεγάλου 'Αριστοτέλου, Πλάτωνος ἢ λέγω Παλαμήδη, ἀναγινώσκοντες ἀεὶ λόγου παιδείας χάριν, παρεξεβάλομεν αἰτὴν διήγησιν τοῦ 'Αχιλλέως καὶ μετεβάλομεν αἰτὴν εἰς σαΦεστέραν ἑῆσιν,
- -1805 ὅπως γνωρίζουν οἱ πολλοί, οἱ μὰ μαθόντες λόγους, τὴν γέννησιν, ἀνατροΦήν, ἀνδρεία τοῦ ᾿Αχιλλέως καὶ πῶς ἐπῆρεν τὴν ὡραιὰν ἐκείνην τὴν κουρτέσαν

<sup>1770.</sup> μεγισθής. — Après 1775, en rouge: ἐν Τροία. — 1782. En marge, à l'encre rouge: ἐν Τροία. — 1790. Δείφοβουν. — 1807. καί manque et a été ajouté par Wagner.

εἶτα τὸν ταύτης Θάνατον, τὴν συμΦορὰν ἐκείνην καὶ τελευταΐον τὸν ἄδικον Θάνατον τοῦ ᾿Αχιλλέως.

- 1810 Καὶ οἱ ἀναγινώσκοντες τὴν ἱστορίαν ταύτην μάθετε πῶς παρέρχουνται τὰ πράγματα τοῦ κόσμου. κάλλος τινὰν οὐκ ἀΦελεῖ, οἰ πλοῦτος, οἰδὲ ἀνδρεία, πάντα μαραίνει ὁ θάνατος, πάντα τὸ τέλος πλέκει, οἰδὲν τοῦ κόσμου τὸ λοιπόν, ἀλλὰ σκιὰ τὰ πάντα.
- 1815 "Εδε τοῦ κόσμου τὰ τερπνὰ καὶ οἱ χάριτες τοῦ πλάνου, ἔδε τὸ πῶς παρέρχονται κατὰ μικρὸν οἱ πάντες.
  Κάλλος τινὰν οὺκ ἀΦελοῦν, οὺ πλοῦτος, οὐδὲ ἀνδρεία, πάντα κερδίζει ὁ θάνατος, πάντα τὸ τέλος πλέκει, ὅσα εἰς κόσμον χαίρεται ἄνθρωπος στὴν ζωήν του,
  1820 τέλος γὰρ πάντα ὁ θάνατος, τὰ πάντα καταβάλλει.]

<sup>1812.</sup> En marge, écrit à l'encre rouge: ἀληδώς εἶπας. — 1814. En marge, écrit à l'encre rouge: ἀληδώς εἰρηκας.

## LE MANUSCRIT DE LONDRES.

[καὶ θλίψιν] | εἶχεν τὸ πολλὴν κ[αὶ συμφορὰν] μεγάλην, f 7 r". ηθέλησ[ε νὰ χωρισθή την] έμορΦην ἐκείν[ην, γὰ πάρη] ἄλλην γυναῖκα κα[ι νὰ τεκνοποι|ήση: έμάθασιν τίην πρόθεσιν] οί συγγένεις της κόίρης, 5\* οἱ ἀδελΦοὶ] καὶ ὁ κύρις της καὶ ὅ λοι οἱ ἐδικοί της]. ἦλθαν ἐμπρὸς στὸν βΓασιλεὰ καὶ] κλάψασιν μεγάλα. [καὶ λέγαν πρὸς] τὸν βασιλεὰν [μετὰ πολλῶν] δακρύων. ,, Ή[μεῖς, ἀΦέντη, τὴν] κόρην τὴν ἔ[μορΦην] τὴν ἔχεις δ[έσποιναν μας σε δώ]καμεν νὰ χαίρ[εσαι με ταύτην] 10\* καὶ αὐτὴ εὐγενι[κοῦ γένους καὶ κάλλος] έχει μέγα, καὶ οὐδε[ν σὲ ἐντρέπεται χωρὶς τῆς β]ασιλείας καὶ πῶς νὰ [ἔναι δυνατ]ον νὰ χωρισθῆς τὴν [κόρην; τούτο] γὰρ ἄξευρε ἀληθινά, [ἀπ' ἐμᾶς τὸ θέλ]εις εύρει καὶ ὡς ἄ[δικου, ξένου] ἄνθρωπου θέλομεν [σε Φονεύσει."] 15\* [δ βασιλεύς] ἐστέναξεν, αὐτούς [τοιαύτα λέγει] , Αλήθεια, μὰ τοὺς Γέρωτας, ὧ συγγε νεῖς καὶ Φίλοι, [ποθώ τὸ κάλλος τ]ὸ ἔμορΦον τῆς [γυναικός μου ταύ]της άμμε δεν [έκαμε παιδί κ]αί έχω χόλην [μεγάλην, θέλω] γὰρ ἄλλον ἀντὶ [ἐμοῦ νὰΦήσω] βασιλέα: 20\* [όμως οὐ μή] την άρνιστώ διὰ τὰ έμορφά της κάλλη." f 8 r...

καὶ ὅταν ἐπεράσασιν τοῦτοι οἱ δέκα χρόνοι, ἐχάθηκεν ἡ θλίψη της καὶ ἦλθεν εἰς χαρὰν μεγάλην, καὶ ἐγέννησεν παιδὶν ἡ ἔμορΦη ἐκείνη ὁποῦ οὐδὲν τὸ γέννησεν ποτὲ ἄλλη γυναῖκα εἰς κόσμον. καὶ ποία γλῶσσα νὰ βρεθή νὰ πή καὶ νὰ συντύχη 5 εἰς τὴν χαρὰν ποῦ ἐγίνετον ἐκείνην τὴν ἡμέραν; ἕναν χρόνον σωστὸν ἐκράτειεν ἡ χαρὰ ἐκείνη. ἐμεγάλυνεν ἡ βασιλεία τοῦ βασιλέως ἐκείνου διὰ τὸ καλὸν ρίζικὸν τοῦ παιδίου μικροῦ τοῦ ᾿Αχιλλέως. ἡ μάννα του ἡ καλορρίζικη ἐχαίρετον ἡ | ψυχή της, f 8 v°.

Après 14\*, en rouge: οἱ γονεῖς τῆς [κόρης προσ]ῆλῶον τῷ βασιλεῖ. — Dans le manuscrit le dernier mot du vers 20\* est immédiatement suivi du premier mot du vers 1.

- 10 ἐχαίρετον ἡ καρδία της, καὶ ἔχασεν τὸν πόνον, καὶ τὸ παιδὶν ἀνόμασε δεσπότην ᾿Αχιλλέαν. ἘνεθράΦην τὸ παιδὶν καὶ ἐγίνη χρονῶν τεσσάρων, εὑρέθη τόσα ἔμορΦον τὸ παιδίν τι οὐδὲ κόρη εὑρίσκετον ἔμορΦη σὰν ἐκεΐνον.
- 15 ώσὰν τὸν ἦλιον ἔλαμπεν καὶ αὐτὸν τὸν ᾿ΑΦροδίτην·
  καὶ ώσὰν ἐπέρασεν αὐτοὺς τοὺς τέσσαρεις τοὺς χρόνους,
  ἐμάνθανε τὰ γράμματα τὰ ἑλληνικὰ κατὰ τάξιν·
  καὶ ὅταν ἐπεδιάβησαν ἄλλοι τέσσαρεις χρόνοι
  ἐΦῆκεν καὶ τὰ γράμματα καὶ ὅλες του τὲς τέχνες,
- 20 ἐγάπησεν καὶ | θέλησεν καὶ ἐγίνετον στρατιώτης f 9 1°.
  καὶ ἔμαθεν καὶ τὴν παίδευσιν τὴν ἔχουν οἱ στρατιώτες.
  ἔβλεπεν τοῦτον ὁ πατὴρ καὶ ἐχαίρετον ἡ καρδιά του ἡ μάννα του ἡ πολυπόθητη, ἡ εὐγενικὴ καὶ ὡραία,
  ἡμέρες πολλὲς ἐπέρασεν νὰ τὸν κρατῆ εἰς τὰς ἀγκάλας της,
- 25 νὰ τὸν καταφιλή γλυκέα,
  ποτέ της δεν τὸν ἔφηκεν νὰ τὸν Ξωροῦν οἱ πάντες·
  καὶ ὅταν ἐγίνετον δεκατριῶν χρόνων,
  ποία γλῶσσα δύνεται καθολικὰ νὰ συντύχη
  καὶ νὰ πή τὸ κάλλος του, τὴν ἡλικιάν του,
- 30 την εμορφιὰν την εἶχεν; τὸ κάλλος του ἦτον θαυμαστόν, ή ἀνδρειά του έδραμεν εἰς ὅλον τὸν κόσμον.

μακρύς ἦτον ώσὰν κυπάρισσος, λιγνὸς ώσὰν καλάμιν f 9 v°. ἐπάνω του καὶ κάτω του ἀνοικτὸς ὡς λεοντάριν ξανθὸς καὶ σγουροκέ $\varphi$ αλος, τὰ μάτια του μεγάλα

- 35 ἦσαν καὶ τὰ μαλλάκια του Φράγκικα κουρεμένα στεΦάνιν ἐΦόρειεν όλόχρυσον μὲ λιθάρια καὶ μὲ μαργιτάρια· τοῦτο ποτὲ δὲν τόκρυψεν ἀπὸ τὴν κεΦαλήν του· ἄσπρον ἦτον τὸ στῆθος του καὶ μοιάζει τοῦ μαρμάρου· εἶχεν βραχιόνας θαυμαστοὺς τοὺς οὐδὲν δύνομαι νὰ παινέσω·
- 40 ἦτον καλόκαρδος παραβιαβαστής εἰς ἔρωταν καὶ εἰς κάλλος f 10 t°. κανεὶς ἄνδρας ἢ γυναῖκα οὐδεν ἐμπόρεσεν διὰ νὰ τὸν ἐνικήση. ἐκείνη τὸν ἐνίκησεν ἡ ώραιοτικὴ μοναχή της, τὴν ἐκέρδεσεν ὕστερα ώραιοτικὴν καὶ ώραίαν. καὶ μιὰν ἡμέραν ὁ βασιλεὺς ἐκεῖνος,
- 45 τοῦ ἀΑχιλλέως ὁ πατὴρ τοῦ πορΦυρογεννήτου, ἔκαμεν μάδευσιν πολλὴν καὶ μάδευσεν ὅλους τοὺς ἀνδρειωμένους καὶ Φέρασιν τοὺς μαύρους των ἐμπρὸς στὸν βασιλέα, νὰ δοκιμάση τοὺς καλοὺς ἀγώρους τοῦ Φουσσάτου ἐκάθισεν | ὁ βασιλεὺς ὅλους νὰ δοκιμάζη, f 10 v°.
- 50 καὶ τὸ παιδίν του ἐστόχαζεν καὶ ἐπόνεσεν ή ψυχή του,

τὰ μέλη του σπαράξασιν, καὶ δὰν εἶχε τί νὰ ποίση καὶ τὸ παιδιν ἐκίνησεν, πηδᾳ, καβαλλικεύει τὸν ἔμορΦον τὸν μαῦρον του, τὸν πολυαγαπημένον ἦτον τὸ σελλοχάλινον ὁλόχρουσον καὶ ἀστράπτει

55 ἐπῆρεν καὶ εἰς τὰ χέρια του σκουτάριν καὶ κοντάριν καὶ τὸ σκουτάριν δὲν ἢμπορεῖ τίνὰς νὰ τὸ ζωγραΦήση. εἶχε μεγάλα πράματα ὁλόχρουσα γραμμένα. ή Φορεσιά του κόκκινη, λιθάρια καὶ μαργαριτάρια. κανεὶς οὐδὲν τὸ ἤξευρεν | ὅτ᾽ ἦμπεν εἰς τὴν μέσην. 1

f 11 r".

- 60 ἐπῆγεν καὶ ἦρτε μοναχός, μόνος παραδιαβάζει οὐδὲν ἐμπόρεσεν τινὰς ἵνα τὸν ἐνικήση. 
  δ βασιλεὺς τὸν ἔβλεπε καὶ στόχαζέν τον πάντα, καὶ θαύμαζεν πῶς ἦτον πιδέξιος καὶ ἀνδρειωμένος ὅσοι καὶ ἂν τὸν ἐζήτησαν διὰ νὰ τὸν πολεμήσουν,
- 65 εἰς ἕναν του πιλάλημαν καὶ εἰς μιὰν του κονταρέαν ἔτσε τοὺς ἐσυνέτριβεν ὡς Φάλκονας περδίκιν ἐκ τῆς Φωνῆς του ἐγνώρισαν τινὲς τῶν ἐδικῶν του καὶ γλήγορα πεζεύγασιν καὶ πέΦταν, προσκυνοῦν τον. ὅλοι ἀντάμα ἐσμίξασιν, στὸν | βασιλεὰν ὑπάσιν, f 11 v".
- 70 τον βασιλέα είπασιν μετὰ χαρᾶς μεγάλης ,, Τοῦτον τον βλέπεις, δέσποτα, καὶ τον θαυμάζει ὁ νοῦς σου, ἀΦέντης εδικός μας έν καὶ υίος εδικός σου, καὶ ἀπὸ σήμερον πρέπει μας ίνα τὸν προσκυνοῦμεν καὶ δοῦλοι του νὰ γένωμεν, δοῦλοι τοῦ ὁρισμοῦ του."
- 75 τὸ νὰ τἀκούση ὁ βασιλεὺς τὰ λόγια ἐτοῦτα, ἀναπηδῷ ἐκ τοῦ θρόνου του μετὰ χαρᾶς μεγάλης, ὁρίζει Φέρνουν τὸν υίον ὡραιο χαριτωμένον, f 12 1 στἀγκάλια του τὸν ἔβαλεν, γλυκεὰ καταΦιλεῖ τον, καὶ ἐκ τὴν χαρά του τὴν πολλὴν τὴν εἶχεν ὁ πατέρας,
- 80 το στέμμαν εκ της κεφαλης εβγάλλει αὐτην την ώραν καὶ εβουλήθηκεν νὰ το βάλη εἰς την κεφαλην τοῦ νέου. ο νέος ἦτον Φρόνιμος, καὶ λέγει τον πατέρα. ,,"Αν θέλεις, δέσποτα, νὰ ζῶ, νὰ χαίρωμαι στον κόσμον, ἐσὺ Φόρει τὸ στέμμαν σου καὶ μέναν ἄφης μόνον.
- 85 ὅρισον ἄλογα δώδεκα, Φαριὰ προβαρισμένα,
  καὶ ἄς στέκουσιν διὰ λόγου μου, νὰ ἔν εἰς τὸ θέλημά μου
  καὶ δός με | ἀπὸ τὰ Φουσσάτα σου ἐκείνους τοὺς θέλω, f 12 v°.
  νέους διαλεκτούς, λίζιους νὰ τοὺς κάμω.
  τοῦτο ἀγαπῶ καὶ ὀρέγομαι, καὶ στοίχημαν σὲ κάμνω

9() ότι ἀπὸ σήμερον νὰ ζῆς καὶ ἔννοιαν νὰ μηδὲν ἔχης,



Après 76, en rouge: ήφεραν του 'Αχιλλέαν δμπρος στον βασιλέα.

καὶ νὰ μηδὲν ἔχης ὅχλησιν ἢ ταραχὴν πολέμου, ἀμμὲ νὰ τρώς, νὰ πίνης ἀναπαμένα μετὰ καὶ τῆς μητρός μου, καὶ τοὺς πολέμους, πατέρα μου, κουρσέύματα καὶ ἀμάχες, ἔξάθης τα εἰς τὸν Φίλον σου, καὶ εἰς τὸν υίόν σου, ἀΦέντη."

95 | δ θαυμαστὸς δ βασιλεὺς δ μέγας καὶ δυνάστης, f 13 r° ὅταν ἐγίνη χρόνων δεκαπέντε, δὲν ἠμπορῶ τὸ τί νὰ πῶ ἢ τί νὰ ἐπαινέσω τὴν θεωριάν του, τὴν ἡλικιάν του καὶ τὲς ἀνδραγαθιές του. πολλὰ ἦτον δυνατός, μεγάλην καὶ τὴν τόλμαν.

100 καὶ μία οὖν τῶν ἡμερῶν, ώρα τοῦ προγεμάτου ἐΦέραν τὸν πατέρα του μηνύματα βαρέα ὅτι· ,,Τινὲς ἀλλογενεῖς τὲς χῶρες σου κουρσεύουν, καταπατοῦν καὶ καύτουν τες καὶ αἰχμαλωτίζουσίν τα." ὁ βασιλεὺς ἐρώτησε· ,,Τί ἄνθρωποι εἶναι καὶ πόθεν,

.105 | καὶ πῶς ἐτολμήσασιν τὰς χώρας μου κουρσεύουν;" f 13 v".
οί ἄρχοντες ἐπεκρίθησαν, τὸν βασιλέα λέγουν
,, 'Ωσὰν πληρώσουν, δέσποτα, οί χῶρες τὰς ἀΦεντεύγεις
ἔναιν ἐκεῖθεν ἄλλος βασιλεύς, ἄλλας κατέχων χώρας
κὰὶ ὅτι καὶ ἂν σὰ λέγωμεν, παρακαλοῦμεν σὰ μηδὰν χολιάσης,

109α πολύν έναι το γένος σου καὶ ή δύναμις τὴν έχεις,

110 ἀλλὰ καὶ ἐκεῖνος βασιλεὺς εἰγενικὸς ἔναιν εἰγενικὸς καὶ δυνατὸς καὶ μέγας καὶ δυνάστης ἔχει Φουσσάτα ἀμέτρητα, ἄρματα καὶ Φαρία." τὸῦτα τὰ λόγια ἤκουσεν ὁ βασιλεὺς καὶ ἐδειλίασεν ὀλίγον, καὶ τὸ παιδίν , ὁ ᾿Αχιλλεύς, ἐπόνεσεν καρδίαν f 14 r°.

115 καὶ λέγει τὸν πατέρα του μετὰ μεγάλου θάρρους·
,,Δέσποτα, τί ἔναιν τὸ πονεῖς καὶ θλίβεσαι μεγάλα;
δὲν ἔν' καλὸν νὰ καυχισθῶ, ὅμως θαρρῶ καὶ λέγω·
τοῦτο σὲ κάμνω στοίχημαν εἰς ἀλήθειαν,
ὅτι ἐκείνους τοὺς ἐδιάλεξα δώδεκα νεωτέρους

120 θαρρῶ ὁ εἶς χιλίους νὰ πολεμήση.
ἐγὰ δὲ μόνος μοναχὸς ὅσους καὶ ἂν εὕρω ἐμπρός μου,
ἐὰν ἔχουν πέτρες σώματα ὡς χόρτα νὰ τοὺς κόψω."
τοῦτα τὰ λόγια ἤκουσεν ὁ βασιλεὺς καὶ χάρην ἡ καρδιά του,
οί συγγενεῖς του | δλοι καὶ δλον τὸ Φουσσάτον. f 14 v°.

125 ή μάννα του ἐθλίβετον διὰ τὴν ὑστέρησίν του 
ἐγνώριζε τὴν θαυμαστὴν ἀνδρείαν τοῦ παιδίου 
καὶ ἐΦοβᾶτον πάντοτε διὰ τὴν μεγάλην ἀμάχην. 
καὶ ὅρισεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς ὅλους νὰ κυβερνοῦνται 
καὶ ὅλοι ἀρματώθησαν μετὰ καλῆς καρδίας,

Après 94, en rouge: δ `Αχιλλεύς συντυχαίνει με τον πατέρα του.

- 130 καὶ ἐμπρός του ὅλοι ἐστάθησαν ἀρματωμένοι τῶν λουρικιῶν τὰ ἐκλαμτρίσματα, τῶν σκουταριῶν οἱ κτύποι, τῶν Φαρίων τὰ χλιμιντρίσματα τῶν θαυμαστῶν ἐκείνων, τῶν νέων ἡ παράταξις καὶ ἡ Φωνη | ἐκείνων, f 15 r". Φαίνεταί με οὐδένας νὰ δυναστῆ νὰ γράψη, νὰ συντύχη.
- 135 Εβλεπεν όλους ό 'Αχιλλεύς καὶ ἐχαίρετον ή καρδιά του. μοῦλαν ἐκαβαλλίκευσεν, μαύρην ώσὰν ἐλαίαν βεργὶν ἐπῆρεν κόκκινον καὶ όλους ἀνατρέχει καὶ όλους ἀπὸ τὴν πρόσοψιν ἐγνώριζεν τὴν καρδίαν εἴτινος ἔβλεπεν, ἄσπρον τὸ πρόσωπον καὶ κάλλος.
- 140 εγνώριζεν την καρδίαν του, καθόλου δεν Φοβάται καὶ εἴτιναν εἶδεν μαῦρον, χλωμόν, ἔλεγεν ὅτι πολλὰ Φοβάται, καὶ ἐπεχώριζεν αὐτοὺς ἀπε τοὺς καλους ἀγώρους, καὶ ἐπεκράτιζεν ὅσους ἤθελεν καὶ ἦγάπαν.

  15 ν".

  16 τον ἐξεκαθέριζεν ὅλον του τὸ Φουσσάτον,
- 145 στριγγιὰν Φωνὴν ἐΦώναξεν ὅλα τὰ παλληκάρια: ,,"Αρχοντες, ἀρχοντόπουλα, συντρόΦοι στρατιῶτες, Θεωρεῖτε καὶ ἦρτεν ὁ καιρὸς στὸν πόλεμον νὰ πάμεν. καὶ ὁ πατήρ μου ὁ βασιλεὺς τὴν βασιλείαν ἔχει, καὶ ἐμέναν ἔπεψε νὰ πολεμῶ μετά σας:
- 150 καὶ οἰδὲν θέλω νὰ εἶμαι στρατηγὸς ἢ βασιλεὺς εἰς ὅλους, ἀλλ' ὡς στρατιώτης σύντροΦος μετὰ σᾶς θέλω νἆμαι. ὅλοι μας σήμερον ಜζ δράμωμεν νὰ πὰν νὰ παινεθοῦμεν καὶ | Φαίνεταί με οὐ μὴ νὰ δυναστοῦν τινες νὰ μᾶς ἀντισταθοῦσιν f 1 6 r°.
- καὶ τώρα θέλω νὰ ἰδῶ ὅλους τοὺς ἀνδρειωμένους
  155 θέλω καὶ τὰ Φαρία σας καλὰ κ' ἔμορΦα νἆναι,
  καὶ τἄρματά σας δυνατά, νὰ πολεμῆτε ὡς ἄνδρες·
  τοῦτο σᾶς λέγω ὅλους σας καὶ ὅλους παραγγέλλω·
  ἔἰτιναν δῶ εἰς τὴν μάχην τοῦ πολέμου
  καὶ βούλεται νἀγκρυβηθῆ ἢ βοῦλεται νὰ Φύγη,
- 160 νὰ μὴ ἰδῶ τὴν μητέρα μου, τὴν πολυποθητήν μου,
  ἐὰν μὴ σύρω τὸ σπαθὶν καὶ μέσα τὸν μοιράσω
  καὶ ἐἴτιναν εὕρω πρόθυμον στὴν βράστην τοῦ πολέμου,
  χαρίσματα | πολλὰ νὰ ἔχη ἀπ' ἐμένα f 16 v".
  καὶ πάντα νὰ τὸν ἀγαπῶ ὡς καλὸν καὶ ἀντρειωμένον."
- 165 ἐπαίνεσαν δὲ ὅλοι τὴν γνώμην τοῦ παιδίου,
  καὶ γλήγορα σηκώθησαν ἀπὸ τὴν γῆν ἀπάνω,
  καὶ ὅλοι τὸν ἐπροσκύνησαν καὶ πρὸς ἐκείνους λέγουν
  ,,"Εδε ὁποῦ μᾶς ἔδωκεν ὁ θεὸς στρατιώτην βασιλέα,
  ποτὲ νὰ μὲν Φοβούμεσθεν ἀμάχην τινὸς ἔθνος.
- 170 χαρὰ 'ς ποῦ τὸν ἐγέννησεν, ἔδε χαρὰ εἰς ἐκείνην,

χαρὰ καὶ εἰς τὸν ἔρωταν ὁποῦ τὸν θέλει λάβει, χαρὰ καὶ εἰς ἐκείνην τὴν ὡραιοτικήν ὁποῦ τοιοῦτον ἄγουρον μέλλει νὰ περιλάβη." | f 17 r". καὶ τοῦτα τὰ λόγια ἐλέγασιν ὅλοι μέσα τους ἀπατοί των

- 175 καὶ ἐπεχαιρετίσασιν τον βασιλεὰν ἐκεΐνον,
  καὶ ἐκεΐνος τοὺς ἐπαρέγγειλεν μετὰ χαρᾶς μεγάλης.
  ,, Αμέτε εἰς τὰ σπίτια σας καλὰ καὶ κοιμηθήτε,
  καὶ τὸ πουρνόν, ὅταν ἀκούσητε τὰς Φωνὰς τῶν βουκίνων,
  ἐγλήγορα ὅλοι δράμετε, ἐλᾶτε; μαδευθήτε."
- 180 τους δώδεκα επράτησεν επείνους ους ηγάπα όλους καλούς, ευγενικούς, ἀνδρείους και πλουσίους, και αὐτος ἐπαρέλαβεν εἰς κάλλος και εἰς ἀνδρείαν ἐπήρεν τους και ἤμπασιν μέσα εἰς τὸ κρεββάτι και ὅρκον τους ἐζήτησεν καὶ ὤμοσαν του ὅλοι, | f 17 v°.
- 185 νὰ εἶναι ὅλοι ἀντάμα του, νὰ στέκουν μετὰ κεῖνον τὰ χέρια τους ἐδώκασιν ὅλοι τους εἰς ἐκεῖνον, καὶ δοῦλοι του ἐγίνουνταν, δοῦλοι τοῦ ὁρισμοῦ του Φιλοτιμιὲς τοὺς ἔδωκεν, ἄρματα καὶ Φαρία, ὥρισεν δὲ καὶ ἐκάτσασιν οἱ εὐγενικοὶ εἰς τὸν δεῖπνον,
- 190 ό πατηρ καὶ ή μητέρα του καὶ όλοι οἱ ἐδικοί του,
  καὶ ἤρχισεν νὰ καυχιστῆ ὁ μέγας ᾿Αχιλλέας
  ,, ᾿Αν ἔναι κάτις εἰγενικὸς \*καὶ ἔχει τὸ κάλλος ἔμορΦον
  καὶ οὐ χαίρεται εἰς τὸ κάλλος του καὶ εἰς τὸ ἔμορΦον του γένος,
  καὶ οὐκ ἐπαινᾶται εἰς ἀποκοτίαν,
- 195 πρέπει ἀπὸ σήμερον νὰ μηδὲν | ἔναι στὸν κόσμον f 18 τ".
  εἴτις δὲ πέσμ εἰς ἔρωταν καὶ κρατηθή εἰς ἀγάπην,
  νὰ τὸν λέγω ἄνανδρον καὶ νὰ τὸν πῶ ἀκάρδιον."
  καὶ εῖς ἀπὸ τοὺς δώδεκα γοργὸν ἐπηλογήθην,
  δ Πάντουρκλος τὸν ἐλέγασιν, ἦτον καὶ συγγενής του
- 200 ἔναιν καὶ νεὸς εἰγενικὸς καὶ καλὸς εἰς τὸ κάλλος.
   ὡς ἦτον δὲ καὶ συγγενης θαρρῶν ἐπηλογήθη.
  π'Εγὼ νὰ σὲ εἰπῶ, δέσποτα, καὶ δέξου μου τὸν λόγον.
  εὐχου νὰ μὴ σὲ δώσουσιν σαγίττες τῶν ἐρώτων
  καὶ νὰ μηδὲν ἔμπη ἡ καρδία σου εἰς πάθον κορασίου.
- 205 καὶ ἐὰν τὸ πάθης τοῦτο καὶ νὰ [ λαβωθῆς, f 18 v°.
  τότε νὰ γνωρίσης καλὰ τὴν σαγίτταν τῆς ἀγάπης
  νὰ ἀρνισθῆς καὶ συγγενούς, πατέρα καὶ μητέρα,
  νὰ ἀρνιστῆς τὴν δόξα σου καὶ νὰκλουθᾶς τὴν κόρην.
  πολλὰ εἶναι, δέσποτα, τὰ δοξάρια τῆς ἀγάπης.
- 210 εγω οίδα, δέσποτα, τες δοξαρίες της αγάπης εἰς τοῦτο γάρ, ω δέσποτα, το στερινον ταξίδιν οὐδε σπαθια Φοβοῦμαι πλεά, οὐδε κοντάρια τρέμω,

οὐδε γονέων στέρησιν, οὐδ' ἄλλο μέγαν πρᾶμαν, ἀλλ' ἔχω ξίΦος μέσα στην καρδιὰν καὶ πόνους τῆς ἀγάπης, 5. γαι ποίρισται ή γαρδία μου διὰ πίθου μορπάνει (π. f.10 ν°

215 καὶ τρώγεται ή καρδία μου διὰ πόθον κορασίου [ f 19 r<sup>o</sup> καὶ ἐσὺ ὅταν λαβωθῆς ἀπὸ ἔρωταν νὰ ἔμπης εἰς ἀγάπην, ἐτότε καὶ νὰ θυμηθῆς τὰ λόγια τὰ σὲ λέγω."
καὶ ὡς αὐτὰ ἐλέγασιν ἐπέρασεν ἡ ώρα, ἤλθεν τὸ μεσανύκτιον, ἤγγισεν ὁ καιρός τους.

220 βλοι ἐπεχαιρετήσασιν καὶ ὑπὰν νὰ κοιμηθοῦσιν.
καὶ τὸ παιδιν ἐπέρασεν ἄυπνον ὅλην νύκτα,
ὅλους ὀρδινίαζεν διὰ νὰ κυβερνηθοῦσιν.
καὶ ὁ βασιλεὺς τὸν ἔλεγεν ἐκεῖνος ὁ πατήρ του
Κοιμήσου, τέκνον μου καλόν, ψυχῆς παρηγορία,

225 ἀνάπαυσις τοῦ γήρους μου, ψυχή μου καὶ πνοή μου, καὶ αὔριον νὰ διαταχθῆς, | παιδί μου, ώσὰν θέλης." f 19 v°. καὶ τὸ παιδὶ ἦτον Φρόνιμον, Φρόνιμα πιλογήθην.,, Ἐσένα πρέπει, δέσποτα, ἡ ἀνάπαυσις καὶ ὁ ὕπνος καὶ μέν, ἀΦέντη, δὲν πρέπει νὰ πέΦτω νὰ κοιμοῦμαι.

230 ἀλλὰ καὶ ὰν θέλω νὰ κοιμηθῶ ἡ μέριμνα δὲν μὲ ἀφίνει·
τὰ Φουσσάτα, δέσποτα, τὰ κούρση καὶ οἱ μάχες
εἰς τὰς χώρας μου κείτονται καὶ θέλω νὰ τὰς σώσω,
καὶ θέλω νὰ διατακτῶ, ἀνδραγαθιὲς νὰ κάμω.
πῶς νὰ νικέσω τοὺς ἐχθροὺς ὅλους τῆς βασιλείας,

235 πῶς νὰ ἐπάρω ἀπὸ τὰ χέρια τους τὲς χῶρες τὲς κρατοῦσιν;" f 20 r°. ἤκουσεν ταῦτα ὁ βασιλεὺς καὶ χάρην ἡ ψυχή του, τὰ χέρια του ἐσήκωσε καὶ αὐτὴν εὐχὴν τὸν δίδει ,,"Αμποτε, τέκνον μου καλόν, νὰ πάρης καλορριζικίαν, ἄμποτε καὶ τοῦ στέμματος νὰ γένης κληρονόμος,

240 νὰ μηδὲ πάρης θάνατον έως πολλούς τους χρόνους, ἄμποτε, τεκνόν μου καλόν, νὰ σὲ ἰδῶ νὰ ἔλθης νικημένος καὶ τοὺς ἔχθρους σου νὰ ἰδῶ στοὺς πόδας σου καταπατημένους, ἄμποτε νὰ ἰδῶ γάμους σου καὶ παιδία σου, υίε μου." | f 2 0 v°. καὶ ὡς αὐτὰ ἐλέγασιν ἤλθεν καὶ ἡ ἡμέρα,

245 ἀνέτειλεν δ ήλιος, λαμπρός, ἐστολισμένος.
καὶ τὸ παιδιν ἐκάθετον μέσα εἰς τὸ κλινάρι,
παρηγορά τὴν μητέρα του, ὅτι ἔναι χολιασμένη.
ὅλοι του ἐμαδεύτησαν μέσα εἰς τὴν αὐλή του,
ἕτοιμοι ἦσαν νὰ προσκυνήσουσιν στὸν πόλεμον νὰ πάσιν

250 καὶ κείνοι μόνον οἱ δώδεκα ἀνέβησαν θαρσουμένοι· ἐγλήγορα τὸν ἐχαιρετίσασιν καὶ προσκυνήσασίν τον.

<sup>216.</sup> ἀπό est écrit au-dessus de εἰς raturé. — Après 236, en rouge: ὁ βασιλεὺς καὶ ἡ δέσποινα.

Verhand, Kon, Akad. v. Wetensch, Nieuwe Reeks, Dl. XIX. No. 3.

άσπρην στόλην ἐφόρεσεν τὴν δὲν εἶχεν ὁ κόσμος: ὀξὺν ἐσωκουρσούβακον μετὰ χρουσὰ πουλία, καὶ άλλον χρυσοπράσινον ἐφόρεσεν ἀπάνω

f 21 r°.

- 255 εἶχεν ή τραχηλία του καὶ τὰ μανίκιά του λιθάρια ὑπέρλαμπρα μετὰ μαργαριτάρια ἐφόρεσεν καὶ στέφανον τὸν ὑπέρλαμπρον ἐκεῖνον. πολλὰ τὸν ἐνεγκάσασιν Ἱνα τσαγκὶν Φορέση, ἀλλ' οὐδε καταδέκτηκεν αὐτὸ νὰ τὸ Φορέση,
- 260 ἀλλὰ δλόχρουσα ἐφόρεσεν καὶ ἀραβικὰ βλαττία, χρυσὰ καὶ αὐτὰ καὶ όλόχρουσα ἐρωτικὰ νὰ τὰ θωροῦσιν· καὶ ἀπάνω τὰ ποδήματα τὴν σκόνην νὰ παντοῦσιν. μαῦρον Φαρὶν τὸν ἔστρωσαν τὸ πολυαγαπημένον, μέγαν ἀπὸ τοῦ ¦ σχήματος, φοβερὸν ἀπὸ τὴν θεωρίαν, f 21 v°.
- 265 καὶ χρυσοκόκκινον ἐβάλασιν ἀπάνω.

  χρουσὴν λακάνην ἔστησαν μὲ τὸ κρασὶν ἐμπρός του,

  ώσὰν ὁ μαῦρος μεθυστῆ καὶ ἀρχίση διὰ νὰ παίζη.

  καὶ κατεφίλησεν αὐτὸν ἡ μήτηρ του καὶ ὁ πατήρ του

  πάντες ἠπεχαιρέτισαν μετὰ πολλὰ τὰ δάκρυα.
- 270 ἔδωκαν τὰ παιχνίδια τους, πηδούν, καβαλλικεύουν.

  ώς ήλιος ἐμπρόβαλεν ἀπέσω ἀπὲ τὸ νέφος,
  καὶ ὅσοι καὶ ἄν τὸν ἐβλέπασιν ἐχαίρετον ἡ ψυχή των
  κρατεῖ σκουτάριν κόκκινον κ' ἔναιν χρυσογραμμένον.
  ὁ μαῦρος νὰ παίζη ἤρχισεν καὶ ἔμορφα νὰ ὀρχειέται: | f 21 r°.
- 275 νέος ὑπολυγίζετον ὡσὰν νὰ ἐρωτεύθην
  καὶ εἶδες ἐκεῖ παραδιάβασιν τοῦ κόσμου ζηλεμένην.
  ἀΦότου παρεξέβησαν κανένα μίλι τόπον,
  εὖρεν λιβάδιν ἔμορΦον, χαριτωμένην βρύσιν
  ἐπέζευσεν καὶ ἐτέντωσεν ὅλον του τὸ Φουσσάτον.
- 280 ή τέντα του ήτον κόκκινη καὶ τὰ σκοινιὰ μετάξι,
  καὶ γύρου γύρου ἤστεσεν χρουσὸν ἀπάνω εἰς τὴν τένταν.
  ἐκεῖ γὰρ διεπέρασεν ὅλην του τὴν ἡμέραν
  τὴν βράστην οὐδὲν ἤθελε νὰ περπατῆ καθόλου.
  καὶ ἀφότου | ἐξημέρωσε τὴν ἄλλην τὴν ἡμέραν, f 22 v°.
- 285 ὅλοι ἐκαβαλλίκευσαν καὶ κίνησαν καὶ πάσιν,
  οὐχὶ δὲ τὰ Φαρία τους, ἀλλὰ τοὺς παλαΦρέτους.
  καὶ δέκα ἡμέρας ἐπέρασαν μετὰ σπουδής μεγάλης,
  καὶ ἐκεῖ στην ἄκραν ἔΦτασεν στὲς χῶρες ἐδικές του,
  μαντατοΦόροι ἤλθασιν τούτων ἀπὸ μακρόθεν,
- 290 διὰ τοὺς ἐχθρούς του ἠρώτησεν ,,Τί ἔναι ἡ δύναμή τους;" ἐκεῖνοι ἀπεκρίθησαν καὶ εἶπαν τὴν ἀλήθειαν

Après 278, en rouge: ή τέντα.

ηΠολλή έναιν ή δύναμις των έγθρων σου ώς ἄστραν εἶν' στὸν οὐρανὸν καὶ Φύλλα | χουν τὰ δένδρα, f 23 r°. έτσε έναι καὶ οἱ τέντες του στοὺς κάμπους άπλωμένες. 295πολλην έχει την δύναμιν και αποκοτιάν μεγάλην. εκείνος τοὺς ἐρώτησεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς ὁ μέγας: η Καὶ τί Έναι το έμποδίζονται καὶ οὐκ ἔργονται παρ' ἔδω;" εκείνοι απεκρίθησαν καὶ είπασίν του πάλιν ,,Καστέλλιν, δέσποτα, το κράτειεν δ πατήρ σου, πολλά το έκατέλυσαν και ήσφαλίσασίν το παὶ ώσὰν κλειδίν τὸ ἔκαμεν εἰς ὅλες του τὲς γώρες, και καθ' ήμέραν πολεμούν του καστελλιού | τες πόρτες, f 23 v°. καλ οὐδὲν ἐδυνάστησαν ποτὲ διὰ νὰ τὸ ἐπάρουν." καὶ ὡς ἤκουσεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς τούτους τοὺς λόγους, γοργὰ έγραψεν γραφήν, πέμπει εἰς τὸ καστέλλιν 305καὶ της γραφης ό πρόλογος εἶχεν τοῦτα τὰ λόγια: ,, Έγω δυνάστης 'Αχιλλεύς, υίος του βασιλέως, έρχομαι είς βοήθειαν όλους τούς εδικούς μου. έθαύμασα την πίστιν σας καὶ ύπερεθαύμασά την, 310 ότι ποτε δεν έφοβήθητε να δώσετε το κάστρον καὶ ἀναμένετε μὲ καὶ ἔρχομαι ἀπάνω εἰς τρεῖς ἡμέρας, | f 24 r°. νὰ ἀρματώσω τὰ Φουσσάτα μου καὶ τὰς δυνάμεις ὅλας. έννοιαν μηδεν έχετε, μηδε δειλιάσετέ τους, καὶ μηδεν βάλη ό νοῦς σας τίποτε ἐὰν παιδίν καὶ ἀν εἶμαι 315άν εύρω έξωθεν έγὼ αὐτὸν τὸν βασιλέα, τότε νὰ ἐγνωρίσετε τὸ τίνος υίὸς εἶμαι." ἐπήρασίν την τὴν γραΦήν, ὑπὰν ἐμπρὸς ὀπίσω. ή στράτα των ήτον μιας ήμέρας. τινες τον εσυβούλευσαν να τούς πολεμήσουν νύκταν, καὶ νὰ τοὺς πλακώσουσιν ἀμέριμνα κοιμούνται. ἐκεῖνος καὶ οί δώδεκα οί Βαυμαστοί του | ἀγοῦροι εἶπον f 24 v°. , Οὐδεν έναιν τοῦτο γὰρ καλὸν με την κλεψιὰν νὰ πάμεν ἂν ἔναιν καὶ νικήσωμεν εἰς ἐντροπήν μας ἔναιν." οί βίγλες τους εγροικήσασιν του βασιλεώς εκείνου, καὶ τρέχουσι μετὰ χαρᾶς, λέγουν τὰ συχαρίκια: 325ηΦουσσάτον είδαμεν πολύν καὶ κείται εἰς τον κάμπον καὶ νὰ βοηθήση ἔρχεται ἐτοῦτο τὸ καστέλλιν." γοργὰ δρίζει δ βασιλεύς νάρματωθή Φουσσάτον.

ώρισεν ἀλάγια περισσά, τριακόσια πεντήντα, καὶ τὸ καθέναν ἀπὸ έκατὸν εἶχεν καβαλλαρίους,

330

<sup>304.</sup> Un β raturé devant 'Αχιλλεύς; le scribe voulait d'abord écrire βασιλεύς.

δλους μετὰ Φαρία τους, δλους | προβαρισμένους καὶ πόλεμον ἐφώναξεν ὁ βασιλεὺς ἐκεῖνος, καὶ δλοι τότε χάρησαν, ἐστάθησαν καὶ ἀναμένουν. εἶχεν παιδία ἔμορΦα, ἀνδρειωμένα μεγάλα,

f 25 r°.

335 ἄνανδροι τότε Φάνησαν ὕστερα εἰς τὸ τέλος.
ἦσαν δε πέντε ἀδελΦοί, ἄνθος τῶν ἀντρειωμένων,
αὐτοὶ γὰρ ἦσαν οἱ υἱοὶ τοῦ βασιλεὼς ἐκείνου
ἐκεῖνος δε ὁ βασιλεὺς ὁ ᾿Αχιλλεύς, ὡς ἡ αὐγὴ τοὺς ἦλθεν
ὥρισεν ἵνα καβαλλικεύσουσιν ὅλοι τοὺς παλαΦρέτους.

340 ἐκεῖνος καὶ οἱ δώδεκα οἱ θαυμαστοί του ἀγοῦροι μούλες | ἐκαβαλλίκευσαν μαῦρες τὲς ἐδικές του καὶ ὥστε νὰ δώση ὁ ἥλιος, νὰ πλατύνη ἡ μέρα, στὸν κάμπον ἐκατέβησαν, βλέπουσιν τὸ καστέλλιν. ἤγάπησεν ὁ βασιλεὺς πολλὰ τότε τὸν τόπον.

f 25 v°.

345 καὶ ὀλίγον ἐχωρίζονταν καὶ οὐκ ἐβλέπασίν τους·
βουνάριν τους ἐχώριζεν ἀνάμεσα τοῦ κάμπου.
καὶ ἐκεῖ ὅλοι ἐστάθησαν τινὰς νὰ μὲν τοὺς βλέπη
ἀτός του τοὺς ἐρμάτωσεν καὶ ἐδυνάμωσέν τους·
ἦσαν καὶ τὰ Φαρία τους καλὰ δυναμωμένα·

f 26 r°.

350 καὶ ἀφότου τοὺς ἠρμάτωσεν | καὶ ἐδυνάμωσέν τους, καὶ ἐκεῖνος ἐρματώθηκεν τὰ ἔμορφά του ὅλα: ἐπῆρεν τὸ κοντάριν του καὶ τ' ἄσπρον τὸ σκουτάριν, καὶ τόπον ἔδραμεν πεζὸς ὡς ἐγλήγορον γεράκιν. τοῦτον δὲ ὅλοι ἐφοβήθησαν ὅσοι καὶ ὰν τὸν εἶδαν,

355 καὶ δέκα λόγια έκαμαν χωριστὰ τοῦ πολέμου·
οὐκ εἴχασιν ἀπὸ πολλών, ἀλλ' ἀπὸ τριάντα μόνον.
καὶ ἐκεῖνος μὲ τοὺς δώδεκα πάλιν ἄλλον ἀλλάγιν
καὶ τὸ Φουσσάτον τὸ πολὺν ἤστεκεν παρὰ μέτρος·
μοῦντον ἐκαβαλλίκευσεν, ἀλλὰ Φουδοῦλον μοῦντον·

f 26 v°.

360 ἤστραφτεν ὡς ὁ ἥλιος ἀπάνω στὸ | Φαρίν του καὶ ἐστέκασιν ὀπίσω στὸ βουνάριν μαδεμένοι καὶ κεῖνοι δὲν ἠξεύρασιν ὅτι κοντά τους εἶναι. καὶ ὥρισεν ὁ βασιλεὺς ὅλους νἀρματωθοῦσιν καὶ τοὺς υίούς του ὥρισεν, ἔτσε τοὺς συντυχαίνει 365 ,, Ἐπάρετε τἀλλάγια μου, δράμετε πρὸς ἐκείνους.

όπου καὶ ὰν τοὺς εὕρετε όλους πιάσετε τους, ἐξάγκωνα τοὺς Φέρετε δεμένους ἔμπροσθέ μου."
καὶ θυμωμένοι ἐκίνεσαν ἀπέκει
εἶχεν ἀλλάγια θαυμαστὰ τριακόσια πενήντα,
παὶ τὸ καθέναν ἐκατὸν εἶχεν καβαλλαρίους.
ὅλα Φαριὰ διαλεκτά, ὅλα προβαρισμένα.

καθόλου δεν εξεύρασιν ότι κοντά τους είνιν.

f 27 r°.

καὶ όταν ἐκοντέψασιν ένὸς μιλίου τόπον, έναν ἀπὸ τοὺς δώδεκα ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐλάλει, τον Πάντουριλον λεγόμενου, ήτον καὶ συγγενής του 375, Έπαρε σὺ τὸ Φλάμμουρον καὶ στάσου στὸ βουνάριν, καὶ ὰς ἰδοῦν τὸ σημάδι μου καὶ μεῖς νάβγοῦμεν τώρα." καὶ τὸ σημάδιν σταυραετὸς ὁλόχρυσος ἦτον. καὶ γλήγορα έγνωρίσαν το ἀπέσω έκ τὸ καστέλλιν, καὶ τότε χάρησαν πολλά, χαρες πολλά μεγάλες. 380ίδων δε πλήθος άπειρον ό Πάντουρκλος | Φουσσάτον, f 27 v°. έτοιμα επεγέλασεν, λέγει πρὸς τὸ Φουσσάτον ,,Πολλά πουλάκια, συντρόφοι μου, στον κάμπον κατηβαίνουν. σκήψετε καὶ ἂς τοὺς Φάγωμεν ὡς Φάλκονες πεινασμένοι." τούτον ύπερεθαύμασεν δ 'Αχιλλεύς τον λόγον' 385ἐσμίξασιν οί δώδεκα, στην ώραν όλοι ἐγκράξαν καὶ τότε πάλιν ἐτρέξασιν καὶ τάλλα τρία άλλάγια: καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς τοὺς ἔτρεχεν μὲ τὸ ἀπελατίκιν, και κείνοι έθαυμάζασιν την ολιγότητάν των, ελέγασιν ότι έγκριμαν θέλουν έχει. 390 ἐσμίξασιν ἀλλάγια τρία καλὰ ἀπ' ἐκείνους, f 28 r°. καὶ εἰς Έναν ἐκατέβησαν ἀλλάγιν τοῦ ᾿Αχιλλέως. καλὰ τοὺς ὑπεδέκτησαν καὶ οὐκ ἐΦοβήθησάν τους, ώς γύπαδες τοὺς έφαγαν οἱ τριάκοντα μόνον νάδες ἐκεῖ ἀγόρους διαλεκτούς, σπαθεὰς προβαρισμένους 395οιδέναν εδευτέρωσαν να μεν τον ρίξουν κάτω, καλ είκοσι εγλύτωσαν από τούς τριακοσίους και άπε τους τριάντα ελάβοσαν άνδρες πέντε. καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς τοὺς ἐλεγεν ,,"Εξω μερεὰν σταθήτε, 400 διά νὰ Ελθουσιν άλλοι ἀπὸ τοὺς ἀναπαμένους." και έκεινοι άπεκρίθησαν καὶ πρὸς έκεινον λέγουν f 28 v°. ,,Τούς πέντε μόνον χώρισε αὐτούς τούς λαβομένους καὶ μᾶς ἄΦες μας διὰ νὰ πολεμούμεν." ή δρεξις τους ενίκησεν, επήρεν τους το θάρρος 405 και πάλιν επιλάλησαν είκοσιπέντε μόνον. σπότωμαν μέγαν έκαμαν εἰς ὅλον τὸ Φουσσάτον δμως δὲν ἐδυνάστησαν διὰ νὰ τοὺς νικήσουν. καὶ ὀπίσω πάλι ἐγύρισαν, ἔξω τροπὴν ἐδῶκαν. ... άλλάγια τρία έχωρίσθησαν ἀπὸ τοῦ ᾿Αχιλλέως,

οί τσάγκρες τους εζάλισαν ας είχασιν εκείνοι, ἀλλ' όμως πάλιν έ δερναν, εστράφησαν οπίσω f 29 r°. καὶ ἀπε τους πέντε τους υίους του βασιλεως εκείνου Έναν επήρεν ο θυμός καὶ ημπεν εἰς την μέσην,

410 άλλάγια δέκα έδεραν καὶ ἐξέβησαν ὡς ἄνδρες.

- 415 τοὺς τριάντα ἐσκότωσεν ὡς γεράκιν τὰ περδίκια.

  καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐστέκετον καὶ οἱ δώδεκά του ἀγῶροι καὶ πρὸς ἐκείνουν λέγουσιν ,,Δέσποτα, ὰς πολεμοῦμεν,

  μὴ πέσουν τὰ Φουσσάτα σου καὶ λάβης ἀτιμίαν."

  ὅταν ταῦτα ἐλέγασιν ἐκεῖνοι πρὸς ἐκεῖνον,
- 420 ἐκεῖνοι ἐπεχωρίσθησαν οἱ ἀδελΦοὶ οἱ πέντε.
  ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐγέλασεν, λέγει πρὸς τοὺς ἀγούρους:
  ,,,Βλέπω | τοὺς πέντε σοβαρούς: δοκ' ὅτι νἆνιν ἄνδρες, f 29 v°.
  ἐπῆγαν στοὺς τριάκοντα καὶ κατεσφάξασίν τους:
  ἀλλ' ὅμως πάγω εἰς αὐτοὺς ἵνα τοὺς δικιμάσω,
- 425 καὶ ἐσεῖς ἀντάμα, οἱ δώδεκα, χυθήτε στὸ Φουσσάτον, καὶ ὰς θωρῷ ἐγὼ τὲς ἀνδρείες σας καὶ ἐσεῖς τὴν ἐδικήν μου. Θαρρῷ τινὰς ἀπ' αἰτουνοὺς νὰ μὴ μᾶς ἐγλυτώση". καὶ γλήγορα ἐκέντησεν τὸν θαυμαστὸν τὸν μοῦντον καὶ ὡς ἀστραπὴ ἐπήδησεν, ἐΦώναξεν μεγάλα.
- 430 καλ ώς λέοντας τὰ μάτια του ἤνοιξε θυμωμένος,
- 430a καὶ ἀπάνω τους ἐκατέβην·
  τὸν ἕναν ἔδωκε σπαθεὰν | ἀπάνω στὸ κασσίδιν f 30 r°.
  καὶ μέσα τὸν ἐμοίρασεν ἀπάνω ἕως κάτω·
  τὸ ἀπελατίκιν ἔσυρε, τὸν ἄλλον δευτερώνει,
  καὶ κάτω στὴν γῆν ἔπεσεν νεκρὸς ἀπεθαμένος·
- 435 τον τρίτον Φεύγων ἔσωσε, κρούει τον κονταρέαν, με το Φαρίν τον ἔρριξε καὶ Φύγασιν οἱ δύο μαῦρον ἐμετασέλλισεν, ἔσυρε το σπαθί του, καὶ ἐκέντησεν τον μαῦρον του καὶ ἦμπεν εἰς τὴν μέσην. καὶ δῶ καὶ κεῖθεν ἔκοπτεν καὶ διάβαινεν συντόμως,
- 440 καὶ διὰ νὰ μηδὲν Φεύγουσιν ἤμπαινεν ἔμπροσθέν τους.
  καὶ οἱ δώδεκα ἐκόπτασιν μέσα [ εἰς τὸ Φουσσάτον· f 30 v°.
  εἰς ἄκραν ἐπιλάλησεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐκεῖνος,
  καὶ μὲ τὴν ἄλλην ἔσμιξεν καὶ ἐκατέκοβγέν τους·
  ώσὰν νὰ κόπτη ὁ θεριαστής καλὸν παχὺν σιτάριν,
- 445 ἔτσε τοὺς ἐκατέκοΦτεν καὶ χορτασιὰν οἰκ εἶχεν.
  ἀλλ' ἀπεστάθην ὁ μαῦρος του καὶ δὲν ἐδύνετον νὰ τρέχη κρατεῖ σκουτάριν στρογγυλόν, βαρὺν ἀπελατίκιν, πεζὸς τοὺς ἐκατέΦτανεν καὶ κατεσκότωνέν τους, καὶ ὅταν τοὺς ἐΦαίνετον ὅτι διώχει ὀπίσω,
- 450 τότες έμπρος ευρίσκετον καὶ ἤστεΦέν τους ὀπίσω·
  καὶ εἰς ἀτυχίαν ἐπέσασιν, οὐκ εἶχεν τί νὰ κάμουν. | f 31 r°.
  οὐδὲ νὰ Φύγουν ἐμποροῦν, οὐδὲ νὰ πολεμίζουν·
  καὶ πάλιν εἰς τὴν μέσην τους ευρίσκετον ὁ νέος,
  στὴν ώραν πάλι ευρίσκετον πετόμενος στὴν ἄκραν·

455 καὶ ἐπλήθυνεν ὁ ποταμὸς τῆς αίματοχυσίας,

καὶ πάλιν ἐκατέκοπτεν καὶ χορτασιὰν οὐκ εἶχεν.
καὶ ὅλοι πάντες εἰδασιν τὸ θάμασμον ἐκεῖνο,
γλήγορα ρίξαν τ' ἄρματα πέΦτουσι, προσκυνοῦν τον
ὁρίζει, αἰχμαλωτίζει τους καὶ σίδερα τοὺς βάλλει.

460 καὶ ὁ βασιλεὺς ὡς τόκουσεν ἔτρεχεν διὰ νὰ Φεύγη,
καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς τὸν ἔδιωχεν μὲ τοὺς δώδεκα μόνοις
ἀπέσω τὸν ἀπέκλεισεν | εἰς τὸ ἐθικόν του κάστρον. f 31 v°.
ἔξω τῆς πόρτας ἤστρεψεν, ἐστάθην καὶ προσκύναν
ἐπέζεψαν καὶ οἱ δώδεκα, ἔλυσαν τἄρματά τους

465 νὰ πάρουσιν ἀνάπαυσιν ἐκ τὸν πολὺν τὸν κόπον νερούτσικον ἐΦέρασιν, τὰ χέρια τους νὰ νίψη. ἔτσε ώσὰν ἐστοχάζασι τὴν ἐμορΦιὰν τοῦ κάστρου, γυναῖκες ἐπαρέκυψαν νὰ δοῦν τὸν ἀγουρίτσιν. στὴν μέση τους ἐστέκετον ἡ ἔμορΦη ἐκείνη,

470 ή είγενική καὶ ώραιοτική τοῦ βασιλεώς ή κόρη την ύστερα ἐκέρδισεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐκεῖνος νὰ την ἰδῆ ὁ ᾿Αχιλλεὺς λιγοθυμιὰ τὸν ἐπιάσεν, Φωνὴν | οὐκ εἶχεν νὰ μιλῆ ἀνὰ πολὺ τῆς ὥρας. καὶ πάλιν ἐσυνέΦερεν, τὸν νοῦν του συνετρώθην

f 32 r°.

- 475 οἰκ εἶπεν τ' εἶδεν, τί ἔπαθεν, οὐδε ἐσύντυχέν τους. ἐπῆραν τον καὶ στράφησαν οἱ δώδεκά του ἀγοῦροι, ἐδῶκαν τὰ παιχνίδια τους κοντὰ εἰς τὸ καστέλλιν ἤβγασιν καὶ πάντηξαν τον ἀνδρες τε καὶ γυναῖκες, ὅλοι τὸν ἐπαινέσασιν αὐτὸν τὸν βασιλέα
- 480 ,,"Εδε στρατιώτης βασιλεύς, νικητής δυνατός τε."
  καὶ ἦμπεν εἰς τὸ κάστρον του μετὰ τιμής μεγάλης:
  ὅλος ὁ κόσμος ἐθαύμασεν τὸ κάλλος του τὸ εἶχεν,
  καὶ τὸ κορμὶν τὸ | θαυμαστόν, την ἐρωτοηλικίαν: f 32 v°.
  καὶ εἰς την ἀντρείαν του ἐχαίρουνταν πολλοὶ νὰ μὲν Φοβοῦνται:
- 485 παρακαλούν καὶ λέγουν τον νὰ μὲν στραΦή ὀπίσω.

  τω δὲ τής κόρης ἡ αὐλὴ τοῦ βασιλεὼς ἐκείνου ἐχει δένδρα μύρια περιβόλιν γεμάτον,

  εἰς τὸ καθὲν κλωνάριον ἔρωτες κατοικοῦσιν.

  ἤσαν δὲ καὶ τριαντάΦυλλα καὶ ἄνθεση πολλή.
- 490 καὶ ποῖος νοῦς νὰ δυναστῆ καθάρια νὰ τὸ εἰπῆ; ἔχει καὶ βρύσιν ἐρωτικήν, τὸ περιβόλιν ποτίζει, τὰ δένδρα δὲ καὶ τὰ Φυτὰ ἔβρεχεν ἡ Φλισκίνα τῆς δὲ Φλισκίνας τἄσπρα της τίς νὰ τὰ ζωγραφίση; | f 33 t°. λιθάριν ἦτον ἔμορΦον, βαθεῖα ἐζωσμένον

495 καὶ γύρου της ἐστέκασιν λέοντες δὲ καὶ πάρδοι, ὅλα λιθάρια ὑπέρλαμπρα εἰς βάθος ἐζωσμένα· ἐπάνω πάνω ἔστεκεν τὸ νερὸν τῆς Φλισκίνας άλλο νερον δε ήβγαινεν ἀπο του στόματός (της)

498α καὶ ἄλλο ἀπὸ τὰ αἰτιά της,

άλλο ἀπὲ τὸ στήθος της καὶ άλλο ἐκ τῆς κεφαλῆς της.

- 500 ἦσαν καὶ πολλαὶ λογιὲς πουλιά, καὶ ἐκιλαδοῦσαν ἔμορφα Μαΐου τὲς ἡμέρες, ὅταν τὰδόνια κιλαδοῦν καὶ τὰ πουλιὰ Φωνάζουν, ὅταν τὰ δέντρα κάμνουσιν ἀνθούς,καὶ χαίρουνται τὰ πάντα, |f33 v°. ὅταν τὸ μέγαν ἔμορφον καὶ χἄριτωμένον γλυκάδιν,
- 505 το είχεν ο παράδεισος εκείνος ο μυριοχαριτωμένος.
  και ἀπε τον πόθον τον πολύν τον είχεν ο πατήρ της,
  έκαμεν χρουσον δέντρον στην μέσην του περιβολίου,
  και όταν το έκρουεν ο άνεμος έμορφα ετραγούδειεν
  έκαμεν και έναν κρεββάτι μετὰ λιθάρια εζωσμένον,
- 510 ἐστέκαν τέσσαρεις ἀετοὶ στὰ πόδια τοῦ κρεββάτου
  καὶ νὰπες ὅτι τον κράββατον Θέλουσιν νὰ ἀρπάξουν
  στὴν μέσην των ἔστεκεν τὸ μεσημέριν ἡ κόρη,
  ἐκείνη δὲ ἡ ἔμορΦη ἡ ἐξεχωρισμένη, | f 34 r°.
- Σ έκαμεν δε καὶ λουτρον έμορΦον καὶ θαυμαστόν τε 515 ὅταν νὰ θέλη νὰ λουστῆ ή θαυμαστὴ ή κόρη, τίς ἔναι όποῦ νὰ δυναστῆ νὰ εἰπῆ καὶ νὰ γράψη; ὁ λογισμὸς τρομάσσει το, τὰ χέρια καὶ ή γλῶσσα, τὸ πῶς νὰ γράψη τὰ καλὰ τοῦ λουτροῦ ἐκείνου. πορΦυροχρουσομάρμαρον ἔκαμεν στὴν τρούλλην
- 520 μετὰ σαμφείροι καὶ σαρδοῦ καὶ ἔμορφους ἀσμαράγδους·
  τὰ πλευρὰ καὶ ἡ σύνθεσις δὲν ἠμπορῶ νὰ τὰ ἐπαινέσω.
  ὅταν τὸ ἐκυβέρνησεν καὶ ἐξετέλεψέν το,
  τὸ καμίνιν ἐκαίγασιν μὲ τοὺς ξυλαλάδες,
  καὶ τὸ θερμὸν ροδό σταμμαν καὶ λούετον ἡ κόρη.
  f 34 v°.
- 525 αν έναιν και ραθύμησεν έπεφτεν είς τὰ ἀνθη.
  και ἐκεῖνο ὁποῦ ἐκατέβαζεν τὸ θερμὸν ροδόσταμμαν,
  ζῶον ἦτον θαυμαστόν, ὡς ἀνθρωπος παραμοιάζει
  ἐὰν τὸ εἶδες ἤθελες εἰπεῖν και ἐναιν ζωντανοῦ ἀνθρώπου στόμα,
  καὶ τὸ θερμὸν ἐπέδιδε καὶ λούνετον ἡ κόρη.
- 530 χαρὰ εἰς ἐκεῖνα τὰ πράγματα, τὰ θαυμαστὰ ἐκεῖνα·
  νὰ εἶπες καθολικὰ ὅτι οἰδὲν εἶναι ἀνθρώπου ἔργα,
  οὐδὲ χέρια τὰ ἐκάμασιν ὀξὸν ὁ θεὸς μόνος.
  αὐτὰ τώρα ἐΦῆκεν τα ἡ χέρα μου καὶ ὁ νοῦς μου νὰ τὰ γράφω,
  καὶ εἰς τὴν κόρην τὴν τερπνὴν ὅλος ὁ νοῦς μου στράΦην. | f 35 r°.
- 535 οίδε καθόλου δύνεται δ νοῦς μου νὰ συντύχη, οὐκ ἐμπορεῖ δ λογισμὸς νὰ ξηγηθῆ τὴν κόρην, ἀλλ' ὅσα γράψω δι' αἰτὴν πάλιν νὰ μὲ νικήση. Φεγγάριν ἔναιν, ἐμοιάστη καὶ αὐτὸν τὸν 'ΑΦροδίτην.

καὶ ὁ πόθος τὴν ἐγέννησεν καὶ ἐνέθρεψέν την ώσπερ βεργίν την έκαμεν λιγνήν την έλικιάν της. άγάπα δὲ καὶ Φραγκικήν Φορεσίαν πάντα καὶ διβικίτσιν σπαστρικόν μονόφυλλον εφόρει, άλλότες πάλιν τὰ λινὰ μετὰ λιθομαργάρων καὶ μίαν πλεμένη χαμηλά καὶ Φράγκικα ζωσμένη. έφοραινεν | καὶ στέφανον μὲ ἀτίμητα λιθάρια. f 35 v°. άλλότες πάλιν ἐπλέκασιν οί ὄρωτες τὰ ἄνθη καὶ ἐκάμνασι στεΦάνι καὶ ἐΦόραιναν τὴν κόρη. ΦεγγαρομεγαλόΦθαλμη ήτον ή κόρη εκείνη καὶ ἀπέσω ἀπὲ τὰ μάτια της οί όρωτες δοξεύουν τὰ Φρύδια της ἐμοιάζουσιν καμάρες ἐγερμένες. καλ κοκκινοπλουμόχειλη, Φεγγάριν ἀσπρισμένον, μαρμαροχιονόδοντη, γλυκοσταμμάτων βρύσις, άσπρη, κοκκινομάγουλη, γέννημα χαριτωμένον, κρυσταλλοκιονοτράγηλη, ώριο χαριτωμένη, στρογγυλομορΦο πήγουνη καὶ κάλλος εἶγε ξένον 555τὰ μαλλιά της ἐκαίγασιν ἀπὸ ὑψηλής θεωρίας, f 36 r°. τὸ στήθος της παράδεισος ώραιοτικὸς ἦτον. Φιλώ που την ετρύγησεν και κατεχόρτασέ την. ή συντυχιά της θαυμαστή είχ' ήδονην μεγάλην, το σχημαν και ή πορπατησιά άνθρώπους κατασφάζει, 560 τούς όρωτας εδούλωσεν και αιτον τον ΑΦροδίτην. ποτέ της δεν εγνώριζεν τον έρωταν πώς σφάζει, άμε ἦτον ώς παράδεισος με τάμορφα τὰ δένδρα, είχεν ποράσια εύγενιπά, βαγίτσες ώριωμένες, και αρχοντοπούλες δώδεκα, καλές, Εφραιωμένες 565 πάντα μέσα παραδιαβάζουσιν εκεί στο περιβόλιν. και δ 'Αγιλλεύς έσπάζετο πάντοτε δι' εκείνην, καὶ σφάκτην εἶχεν ἔρωτος καὶ πόνον τῆς ἀγάπης, καὶ όποῦ δεν εδούλευσεν έτοιμα γίνη σκλάβος 570 διὰ την ἀγάπην την πολλην της θαυμαστής της κόρης. καὶ ἀγάπην πολλην ἔκαμεν μὲ τὸν αὐτῆς πατέρα: πολλάκις καὶ ἐσμίγασιν καὶ ἤρχουνταν στὴν πόρταν. ήμέρας δε και της νυκτός καθόλου δεν κοιμάται. δρίζει ζωγραΦίζουν την ἀπέσω στο κουβούκλιν 575 την ΑΦροδίτην την Φρικτήν, τον έρωταν Εκείνον. f 37 r°. καὶ πρὸς ἐκείνην ἐλεγεν μετὰ πολλῶν δακρύων. , Έρων μου, καὶ τί σέκαμα καὶ τί κακὸν σὲ ποῖκα, και την καρδιάν μου σύρριζην έξανασπάς και παίρνεις;

εμεν σπαθιὰ οὐκ ἐντρέψασιν, κοντάρια οὐδε καθόλου, καὶ ἀπὸ μόνον καὶ εἶδα σε ἐντρόπιασές με τόσα.

580

έχεις με, ἀγάπη, τρίδουλον, στέκω στο θέλημά σου καὶ ἂν εἶμαι ἔξω ἀπὲ το θέλημα καὶ ἀπὲ τον όρισμόν σου, το κορμίν μου δίδω το μὲ ὅλης μου καρδίας, καὶ ὡς κακὸν καὶ ἄδικον ὅρισε καὶ ᾶς μὲ σκοτώσουν.

- 585 καὶ ὰν εἶμαι εἰς τὸ θέλημαν καὶ εἰς | τὸν ὁρισμόν σου f 37 v°.
  διατί νὰρρωστῶ καὶ νὰ πονῶ καὶ νὰ χολιῶ τόσον;
  ἀρνοῦμαι καὶ τὴν δόξαν μου καὶ συγγενεῖς καὶ Φίλους,
  καὶ τὸ κορμί μου δίδω το εἰς τὰ δικά σου χέρια,
  καὶ ἐἴτι θέλεις ὅρισε, κυρά μου, καὶ ἂς μὲ κάμουν."
- 590 καὶ ώσὰν τὰ εἶπαν ὅλα αἰτά, ἔκλαψεν καὶ θρήνησεν μεγάλα, καὶ πίανει μὲ τὰ χέρια του χάρτιν καὶ καλαμάριν, καὶ πρὸς ἐκείνην ἔγραψεν πιττάκιν Φλογισμένου τὰ λόγια του τοῦ πιττακιοῦ ἦσαν οἱ στίχοι ἐτοῦτοι·
  | ,,Χαρτὶν σὲ γράφω ἐρωτικόν, πιττάκιν ἀπὸ πόνου, f 38 r°.
- 595 καὶ δέξου το στὰ χέρια σου, μὴ τὸ περηΦανέσης γνώριζε, κόρη ἐρωτική, ψυχή μου καὶ καρδιά μου, ἐμὰν σπαθιά οὐκ ἐντρέψασιν κοντάρια τοῦ πολέμου, ή ἀγάπη σου μὲ μάρανεν, τὸ βλέμμαν σου μὲ πῆρεν. καὶ δουλευτήν σου μἔκαμες καὶ δοῦλον τῆς ἀγάπης.
- 600 παρακαλώ σε, ώραιοτική, μυριοχαριτωμένη,
  τον έρωταν διὰ νὰ δεχθης στην μέσην της ἀγάπης
  καθόλου μη ἀλαζονευτης καὶ μένα νὰ σκοτώσης,
  ἀλλὰ ἀποδέξου τὸ γλυκεὰ καὶ μάθε | τὰ λυποῦμαι f 38 v°.
  καὶ τὴν ψυχήν μου δρόσιζε, πολλά 'ναι Φλογισμένη,
- 605 τὰ πάσχω καθημερινον δι' ἐδικήν σου ἀγάπην ἐὰν εἶσαι ἀμάθητη εἰς ἔρωταν καὶ ἀγάπην, ἐγὼ νὰ σύρω τὸ σπαθὶν νὰ σΦάξω τὸ κορμί μου. νὰ σκίσω τὴν καρδία μου, μέσα νὰ τὴν χωρίσω." ἡ κόρη τότε δέκτηκεν πιττάκιν 'Αχιλλέως.
- 610 καθόλου δεν εθέλησεν νὰ κύψη εἰς τὸν πόθον, ἀλλὰ καθίζει, γράφει τον ἄλλην γραφὴν ἐκείνη·
  ,,Κύρις μου, τὸ πιττάκιν σου εἰς | τὰ χέρια μου τὸ ἐπιάσα, f 39 r°. καὶ οὐκ οἶδα τί ἔναι τὸ πονεῖς, καὶ οὐκ οἶδα τί σὲ κόφτει·
  ἐὰν σὲ δέρνουν οἱ ἔρωτες καὶ κλαίεις ὡς διὰ πόθον,
- 615 πάλιν τοὺς παρακάλεσε καὶ νὰ σὲ συμπαθήσουν 
  ἐγὰ γὰρ καὶ τοὺς ἔρωτες καθόλου δὲν Φοβοῦμαι 
  ποτέ μου οὐδὲν ἐδουλώθηκα εἰς ἔρωτα καὶ εἰς πόθον, 
  καὶ οὐκ οἶδα πόνον ἔρωτος, οὐκ οἶδα ἀγάπης πράμαν 
  καὶ σὺ ὰν πονεῖς καὶ δὲν δύνεσαι τοὺς πόνους νὰ βαστάζης,

Après 593, en rouge: πιττάκιν πρώτου γραφή τοῦ ᾿Αχιλλέως εἰς τὴν κόρην. — Après 611, en rouge: πρώτον πιττάκιν τῆς κόρης εἰς τὸν ᾿Αχιλλέαν.

620 ἐσὺ μόνος νὰ Φονευτῆς καὶ μόνος νὰ ποθάνης."

καὶ τὸ πιττάκιν ἔπεψεν εἰς τὸν ᾿Αχιλλέαν,

καὶ ἐδέκτηκεν | αἰτὸ μετὰ χαρᾶς μεγάλης f 39 v°.

καὶ διάβασέν το ἐγλήγορα μετὰ πολλοῦ του πόθου·
ἐγνώρισε τὰ γράμματα καὶ ἐνθυμήθη τὴν κόρην·

625 γοργον ένεκαφάλισεν καὶ εἰς τὴν κλίνην πέφτει.
,,Θλίβομαι, κόρη εἰγενική, ὅτι πολλὰ καυκάσαι.
Φοβοῦμαι μὴ σε δώσουσιν σαγίττες τῶν ἐρώτων
καὶ εὕρουσίν σε ἀλαζονικὴν καὶ κατασφάξουσί σε.
ἔπαρ' με, κόρη, σύμβουλον καὶ κύψε εἰς ἀγάπην.

630 εγνώρισε εκ το πιττάκιν μου την θλίψιν μου την έχω | f 40 r°.
καὶ τῆς ψυχῆς τον πειρασμον πῶς εἶμαι μαραμένος.
οί ἔρωτες μὲ ἐνίκησαν καὶ κατασφάξασίν με,
καὶ γὼ πάλιν τον "Ερωταν νὰ τον παρακαλέσω
νὰ πέψη σαίτταν εἰς ἐσὲν νὰ σὲ καταπληγώση,

635 νὰ μάθης καὶ τὴν δύναμιν καὶ τὴν ἴσχυν τὴν ἔχουν."
ή κόρη ὡς ἐδέκτηκεν τὸ δεύτερον πιττάκιν
ἐσυνεθλίβην τὴν ψυχὴν καὶ οὐκ εἶχε τί νὰ κάμη,
καὶ πάλιν γράφει πρὸς αὐτὸν ἄλλην γραφὴν ἡ κόρη
,,Τί σφάζεις μὲ τοὺς λόγους σου καὶ τί | με φοβερίζεις; f 40 v°.

640 ὅταν μὲ Φέρουν οἱ ἔρωτες καὶ δώσουν μὲ εἰς ἀγάπην,
τότε ἐγὼ κρίνω ἀτός μου νὰ σΦάξω τὸ κορμί μου,
νὰ μηδὲ πέσω εἰς ἔρωταν, μηδὲ ἔμπω εἰς ἀγάπην.
ἀλλ' ὅμως καὶ ἂν ἔμπω καὶ ἔλθη ἡ ψυχή μου εἰς πόθον,
τὸ τί νὰ κάμω οὐκ ἠμπορῶ νὰ μάθω τὴν βουλήν σου

645 ἔχω γὰρ κάστρον δυνατόν καὶ κατασφαλισμένον, ἔχω γὰρ πόρτας σιδηρὰς καὶ κατασφαλισμένας λέοντες μὲ βλέπουσιν καὶ οὐκ ἔχεις τί νὰ κάμης ὰν δὲ ζητήσης, ἄγουρε, γυναΐκαν νὰ μὲ πάρης, οὐ μὴ θελήση ὁ | πατέρας μου διὰ τὴν εὐγένειάν του." f 41 r°.

650 ἐδέκτηκεν ὁ ἀχιλλεὺς τῆς κόρης τὸ πιττάκιν,
καὶ ἔκατσεν κἔγραψεν χαρτὶν καὶ ἔπεψεν εἰς τὴν κόρην
,, ʿΑς μάθω μόνον θέλημα τὸ ἐδικόν σου, κόρη,
καὶ ὡσὰν γνωρίσω θέλημαν καὶ ὅλην τὴν βουλήν σου,
ὡς πέρδικαν ἐκ τὸ κλουβίν, ἔτσε νὰ σὲ ἀρπάξω,

655 νὰ μπήξω τὸ κοντάρι μου στὸ κάστρον νὰ πηδήσω τὲς πόρτες σου τὲς σιδηρὲς λακτίαν νὰ τὲς δώσω καὶ ἂν δὲν τὲς ρίξω εἰς τὴν γῆν, ἂς μὲ λιθοβολήσουν. | f 4 l v°. καὶ τὰ Φουσσάτα, ὡραιοτική, καὶ οἱ ἀγοῦροι τοῦ πατρός σου,

Après 625, en rouge: δευτέρα γραφή τοῦ ᾿Αχιλλέως εἰς τὰν κόρην. — Après 633, en rouge: δευτέρα γραφή τῆς κόρης εἰς τὸν ᾿Αχιλλέα.

πιστεύγω νὰ μηδὲν τολμήσουν ἐμπρός μου νὰ σταθοῦσιν·
660 ἐγνώρισαν καὶ εἴδασι τἴ πόλεμον ἐποῖκα."
καὶ τὸ πιττάκιν ἔπεψεν ἐγλήγορα στὴν κόρην.
τότε ἐμπρὸς στὸν "Ερωτάν στέκει, παρακαλεῖ τον·
,, "Ερων μου, ποῦ εἶνιν τὰ δοξάρια σου καὶ ἡ δύναμις τὴν ἔχεις;
παρακαλῶ σε γλήγορα νὰ σώσης εἰς τὴν κόρην,

665 καὶ βάλε εἰς τὴν καρδίαν της τὸν πόνον τῆς ἀγάπης,
νὰ μὲν ἀλαζονεύεται διὰ τὸ πολύν της κάλλος." | f 42 r°
τὰ λόγια αὐτὰ ὡς ἔλεγεν ἐκεῖνος μετὰ πόθου,
ή κόρη ἡ ὡραιοτικὴ ώραν μεσημερίου
στὸν ἥσκιον ἐπαραδιάβαζεν εἰς τὰ δεντρὰ ποκάτω

670 τριγύρου της ἐστέκασιν οἱ βάγιές της ὅλες, ὅλες καλὲς καὶ βγενικές, ὅλες ξεχωρισμένες. ὀρίζει πιάσασιν χορὸν διὰ νὰ παραδιαβάση. τὸ κίνημαν, τὸ λύγισμαν καὶ τὸ ἀνάβλεμμάν της ἔκαιεν καὶ τοὺς ἔρωτες καὶ κατεΦλόγιζέν τους.

675 καὶ ή ἀκαταδούλευτος, ή ἐξεχωρισμένη,
γλυκὺν τραγούδιν ἤρχισεν, ἔμορΦον, πανωραΐον
,,"Εδε Φλισκίνα καὶ νερὸν εἰς ἔρωταν | καὶ εἰς κάλλος, f 42 v°.
κἔδε παράδεισος καλὸς καὶ πόθου περιβόλιν
καὶ τὸ λιβάδιν ἤνθησεν τριαντάΦυλλα τοῦ κήπου,

(180 καὶ ρόδα καὶ μυριστικὰ καὶ δάΦνες καὶ μυρσίνες
κέδε πανώριον κἔμορΦον καὶ πόθου περιβόλιν.
βούλεται κάτις εἰγενικός, θέλει νὰ τὸ τρυγήση,
ἄλλ' οὐ μὴ κλίνω κεΦαλὴν καὶ πέσω εἰς ἀγάπην,
ἀλλ' οὐδε εἰς ἀγούρου ἀγκάλες νὰ ἔμπω ἔδε πόθου περιβόλιν.

685 οὐ μὴ δέσω τὰ χέρια μου, οὐ μὴ τὸν προσκυνήσω, ἀλλὰ ὡς ἔμορΦον Φυτὸν νὰ στέκω καὶ νὰ θάλλω f 43 r°.
καὶ ὅταν τὸ ἐξεφῆκεν τὸ τραγούδιν τοῦτο, ροδόσταμμαν ἐνίΦτηκεν ἀπέσω ἐκ τὴν Φλισκίναν

690 καὶ οἱ κόρες ἐχορεύασιν σὰν ἦσαν μαθημένες.
ἐκείνη ἐχωρίστηκεν παρέξω ἐκ τὰς κοπέλες,
καὶ πέφτει στὸ κρεββάτιν της καὶ θώρειεν εἰς τὰ ἄνθη·
καὶ εἰς τὴν χρουσὴν τὴν πλάτανην εἶδεν ἕναν γεράκι,
μέγαν, μουρτάτον, ἔμορφον, ὁλόκαλον, ώραῖον·

695 καὶ γέρτην ἀκ τὴν κλίνην της καὶ πάγει στο γεράκιν, ἐξήπλωσεν τὰ χέρια της τάχατες νὰ το πιάση, καὶ ἐκείνο λέγει προς αὐτὴν ἀνθρωπινὴν λαλίτσαν f 44

Après 662, en rouge: δ ᾿Αχιλλεὺς παρακαλεῖ τὸν Ἦρωταν. — 677. Après le mot μρωταν, en fin de page, écrit à l'encre rouge: τραγούδιν, mot qui serait à sa place après 676.

, Αὐτοῦ στέχου καὶ Θώρειε με, μὴ θαρρῆς νὰ μὲ πιάσης· ἐγὧμαι τὸν κενοδοξεῖς, "Ερως, μέγας δυνάστης·

700 ἐγὦμαι ποῦ σ' ἐνέθρεψα καὶ δῶκα σε αἰτὰ τὰ κάλλη καὶ πῶς ἐτόλμησες ἐσὺ νὰ μὲ ἀναντρανίσης; ἀμμὲ δὲν σὲ κατηγορῶ ὅτι ἀκόμη οἰδὲν ἐπειράστης. ἤξευρε, λέγω σέ, ξαθή, τὲς χάριτες ἁποῦ ἔχεις, τἀρωτικὰ καὶ τὰ γλυκειὰ καὶ τάμορθα σου κάλλη.

705 του κόσμον όλον ἐγύρευσα τίς νὰ τὰποκερδέση,
καὶ δὲν ηὖρα ἄλλον ἄγουρον εἰς τον κόσμον όλον,
μόνον αὐτον τον ἄγουρον τον λέγουν ᾿Αχιλλέαν
ἔχει | καὶ κάλλος θαυμαστόν, ἀνδρειὰν ἐξεχωρισμένην, f 44 τ°.
καὶ εἰς τὴν καρδιάν του ἐβάλασιν τὴν ἐδικήν σου ἐρωτοαγάπην,

·710 καὶ καίεται ή καρδία του καὶ πάντα δαπανάται καὶ νά, σαγίττας πλήρωμα καὶ νὰ τὸ ἐγγνωρίσης." καὶ δόξεψεν καὶ δώκεν τὴν εἰς τὴν καρδιὰν ἀπέσω, καὶ ἀπὲ τὰ δέντρα ἐπέτασεν κὲχάθην ἀπὸ μπρός της καὶ ἐκείνη ὁποῦ ἐκαυχάτον γοργὸν ἔπεσεν εἰς ἀγάπην,

715 καὶ τότε γνώρισεν γραφήν, δύναμιν τῶν ἐρώτων.
ἔκλαψεν καὶ ἐστέναξεν καὶ γράφει εἰς ἐκεῖνον | f 44 v°.
,,, Έκαμεν ὁ "Ερως, κύρις μου, θέλημαν ἐδικό σου,
καὶ μέναν ἐξεστράτισεν στὴν ἐδικήν σου ἀγάπην
τὸν νοῦν μου τὸν ἀδούλωτον ἐκατεδούλευσές τον,

720 τον πύργον της καρδίτσας μου, τον ύψηλον καλ μέγαν,
τον ἐκαυκούμουν πάντοτε κανεὶς νὰ μὴ τον χαλάση,
"Έρως σαίτταν ἔσυρεν καλ κατεχάλασέν τον
καλ εἰς πόθον της ἀγάπης σου ἔΦερεν τὴν ψυχήν μου.
καλ ἂν οὐκ ἐδῶ τὸ κάλλος σου, ἐκύρις μου, εὐγενικέ μου,

725 τώρα ποθαίνω, χάνομαι, τώρα ψυχή μου εβγαίνει ἀρνοῦμαι καὶ | τὸ γένος μου καὶ τὰ καλὰ τὰ έχω f 45 το καὶ τὸ κορμί μου δίδω το σήμερα εἰς ἐσένα, καὶ εἰτι θέλεις κάμε με, έχεις με ἐξουσίαν." ἐκεῖνος ὡς ἐδέκτηκεν τῆς κόρης τὸ πιττάκιν,

730 εχάρην ή καρδία του, κεχάρην ή ψυχή του,
καὶ τοὺς ἀγούρους του ἔκραξεν, ἔτσε τοὺς συντυχαίνει·
,,Πεθύμιον τῆς καρδίτσας μου καὶ πόνον τῆς ψυχῆς μου,
δι' ἐμέναν ἀγρυπνήσετε τούτην τὴν νύκταν ὅλην·
καὶ μηδὲν εἰπῆτε, ἀγοῦροι μου, εἰς πόλεμον σας θέλω, | f 45 v°.

735 ἀλλ' ἔχω έωτοπόλεμον καὶ πόθον τῆς ἀγάπης· ἐκεῖνον τὸν ἐπιάσαμεν, εἰδετε, βασιλέα,

Après 716, en rouge: ή κόρη έγραψε πιττάκι εἰς τὸν ᾿Αχιλλ[έα]. — Après 731, en rouge: ὁ ᾿Αχιλλεὺς συμβουλεύεται μὲ τοὺς δώδεκα.

την θυγατέρα του άγαπῶ, θέλω νὰ την Φιλήσω."
καὶ εἶς ἀπὲ τοὺς δώδεκα ἐγέλασεν καὶ λέγει
,,Οὐκ ἔλεγά σε, δέσποτα, τοὺς ἔρωτας μὴ βρίσης;

- 740 τώρα νὰ νοιώσης τὴν δύναμιν τὴν. ἔχουν,
  ἀλλ' ὅρισε καὶ ἂς ὑπάγωμεν καὶ εἶτι θέλεις κάμε."
  ὁρίζει, ἐκαβαλλίκευσαν οἱ δώδεκα Φαρία
  καὶ κείνου πάλιν ἔστρωσαν μαῦρον ὥσπερ ἐλαίαν.
  ἀλλὰ καὶ ὁ ἥλιος ἐβασίλευσεν, ἡ ἡμέρα ἐβραδυάσεν,
- 745 οί ἔρωτες ἐπέτουνταν | εἰς τῶν δενδρῶν τοὺς κλώνους, f 46 r°. ἄνεμος ήμερούτσικος ἔκρουσεν τὰ δέντρα, ἔτρεχεν τὸ νερούτσικον ἀπὰ τῶν δεντρῶν τὰς ρίζες ἤσαν ὅλα χαριτωμένα καὶ χορτασμένα.
  καὶ ή κόρη μέσα ἤστεκεν, ἔλεγεν μυριολόγιν,
- 750 και ἐκδέχετον τὸν ἄγουρον νὰ ἔλθη νὰ τὴν συντύχη.

  δλίγον ἐκουράστηκεν, ἔπεσεν εἰς τὴν κλίνην.

  καὶ εἰς τὴν χρυσὴν τὴν πλάτανην ἐκάθισεν ἀδόνιν,

  καὶ νἇπες ὅτι ἐκάθετον καὶ ἔκλαιεν διὰ τὴν κόρην.

  ἐκείνη ἀπὲ τῆς κλίνης της πάλιν ἀνεσηκώθην
- 755 καὶ τὸ ἀδόνιν ἔλεγεν μετὰ πολλὰ | τὰ δάκρυα f 46 v°.
  , ᾿Αδόνιν μου πολύπονον, ἐρωτικόν μου ἀδόνιν,
  εὐχαριστῶ σε, ἀδόνιν μου, ὅτι πονεῖς διὰ ἐμένα,
  καὶ θλίβεσαι καὶ συμπονεῖς τοὺς ἐδικούς μοὺ πόνους."
  ἔτσε σὰν ἐσυντύχαινεν ἡ κόρη με τὰδόνιν,
- 760 γλήγορα κτύπον ἤκουσεν τῶν δυνατῶν Φαρίων καὶ ὁ καιρὸς ἐλαχεν ώρα μεσονυκτίου, ἤτον τὸ Φέγγος ἔμορΦον, ἡ νύκτα μερωμένη, ἕτοιμα λιγοθύμησεν, πέΦτει εἰς τὴν Φλισκίναν. ἐκεῖνος ἐτριγύριζεν ἀπέξω ἀπὲ τὸ κάστρον,
- 765 ἀπε το Φάριν του ἐπέζευσεν καὶ πιάσεν το κοντάριν. f 47 r°. ώς λέων ἀντεπήδησεν καὶ τίναξεν ώς δράκος, καὶ το κοντάριν ἔμπηξεν καὶ πήδησεν ἀπέξω καὶ ή κόρη δεν το ἤξευρεν ὅτι ἀπέσω ἦμπεν, καὶ εἰς ἔννοιαν ἤμπηκεν το πῶς νὰ τοῦ συντύχη.
- 770 εἰς τοῦ πλατάνου τὸν κορμὸν εἶδεν τὸν ἀγουρίτσιν, εἰς μιᾶς ἐλιγοθύμησεν, ἔπεσεν εἰς τὰ ἄνθη· ἐκεῖνος τρέχει ὀγλήγορα, πιάνει τὴν ἐκ τὸ χέρι· ἔτρεμεν ή καρδία του βλέπων τοιοῦτον κάλλος· περιλαμπάνει τὴν σΦικτά, γλυκειὰ καταΦιλεῖ την.
- 775 ή κόρη πάλιν έκαμεν έτσε σὰν κάμνει έκείνος,

750. Entre τήν et συντύχη le mot ἐπάρη raturé. — 760. Le mot κτύπον est précédé de ήκου, raturé.

f 47 v°.

όξον οὐδεν ἐθέλησεν τίποτε διὰ νὰ κάμη Ίνα μηδεν ἀγαπηθοῦν πλειότερα εἰς ἀγάπην καὶ εἰς τὴν κλίνην πέΦτουσιν ἀντάμα καὶ οἱ δύο. καὶ ἐκ τὰ πολλὰ Φιλήματα καὶ τὰς περιπλοκάς των,

- 780 τὰ δέντρα τὰ ἀμίλητα νὰ εἶπες καὶ ἀδονοῦσαν.
  καὶ ὅταν ἦλθεν ἡ αἰγὴ ἡ κόρη τὸν ἐλάλει
  ,, Ἐγείρου, χρουσοΦτέρουγε Φάλκονα, ἀπὲ τὴν κλίνην
  ἄγωμε στὴν μητέρα σου, τὴν πολυποθητήν σου
  αὔριον ἔλα γρήγορα, ἐγὰ ἀναμένειν θέλω."
- 785 καὶ ώς ἀετὸς ἐπήδησεν, ἐξέβην ἐκ τὸ | κάστρον f 48 r°.
  καὶ τοὺς ἀγόρους του εὕρηκεν καὶ στέκεν καὶ 'νεμέναν.
  καὶ γλήγορα εὑρέθηκεν πάλιν εἰς τὰ δικά του'
  ὀλίγον ἐκοιμήθησαν, ἡ μέρα ξημερώνει,
  καὶ λέγει τοὺς ἀγούρους του ,, Ἑλᾶτε, καλοί μου Φίλοι,
- 790 στρατιώτες ἀντρειωμένοι μου, ποῦ εἶστε πιστοὶ εἰς ἐμένα.
  σήμερον ὰς ὑπάγωμεν νὰ Ἰδωμεν την κόρην
  καὶ νὰ θαυμάσετε καὶ ἐσεῖς τὸ ὡραιοτικόν της κάλλος."
  καὶ μίαν στολην ἐβάλασιν οἱ δώδεκά του ἀγοῦροι
  ἔμορΦα χρουσοπράσινα εἶχαν ἀπανωφόρια,
- 795 καὶ χρουσοπράσινα | χρουσὰ εἰχασιν κουρτσουβάκια. f 48 v°. εφόρεσαν καὶ οἱ δώδεκα ὁλόχρουσους στεφάνους. ό δὲ ᾿Αχιλλεὺς ὁ Θαυμαστός, ὁ ἐξεχωρισμένος, ἄσπρον βλαττὶν ἐφόρεσεν μετὰ χρουσὰ πουλία καὶ ἀπανωφόριν κόκκινον μετὰ λιθομαργάρων.
- 800 στολίσματα χρουσοπράσινα μετὰ ἀετοὺς μεγάλους, καὶ πτερνιστήρια χυμευτὰ μὲ τὸ μαργαριτάριν Φαρὶν ἐκαβαλλίκευσεν ἄσπροῦ ὡς περιστέριν, σέλλαν εἶχεν ὁλόχρουσην, χρουσήν, μαλαμματένην. τὰ ἐντεληνοπροστέλινα καὶ ἡ κεΦαλαρέα

f 49 r°.

- 805 κόκκινα συρματένα 'σαν, ξεχωριστὰ τοῦ κόσμου μετὰ χρουσὰ ἀετόπουλα καὶ τὰ χρουσὰ λεοντάρια: καὶ πλουμία θαυμάσια εἶχεν ἡ σέλλη ὅλη καὶ ὀξεῖα εἶχεν τὸ Φαρίν του τὰ ὀνύχια καὶ τὰ κότσια τοῦ Φαριοῦ μὲ τὸν χένναν βαμμένα,
- 810 καὶ γατάνια όλόχρουσα εἰς τὴν ὀρὰν καὶ εἰς τὴν χιότην καὶ ή σέλλα ὅλη ἔλαμπεν ὡσὰν αὐτὸν τὸν ἥλιον μὲ Φοῦντας όλοκόκκινας καὶ χρυσαργύρους κόμπους, καὶ μίαν μεγάλην ἔμορΦην εἶχεν ἔμορΦην Φοῦνταν εἰς τοῦ Φαριοῦ | τὸν τράχηλον μὲ δώδεκα Φοινίκια. f 49 v
- 815 ἐδώκαν τὰ παιχνίδια, γοργὸν καβαλλικεύουν· ἤτον ὁ ἥλιος τὸ πουρνόν, Μαΐου τὲς ἡμέρες· καὶ ὅσοι καὶ ἀν τὸν ἔβλεπαν, ἐστέκαν καὶ σκοποῦσαν,

ελέγασιν ,, Έκ τοὺς οὐρανοὺς ἄγγελος ἐκατέβη."
τοῦ μαύρου παραδιάβασες, τῶν κουδουνιῶν ὁ κτύπος,

820 ἐκείνου τὸ ἀναντράνισμα, τὸ ἔμορφόν του σχήμα,
τῶν νεῶν τὰ θαυμάσια τῶν θαυμαστῶν φαρίων,
τίνος ψυχὴ νὰ μὴ βρεθῆ νὰ μηδὲν γένη δοῦλος εἰς ἐκείνον;
τότες ἐπήγασιν κοντὰ στῆς κόρης τὸ | κουβούκλιν, f 50 r°.
ἐσύντυχεν τοὺς δούλους του τοὺς δώδεκα του ἀγούρους.

825 ,,Δράμετε, πιλαλήσετε, εμπρός ἀμέτε κείθεν,
νὰ ρίξη κόρη το βλέμμαν νὰ στέκη νὰ σε βλέπη καὶ εγὰ εξοπίσω μοναχός νὰ γκράξω νὰ περάσω,
καὶ τὴν καρδιάν της σύρριζην όλην νὰ ξανασπάσω."
ἐκέντησαν οἱ δώδεκα καὶ πέρασαν σὰν εἶπεν.

830 ή κόρη δταν ήκουσεν τοὺς κτύπους τῶν Φαρίων, δλες οι βάγιες ἤβγασιν καὶ στέκουν καὶ Ξωροῦσιν, καὶ ποιὸς ἀπὸ τοὺς δώδεκα νὰ ἔναιν ὁ ἀΦέντης | f 50 v°. μίαν γὰρ ἔχουσι ὅλην τὴν Φορεσίαν. καὶ τότες ἐνεντράνισεν ἡ κόρη πρὸς ἐκείνους,

835 ἐκέντησεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς τὸν ἄσπρον τὸν Φουδούλον, χαμογελῶν ἐπέρασεν ἐμπρὸς ἀπὸ τὴν κόρην· ἡ κόρη τὸν ἐγνώρισεν τὸν νέον τὸν ἠγάπα, ἕτοιμα βρέθην ἄφωνος, ἐλιγοθυμημένη· ὅσοι τὴν εἶδαν ἐἴπασιν τὶ ἀπέθανεν ἡ κόρη·

840 ἐὰν εἴδασιν οἱ δώδεκα καὶ ἤρχετον ὁ νέος ὅλοι ἀντάμα πέζευσαν, πέφτουν καὶ προσκυνοῦν τον. οἱ ἀρχόντισσες οἱ εὐγενικὲς παρακαλοῦν τὴν κόρην ,,Κυρά μου, σήκου, στό χασ' τον καὶ καταχόρτασέ τον | f 51 r°. ἰδὲ τὴν ἑλικίαν του, τὸ θαυμαστόν του κάλλος.

845 χαρὰ ποῦ τὸν ἐγέννησεν αὐτὸν τὸν ἀγουρίτσιν ἐτοῦτον πρέπει πάντοτε νὰ χαίρεται μετά σου." ἐκείνη δὲν ἐστάθηκεν νὰ στέκη νὰ τὸν βλέπη, στέφανον πλέκει γλήγορα μὲ τὰ δικά της χέρια ἀπ' δλα τὰ μυριστικὰ καὶ τάθη τοῦ περιβολίου,

850 ἔβαλεν καὶ τριαντάφυλλα καὶ ἀπ' ὅλα ὅσα εἶχεν, ἐκράτειεν το εἰς τὰ χέρια της καὶ ἤστεκεν σὰν ἄστρον, τὸν ᾿Αχιλλέαν ἔβλεπεν τὸ ποῦ παραδιαβάζει, καὶ | ὡσὰν ἐψικεύγουσιν τὸν ᾿Αφροδίτην ἄστρα, f 5 l v°. ἔτσε ἐτριγυρίζασιν τὸν ἄγουρον οἱ νέοι.

855 δλίγην ώραν έκαμαν, εστράφησαν οί δώδεκά του άγουροι, καὶ οί δώδεκα προσκύνησαν την κόρην ώσὰν πρέπει. ἐκείνος ἐξοπίσω τους στέκει καὶ ἀναρωτά την

Après 856, en rouge: δ `Αχιλλεὺς πικαλών μουαχός, στέκει καὶ ἀναρωτά τὴν κόρην.

,,Τί κάμνεις, κόρη εὐγενική, παρηγοριὰ τῆς ψυχῆς μου;" ,,Καλὰ εἶμαι, ἀΦέντης μου, διὰ τὴν πολλήν σου ἀγάπην."

860 καὶ κεΐνος πάλιν λέγει της: ,,Ψυχή μου καὶ καρδιά μου, ſ 52 r°.
τὸ μεσονύκτιον ἔρχομαι, κόρη, στὸ περιβόλιν
καὶ βλέπε, κόρη εὐγενική, βλέπε μὴ μὲ προδώσης.
τοῦτο δὲ λέγω καὶ πληροφορῶ, καὶ λέγω σέ το μὲ ὅρκον
ἐὰν ἔξω ἀπὲ τὸν κῆπον σου φουσσάτα νὰ βρεθοῦσιν,

865 καὶ κάθομαι εἰς τὸν μαῦρον μου, καὶ εἶμαι εἰς κάμπον ἔξω, γνώριζε ὅτι οὐδὲν μὲ ἐντροπιάζουσιν ἐὰν εἶνιν μυριάδες. ἐὰν δὲ εὕρουν με εἰς τὴν κλίνην σου μέσα στὸ περιβόλιν, ώσὰν γυναῖκαν ἄνανδρον θέλουσίν με σκοτώσει."
καὶ ἡ κόρη τότε στέναξε, τὸν ἄγουρον ἐλάλει.

-870 , Θλίβομαι ὅτι δὲν ἱ ἐγνώρισες τὴν τόσην μου ἀγάπην, ſ 52 v°. τὴν ἔχω, ἀΦέντη, εἰς ἐσὲν καὶ καταχαίρομαί σε, ἀλλ' ἔχει ὁ νοῦς σου διάσταξιν, Θέλεις νὰ μὲ ὀνειδίζης, καὶ κάμνεις με καὶ θλίβομαι, πικρίες μὲ ποτίζεις. τοῦτο δὲ πληροφορῶ δι' ἐσέναν νὰ ποθάνω,

875 ἐσέναν ἔχω ἀπὸ σήμερον πατέρα καὶ μητέρα,
ἐσύ 'σαι ή καρδία μου, ἐσὺ εἶσαι ή ψυχή μου,
δούλη σου ἐτάκτηκα πάντα, θαρρῶ νὰ μὴ σὲ θλίψω."
καὶ ώσὰν τοῦ τὰ ἔλεγεν αὐτά, ρίκτει καὶ τὸ στεφάνιν,
καὶ κεῖνος τὸ ἐδέκτηκεν καὶ κατεφίλησέν το,

880 ξτοιμα 'νεκεφάλισεν καὶ λέγει της, τῆς κόρης f 53 r°.
,, Έγὼ νὰ δώσω χάρισμαν ἐδῶ νὰ μὲ θυμοῦνται."
τὰπελατίκιν ἔσυρεν, τὸ ἔμορφον ἐκεῖνο,
καὶ τίναξεν τὸ χέριν του καὶ κτύπησεν τὸ κάστρον,
καὶ ἀπὸ πάνω κάτω ράγισεν τὸ δυνατὸν τὸ κάστρον.

885 καὶ κέντησεν τὸν μαῦρον του, ἔφθασεν τοὺς ἀγούρους, καὶ οἱ ἀγοῦροι πάλιν λέγουν τον ,,Καλὰ οὐδεν ἐποῖκες 
ὰν τὸ ἰδοῦν τἀδέλφια της, πάντα θέλουν τὴν βλέπει. 
ὅμως διὰ νὰ θαυμαστοῦν τὴν πολλήν σου ἀντρείαν 
καλὰ ἔκαμες, δέσποτα, πάντα νὰ σὲ Φοβοῦνται." | f 53 v°.

890 ἔσωσαν εἰς τὰ σπίτια του καὶ γλήγορα πεζεύγουν, δρίζει, 'βάλαν τράπεζαν ἀντάμα νὰ δειπνίσουν' καὶ ὅλοι τους ἐτρώγασιν, ἐχαίρουνταν ἀλλήλως, καὶ ἐκεῖνος τότε κάθετον καὶ ἦτον χολιασμένος. καὶ οἱ γονεῖς τὸν ἐρωτοῦν' ,,Τί ἔχεις, τί στενάζεις;"

895 ή μάννα του τὸν ἔλεγεν μετὰ πολλὰ τὰ δάκρυα.
,Παιδί μου, Φῶς μου καὶ ζωή, καὶ Φῶς τῶν ὀμματιῶν μου, εἰπέ με τί ἔναι τὸ πονεῖς καὶ δὲν με συντυχαίνεις; ὰν ἀγαπῷς καὶ θέλεις την αὐτὴν τὴν βασιλείαν, μετὰ χαρᾶς τὴν ἔπαρε καὶ | ἔχε τὴν εὐχήν μας." f 54 r°.

Verhand, Kon. Akad. v. Wetensch. Nieuwe Reeks, Dl. XIX. No. 8.

- 900 καὶ ἐκεῖνος λέγει πρὸς αὐτὴν μετὰ μεγάλης θλίψης ,,"Αφης με, μάννα μου, ἄφης με, δεν θέλω γὼ νὰ φάγω ἐγὼ χαρὲς πολλὲς ἔχω καὶ σὺ πονεῖς διὰ μένα."
  καὶ ὡσὰν τὰ λέγασιν αὐτά, ἦρτεν καὶ ἡ ἐσπέρα.
  ἦτον ἡ νύκτα ὁλόφεγγος, πηδοῦν, καβαλλικεύουν,
- 905 ἀρματωμένοι δυνατά, καλὰ λουρικιασμένου μοῦντον ἐκαβαλλίκεψεν, ἐκεῖνον τὸν ἐγάπα ἄσπρον εἶχεν εἰς ἔρωτες, μαῦρον εἰς τοὺς πολέμους.
  καὶ πιάσασιν τὴν στράταν τους καὶ πάσιν εἶς τὴν κόρην.
  καὶ ὅταν ἐκον¦τέψασιν ἐκεῖ κοντὰ στὸν τεῖχον f 54 v°.
- 910 ἤρχισεν καὶ τραγούδησε μετὰ χαρᾶς μεγάλης ,,, Μετὰ τὸ Φέγγος ἔρχομαι στὸν κῆπον σου, κυρά μου, εὐγενική μου, ἔξύπνησε, πολλὰ μηδὲν κοιμᾶσαι, καὶ δός με ἀπὸ τοῦ κήπου σου μῆλα νὰ τὰ τρυγήσω, καὶ ὑπόκλινε καὶ τὴν κορΦήν, τοὺς κλάδους καὶ τὰ ἄνθη
- 915 καὶ δός με ἀπὸ τοῦ κήπου σου μῆλον, ἀΦέντριά μου, εὖγενική μου καὶ καλή, σήκου καὶ ἀνάμενέ με, ξανθή μου, μὴ κοιμᾶσαι.

τον αναμένεις έρχεται προθύμως είς τον κήπον ( κόρη, ας χορτάσω γλυκασμον έρωτικής αγάπης."

f 55 r°.

- 920 καὶ τὸ τραγούδιν ἔλεγεν, ἦλθε κοντὰ εἰς τὸν τεῖχον καὶ τὸ τραγούδιν ἤκουσεν καὶ νοίωσεν τὸν ἡ κόρη, καὶ τρόμαξεν ἡ καρδία της διὰ νὰ τὸν περιλάβη. ἐκεῖνος πάλιν ἐτοιμα ἐπήδησεν ἀπέσω ἐΦόρειν ἐσωλούρικον, ἔκαμεν κτύπον μέγαν.
- 925 καὶ ή κόρη τότε νόησεν ὅτι ἀπέσω ἦμπεν.
  ἐκεῖ συνεπαντίκτησαν στὴν μέσην τοῦ περιβολίου·
  σφικτὰ περιλαμπάνουσιν, γλυκειὰ καταφιλοῦσιν,
  καὶ περπατοῦν καὶ ἔρχουνται οἱ δύο εἰς τὴν κλίνην. | f 55 v°.
  δ ᾿Αχιλλεὺς ἐθαύμαζεν τὰ κάλλη τάχει ὁ κῆπος.
- 930 τὰ δέντρα καὶ τὰ κάλλη του, τὴν πλάτανην ἐκείνην,
  τὴν θαυμαστην τὴν πλάτανην καὶ πάλιν θαυμασίαν,
  ἐκείνην τὴν ἐδιάλυσεν ἐμπρότερα ὁ λόγος.
  μὲ τὰ πολλὰ Φιλήματα καὶ τὰς περιπλοκάς των,
  ὁ ἔρως τὸν ἐνίκησεν νὰ κάμη τὸ θέλημάν του,
- 935 καὶ δλόγυμνην τὴν ἔγδυσεν μετὰ τοῦ ποκαμίσου, καὶ μετὰ πόθου ἔκαμεν ὅλην τὴη ὄρεξίν του.
  καὶ τότε λέγει πρὸς | αἰτήν ,, Καρδιά μου, ἂς ὑπάμεν." f 5 G r°.
  ἐκείνη ἀπὲ τὰγκάλια του δὲν ἤθελε νὰ γέρθη,

Après 910, en rouge, le mot τραγούδι. — Après 934, en rouge: ὁ ᾿Αχιλλεὺς καὶ ἡ κόρη γυμνοὶ εἰς τὰν κλίνην.

άλλ' ώς Φυτον ἐκλίνετον, καὶ εἶχεν τοῦ πόθου πόνους 940 ώσὰν κισσος εἰς το δεντρόν, ἔισε τον ἐνεπλάκην, καὶ ἦτον πολυαγάπητη ἡ κόρη εἰς τον νέον. ἀλλ' ὁ καιρος το ἔδιδεν νὰ Φύγουσιν ἀπέκει το κάστρον εἶχεν ἔσωθεν σκάλας τὲ καὶ καμάρας, καὶ κεῖνος κάτω ἐπήδησεν, πηδᾶ, καβαλλικεύει,

945 καὶ πρὸς τὴν κόρην ἐλεγεν , "Ελα κόντα στὸν τείχον στόχασε, κόρη εὐγενική, στὰ χέρια μου νὰ πέσης." καὶ βλέπει τὸ ποῦ | ἤστεκεν καὶ πέφτει εἰς ἐκείνον f 56 v". ἐκείνος στὰς ἀγκάλες του ἐδέκτηκεν τὴν κόρην, περιλαμπάνουσι σφικτά, γλυκειὰ καταφιλούσιν,

950 καὶ τότε τὰ ματάκια της ἐκλάψασιν τῆς κόρης, καὶ μὲ τὰ δάκρυα τὰ πολλὰ τὸν νεώτερον ἐλάλει , 'Εσ' εἶσαι μήτηρ καὶ πατήρ, οί συγγενεῖς καὶ Φίλοι, καὶ ἀδελΦὴ καὶ ἀδελΦὸς καὶ Φῶς μου καὶ ζωή μου." καὶ τότες πάλι ὁ νεώτερος παρκγορά τὴν κόρην,

955 την έμορφην και είγενικήν, του κόσμου έξεχωρισμένην·
,, Έσ' είσαι Φώς τών δμματιών μου, ζωή μου | και πνοή μου, f 57 r°.
καρδιάς, ψυχής μου σύστασις, του νου μου ή ἀγάπη."
και όταν έπαρηγόρησε την λυγερην ὁ νέος,
στοέφεται είς τους δώδεκα, τους δυνατους έκείνους·

960 τον Πάντουρκλον εχώρισεν μετὰ συντρόφων πέντε, καὶ ἐλεγεν τον Πάντουρκλον ,,Πιστότατέ μου φίλε, ἀγαπημένε συγγενή, δυνατέ μου ἀνδρειωμένε, ἔπαρε τὴν καρδίαν μου, το φῶς μου, τὴν ζωήν μου, μετὰ τοὺς πέντε δυνατοὺς συντρόφους καὶ ἀδελφούς σου

965 ἐξεχωρίσετε ἐμπρός, στοὺς ἐδικούς μου | ἀμέτε· f 57 v°.
ὀλίγον γὰναμένω ἐδῶ μετὰ τοὺς ἄλλους πέντε,
μὴ ἔλθουσιν καὶ διώχουν μας καὶ γελαστῶ πολλάκις."
καὶ γλήγορα ὁ Πάντουρκλος πεζεύει μὲ τοὺς ἄλλους
καὶ προσκυνοῦν τον χαμηλά, κάμνουν τὸ θέλημάν του

970 καὶ πῆρεν την ὁ Πάντουρκλος ὁ πολυαγαπημένος.
καὶ τὴν αὐγὴν ἐσώσασιν εἰς τοὺς γονεῖς τοῦ νέου,
καὶ οὐκ ἐνοίωσέν τους κανεὶς ἀπὸ τοὺς ἐδικούς του.
ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐπέμεινε μετὰ τοὺς ἑξι μόνον |
καὶ τραγουδίτσιν ἤρχισεν κοντὰ εἰς τὸ κουβούκλιν

975 εδώκαν κιθάραν έμορΦην κοντὰ εἰς τὸ καστέλλιν·
,,Πουλάκιν ηὖρα στὸ κλουβίν, ἀμάθητον εἰς πόθον,
ἀπείραστον, ἀγνώριστον τοῦ ἔρωτος τῆς ἀγάπης·
καὶ τὸ πουλάκιν ἤρπαξα καὶ τὸ κλουβίν ἐΦῆκα
ἔρημον καὶ ὁλόΦκαιρον· καθόλου δὲν Φοβοῦμαι."

.980 και την Φωνην εκούσασιν οί άδελΦοι της κόρης

f 58 r°.

πηδούν, καβαλλικεύουσιν μετά τὰ, δάκρυα ώς σφήκες εξεπήδησαν μετά πολλά Φουσσάτα | f 58 v°. και δ 'Αχιλλεύς εσύντυχεν τους έξι εδικούς του , Απέξω τους γυρίζετε νὰ μὴ ἔχουν ποῦ νὰ Φύγουν και μεν άφητε μοναχόν, να χαιρωμαι στην μέσην 985μόνον βλέπετε μη σκοτωθούν οί γυναικαδελφοί μου, καὶ θλίψω τὴν ἐρωτικήν, τὴν πολυποθητή μου μη θλίψω την καρδούλα μου, μη θλίψω την ψυχήν μου." ώς δράκος κτύπον έκαμεν, ώς λέοντας έβρουχίστην, καὶ όλοι ἐΦοβήθησαν ἐκ τῆς Φωνῆς του μόνον τρόμον ἐτρέμασιν πολύν καὶ Φόβον ἐΦοβοῦνταν, του μαύρου επιλάλησεν και μπήκεν είς την μέσην. τριακοσίους έρριξεν ώστε να διάβη μέσα, καὶ πάλιν εἰς τὸ γύρισμαν άλλους πεντακοσίους ώς χόρτον τοὺς ἐθέριζεν καὶ ἐκατέκοΦτέν τους. έγυριζεν ώς άετος και πήδαν ώσαν πάρδος. έφωναξεν, και έκ της φωνής επέφταν και άρρωστούσαν, οὐδε καθόλου εύρίσκασιν άδειαν διὰ νὰ Φεύγουν. έΦήκεν κένεπαύτησαν, κέξέβησαν παρέξω. 1000 τὸ ἀπελατίκιν ἔσυρεν καὶ πάλιν ἐκατέβην νὰ τοὺς Φονεύση δλόπασι καὶ πάλιν ἐλυπήθη, f 59 vo. καὶ τὰ Φαριά τους Εκρουεν ἀπάνω στες καπούλες καλ ελς μιάς ενευροκόπαν τα με τούς καβαλλαρίους.

καλ είς απ' εκείνους επεκότησεν δ κάλλιος ανδρειωμένος, άποτολμά και δώκεν τον στο στήθος κονταρέαν. 1005

καθόλου δεν τον έσεισεν απάνω από την σέλλαν, άλλ' ώς αδάμας ήστεκεν ασάλευτος στην σέλλαν. ώσὰν ὁ μέρμηγκας έχει δύναμιν ἐμπρὸς εἰς τὸ λιοντάριν ἔτσε | καὶ ὁ δυνατὸς ἐκεῖνος στρατιώτης πρὸς τὸν Αχιλλέαν,  $m f\,60\,r^o.$ 

1009α του Φοβερόν, του δράκοντα, του λέου.

όμως εστράφην ήμερα, λέγει τον στρατιώτην ,,Φιλώ την κονταρέαν σου και την πολλήν σου τόλμην δμως ακόμη ουκ έμαθες να κρούς τας κονταρέας. ἐμένα Φιλοτίμησε ξενιάσματα μεγάλα, τίποτες αν έχεις ακριβόν, και γω να σε τες μάθω."

1015 Έναν ποντάριν ἐπίασεν, ἐπέντησεν τὸν μαῦρον, καλ κονταρεὰν τὸν ἔδωκεν καλὴν ἀπὸ καρδίας· δοξόβολον τὸν ἔρριξεν ἀπάνω ἐκ τὸ Φαρίν του | f 60 v°.

Après 999, en rouge: δ 'Αχιλλεύς μὲ τὸ ἀπελατίκιν. - Après 1003, en rouge: Ενας καβαλλάρης κρούει τον 'Αχιλλέα δυνατώς. — Après 1007, en rouge: δ 'Αχιλλευς έδέκτη την κονταρέαν του στρατιώτη; au bas de la page, après le mot έτσε, on lit: καὶ συντυχαίνει τον.

καὶ ξήπλωσεν ὁ δυνατὸς ὡς πλάτανη μεγάλη. ἐγέλασεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς καὶ λέγει καὶ γελά τον

- 1020 , Έμαθες, στρατιώτη μου, νὰ κροὺς τὰς κονταρέας· Θάμασμαν πῶς ἐγίνετον καὶ πῶς σοῦ ἤλθεν τοῦτο· ὅταν τὲς ἐμάνθανες, τότε εἰς γῆν νὰ πέΦτης·
  - Φαίνεταί με ἐντροπιάστηκες καὶ ἂν τύχη νὰ χολιάσω.
     στρατιώτη μου, μὴ τὸ ἐντραπῆς καὶ μηδὲ λυπηθῆς το,
- 1025 καλδς ήτον όπου σε έδωκεν και άπεδὰ νὰ πάθης."

  εκείνος, ώς με | Φαίνεται, άλλο οὐκ ἐσηκώθη. f 61 r.

  τὸν νὰ τὸν δοῦν ἐγλήγορα οἱ γυναικάδελΦοί του,

  πεζεύγουν ἐκ τοὺς μαύρους των, πέΦτουν, προσκυνοῦν τον.

  καὶ λέγουν κλπὸ σήμερον κράτησουν τὸν θυμόν σου,
- 1030 άμαν ἐτόσες χάριτες σὲ χάρισεν ἡ τυχή σου ἔχεις καὶ κάλλος θαυμαστὸν καὶ τόλμην ὡσὰν λέων ἐπῆρες καὶ στανίο μας κρυΦὰ τὴν τὰδελΦήν μας ἀπὸ σήμερον πρέπει μας διὰ νὰ σὲ προσκυνοῦμεν. | f 61 v°. καὶ σὺ χαρὲς νὰ χαίρεσαι πάντοτε μετ' ἐκείνην.
- 1035 ό θεδς σε εχαρίτωσεν και ή τύχη σου ετίμησε σε, και ήμας πρέπει μας ἀπο σήμερον στα σπίτια σου νάλθουμεν, με τον πατέρα και μητέρα μας και όλους τους εδικούς μας, τους γάμους σου να κάμωμεν μετα της άδελθης μας και να χαρουμεν εις θεδν ότι έδωκε μας τύχην
- 1040 καὶ εὐχαριστούμεν τὸν θεὸν διὰ τὴν ἀνδρειὰν τὴν ἔχεις,
  τὴν σἔδωκεν ἡ τύχη σου νὰ χαίρεσαι μετά μας."
  ώς ἤκουσεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς τούτας τὰς καλοσύνας, | f 62 r°.
  τότε ἡ ψυχή του μέρωσεν, τὸν πόλεμον ἐΦῆκεν
  καὶ γλήγορα ἐπέζευσεν, κρατεῖ, καταΦιλεῖ τους
- 1045 καὶ λέγει τους ,, Αγώμετε, ἀδέλΦια μου, εἰς τοὺς γονεῖς σας. καὶ ὅσα εἰδετε καὶ ἠκούσετε, ὅλα εἰπῆτε τῶν τα κἐλᾶτε νὰ ποιήσωμεν τοὺς γάμους τῆς καλῆς μου." καὶ ώσὰν τοὺς ἐπαρέγγειλεν, ἐκίνησεν καὶ ὑπάγει εἰς τὰ ἐδικάτου. ἡ κόρη τὸν ἐδέκτηκεν μακριὰ καὶ χαιρετῷ τον,
- 1050 στον τράχηλον του σύντομα ἐκρέμετον ἡ κόρη, σφικτὰ περιλαμπάνουσιν, γλυκειὰ καταφιλούσιν | f 62 v°. καὶ λέγει τον ἡ λυγερή ,,Πολλὰ ἤργησες, ἀφέντη, καὶ μὴ σὲ ηὖρεν τίποτε κακὸν τὸ δὲν ἐθάρρειες." καὶ γέλασεν ὁ νεώτερος καὶ λέγει πρὸς τὴν κόρην 1055 ,20ί ἀδελφοί σου ἤβγασιν, ἤθελαν νὰ μὲ πιάσουν,

Après 1023, en rouge: ὁ ᾿Αχιλλεὺς μριξε τὸν στρατιώτην χαμαὶ ἀπεβαμένον. — Après 1028, en rouge: οἱ γυναικάδελφοι τοῦ ᾿Αχιλλέως προσκυνοῦν τὸν ᾿Αχιλλέα. — 1045. ἀγώμετε corrigé en ἀγωμέτε.

νὰ μὲ κρατήσουν ἤθελαν μετὰ μεγάλης τόλμης ἀλλὰ νὰ ἔχω τὰ μάτια σου, νὰ σὲ γλυκοκερδέσω, νὰ ζῶ, νὰ ζῆς, νὰ χαίρεσαι καὶ γώ, κόρη, μετά σου, ραβδεάς, σπαθεὰς ἔχάρισα εἴτιναν ηὖρα ἐμπρός μου,

1060 ώστε νὰ μὲ ζητήσουσιν οἱ ἀδελΦοἱ σου ἀγάπην καὶ ἤκουσα τοὺς λόγους των καὶ ἔσ μιξα μὲ ταύτους, f 63 r°. σΦικτὰ τοὺς ἐπερίλαβα καὶ κατεΦίλησά τους καὶ ἔπεψα καὶ πήγασιν, κόρη, εἰς τοὺς γονεῖς σου μὲ προσκυνήματα πολλὰ σὰν πρέπει τοὺς γονεῖς μας,

1065 ώσὰν χρωστούσιν τὰ παιδιὰ νὰ δώσουν τοὺς γονεῖς τους αὔριον ἐκδεχόμεσθεν ὅλους ἐδῶ νὰ ἔλθουν πατέρα καὶ μητέρα μας, τοὺς γυναικάδελΦούς μου, τοὺς ἐδικούς σου ἄπαντας καὶ ὅλους τοὺς συγγενεῖς σου." τοῦτα ἀκούσας ὁ πατὴρ καὶ ἡ μήτηρ τοῦ ᾿Αχιλλέως,

1070 καταφιλούσιν τον υίον και χαίρονται μεγάλως | f 63 v°. επήγασιν και ήμπασιν μέσα εις το κουβούκλιν και όταν επεφάγασιν ώραν το μεσημέριν, και εχαίρουνταν ἀντάμα ώστε νὰ ξημερώση, οὐδε δείπνού Φροντίσασιν, οὐδε ἦλθαν νὰ δειπνήσουν

1075 ἀλλὰ οὐδεν ἐδύνονταν ἀντάμα καὶ οἱ δύο νὰ καταχορτάσουσιν τὰ ρωτικά τους κάλλη. ἀνέτειλεν ὁ ἥλιος, ἐπλάτυνεν ἡ ἡμέρα, καὶ ἐκεῖνοι δὲν ἢθέλασιν ἵνα τοὺς ἐξυπνίσουν καὶ ὅταν ἐξημέρωσεν, ἐλίγον ἐκοιμήθην.

1080 ή κόρη ελιγοθύμησεν στὰγούρου τες ἀγκάλες.

δ τῶν ερώτων | βασιλεὺς καὶ μέγας καὶ δυνάστης f 64 r°.

ἔπεσεν εἰς ἔρωταν καὶ ἦμπεν εἰς ἀγάπην,

καὶ ὁπ' οἰκ ἤθελεν ποτὰ τὰς νύκτες νὰ κοιμᾶται,

ἦλθεν καὶ τὸ πρόγεμαν καὶ κεῖται μὲ τὴν κόρην.

1085 κανείς οὐδεν ἐτόλμησεν Ίνα τοὺς ἐξυπνήση
οἱ δώδεκα γὰρ ἤμπασιν θαρρούμενοι εἰς ἐκεῖνον,
καὶ λέγουσιν οἱ δώδεκα ,,Σηκώσου, δέσποτά μου,
σηκώσου, γείρου γλήγορα, ἔρχεται ὁ πεθερός σου
σήκου νὰ τὸν ἀποδεκτοῦμεν μετὰ τιμής μεγάλης."

1090 καὶ δ Πάντουρκλος ἐκράτησεν τὸ χέριν τῆς Φουδούλας, | 64 v°. ἐθάρρειεν, ἔναι συγγενής, ἔναιν ἐξάδελΦός του, χαμογελῷ καὶ λέγει του, λέγει τοῦ ᾿Αχιλλέως ,,Τίς νὰ σὲ κράτειεν, δέσποτα, ἕως τὴν ὥραν ταύτην; εὐχαριστῶ τὸν ἔρωταν ὁποῦ σὲ κατακαίει·

<sup>1081.</sup> Au bas de la page, qui finit par ἐρώτων, on lit de deuxième main: δποῦ ἐκαυκᾶτον τὰ πολλά.

- 1095 νὰ μὴ καυχάσαι πάντα σου, νὰ μὴ μὲ ὀνειδίζης."
  τὰ λόγια αὐτὰ ἔλεγεν, τὴν κόρην κατεΦίλει
  ὀ 'Αχιλλεὺς καὶ ἤστεκεν πολλὴν πολλὴν τὴν ώραν
  ἐπάνω της δλόχαρος ἐκ τὴν πολλὴν ἀγάπην.
  καὶ ἐγέρτηκεν ὁ 'Αχιλλεὺς καὶ ἡ κόρη ἐκ τὸ κλινάριν
- 1100 καὶ αὐτοὶ τοὺς ἐντύσασιν ἐκεῖνον καὶ τὴν κόρην.
  πηδοῦν, καβαλλι κεύουσιν, πὰν νὰ τὸν ἀπαντήσουν f 65 τ°.
  ἀλλὰ καὶ ἡ κόρη ἐξέβηκεν μετὰ τῆς πεθερᾶς της,
  καὶ ὁ πεθερός του ἐχαίρετον καὶ ἔβλεπέν τους ἀπὸ μακρέα.
  καὶ ὅταν ἐκοντέψασιν καὶ σμίξασιν κοντά τους,
- 1105 τον άσπρον τον έρωτικον ό 'Αχιλλεύς κεντά τον, μόνος ἐπῆγεν ἔμπροσθεν, πεζεύγει, προσκυνά τους. ἐκεῖνοι ἐπεζέψασιν, κρατοῦν, καταφιλοῦν τον ή πενθερά του τον ἔβαλεν στὰγκάλια της ἀπέσω, ἐΦίλει, κατεφίλειεν τον αὐτὸν ή πεθερά του,
- 1110 καὶ τὸ πολύν του κάλλος ἔβλεπεν καὶ εἶχεν χαρὰν μεγάλην. f 65 v°. ἐπῆρεν τους καὶ πήγασιν εἰς τὸν αὐτοῦ πατέρα, καὶ ἀντάμα συντυχαίνασιν οἱ συγγενεῖς τῆς κόρης. ,, Έδε κουρτέσης ἄγουρος, ἐρωτικὸς στρατιώτης, καλὰ εἶχεν καὶ τὴν ἀκοὴν καὶ τὲς ἀνδραγαθίες."
- 1115 ἀπο θεωρίας μόνον ἔφριξαν καὶ λέγασιν ἀντάμα ,,Χαρὰ ποῦ τον ἐγέννησεν, ἔδε χαρὰ εἰς ἐκείνην, χαρὰ εἰς τὴν ὡραιοτικὴν τὴν ἔμορφην ἐκείνην , ὁποῦ τὸν ἐκολούθησεν τούτον τὸν ἀγουρίτσιν." ἐπῆγαν καὶ ἐσμίξασιν ἀντάμα | ὅλοι

f 66 r°.

- 1120 και ό βασιλεύς εφίλειεν την εδικήν του κόρην και ώσαν να την ονειδίζει χαμογελά και λέγει: ,,Κόρη μου, πώς μας έφυγες έλους τοὺς εδικούς σου και άγουρον εκολούθησες ξένον και άπ' άλλην χώραν;" ή κόρη δε τὰ μάτια της χαμαι στην γην τὰ είχεν
- 1125 καὶ τὸν γαμπρὸν ἐκράτησεν καὶ κατεΦίλησέ τον, κλίνει τῶν δύο τὰς κεΦαλάς, γαμπροῦ καὶ θυγατρός του, καὶ ἀπὸ καρδιᾶς τους εὐχίστηκεν καὶ ἀπὸ ψυχῆς του μέσα: ,,Εὐχόμεσθέν σας, παιδία μου, ἀνάπαυσις ψυχῆς μας, f 66 v°. καὶ μέλι τῆς καρδίας μου, στέμματος κληρονόμοι,
- 1130 νὰ γενήτε πολλών χρονών, νὰ γηράσετε ἀντάμα,
  νὰ γενήτε πολλών χρονών, νὰ πρατήτε τὴν βασιλείαν
  νὰ μὲν σᾶς εθρη πειρασμός, κανέναν κακὸν στὸν κόσμον,
  ἀλλὰ πάντα νὰ χαίρεστε εἰς ὅλην τὴν ζωήν σας

Après 127, en rouge: πρατεῖ ὁ βασιλεὺς τῶν δύο τὰς πεφαλὰς καὶ εὕχεταί τους καὶ κάμνει τὸν γάμουν τους.

και νὰ δῶ παιδία ἔμορΦα ἀπὲ τὰ ἐδικά σας μέλη."

1135 αὐτὸς ἦτον ὁ γάμος τους καὶ ὅλη ἡ εὐλογία:
ἀτός του τοὺς ἐσύμπλεξε, κρατεῖ, καταφιλεῖ τους:
καὶ μπρός τους | τὴν ἐφίλησεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς τὴν κόρην. f 67 τ°.
καὶ ὁ βασιλεὺς ἐγέλασε καὶ ὅσοι καὶ ἂν τὸν εἶδαν:
καὶ τότε γίνετον χαρὰ μεγάλη εἰς ἐκείνους.

1140 το μεσημέριν εζήτησαν τοῦ πεθεροῦ του οἱ στρατιῶτες
νὰ σμίξουσιν νὰ δώσουσιν ἀντάμα κονταρέας.
ἕτοιμα καβαλλίκεψαν οἱ δώδεκά του ἀγοῦροι.
καὶ ὡς τινάσσει ὁ ἄνεμος τὰ Φύλλα ἀπε τὰ δέντρα,
ἕτσε τοὺς ἐτινάξασιν οἱ δώδεκα ἐκ τὰ Φαριά τους κάτω.

1145 καὶ δ ᾿Αχιλλεὺς ἐκάθετον, καὶ ἔτρεμεν ἡ ψυχή του.
καὶ ἕνας καλὸς νέος, ἔμορφος καβελλάρης, | f 67 v°.
Φραγκόπουλος ἐρωτικός, πλούσιος, ἀντρειωμένος,
Φαρὶν ἐκαβαλλίκεψεν μαῦρον ώσὰν ἐλαίαν,
πιάνει σκουταροκόνταρον καὶ ἦμπεν εἰς τὴν μέσην.

1150 κανείς ἀπε τοὺς δώδεκα οὺκ ἠμπόρεσε νὰ τὸν ρίξη,
ἀλλὰ ὅλους ἐΦοβέριζεν ἡ κονταρεὰ τοῦ Φράγκου
καὶ δύο κοντάρια ἐσμίξασιν καὶ δῶκαν τὸν ἀντάμα,
καθόλου δεν ἠμπόρεσαν νὰ τὸν ἀποσαλέψουν.
καὶ ὁ Πάντουρκλος ἐπιλάλησεν, κρούει τον κονταρέαν

1155 καὶ δὲν τὸκ ἐπεσάλεψεν ἀπάνω ἀπὸ τὴν σέλλα.

καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐκάθετον μετὰ | τὸν ωπενθερόν του ΄ f 68 r°.

τὸν νὰ τὸν δῆ τὸν Πάντουρκλον, ἐσΦάγην ἡ ψυχή του,

καὶ ὁρίζει νὰ τοῦ στρώσουσιν τὸν μαθημένον μαῦρον καὶ ἡ κόρη τὸν ἐκράτησεν καὶ λέγει καὶ κρατεῖ τον

1160 ,, 'Αφέντη, κάθου, δυνατέ, φοβούμαι τον τον Φράγκον πολλα θωρώ τον δυνατόν, πολλά 'ναιν ἀντρειωμένος." ,, Λέγω σε, σώπα, λυγερή, μηδεν με φοβερίζης αν ου σ'εγάπουν τα πολλα και πόθουν σε μεγάλα, μιὰν σφοντυλιὰν να σε κτύπησα να ξέβην ή ψυχή σου.

1165 δράκοντα κρατεῖς καὶ λέον περιλαμπάνεις,
καὶ μίαν μικρὴν ἀλεποῦν | εἶδες καὶ ἐΦοβήθης f 68 v°.
ἐγώ, κυρά μου εἰγενική, Φουδοῦλα τῶν ἐρώτων,
νὰ δείξω τὸν πατέρα σου τὸ τί στρατιῶτες ἔχει."
καὶ ἐγλήγορα κοντάριν ἥρπαξεν βενέτικον μὲ τάστρα

1170 ἐκεῖ ἐπεχλωμιάθηκεν ἀπό θυμοῦ μεγάλου·
ἀπό μακριὰ ἐπήδησεν καὶ εὑρέθην καβαλλάρης.
ὡς ἀστραπὴ ἐξεπήδησεν, δὲν ἐΦοβήθη Φράγκον·
ὁ Φράγκος δὲν ἐΦοβήθηκε νὰ τὸν συναπαντήση,
ἀμμὲ καπέβην ἀπάνω του, κρούει τον κονταρέαν·

1175 καὶ δ ᾿Αχιλλεὺς ἐγέλασεν καὶ πέρασεν ἐκείθεν.

f 69 r°.

τον μαύρον ἐπιλάλησεν καὶ Φώναξε τον Φράγκον·
,,Δέξου με, Φράγκε, δέξου με· σὲ σένα κατηβαίνω.»
καὶ κονταρεὰν τον ἔδωκε μὲ την καρδιάν του ὅλην·
σύσελλον τον ἐπέτασεν, ἐμπρὸς στὸν πεθερόν του.

1180 καὶ στρέφεται ὁ ᾿Αχιλλεύς, λέγει τὸν πεθερόν του ,,"Επαρε, ἀφέντη βασιλεῦ, τὸ πρῶτον σου κοντάριν." ἐπῆρε τον πολὺς θυμός, τὸν Πάντουρκλον ἐλάλει ,,Πάντουρκλε, οὐδὲν ἔμαθες νὰ κροὺς τὰς κονταρέας μὰ τὴν ἀνδρειάν μου τὴν Φρικτήν, \ ἔλεγα νὰ τὸν ρίξης." f 69 v°.

1185 ἐπέζεψεν καὶ κάθισεν, τὴν κόρην συντυχαίνει
,Εἰδες, ψυχή μου, τὸν στρατιώτην τὸν ἐφοβήθης;
πιστεύω νὰ μηδὲν ἐνθυμηθῆ ποτὲ νὰ πιλαλήση
ἐὰν ἦσαν καὶ ἄλλοι, Φαίνεταί με νὰ ἔπεσαν καὶ κείνοι."
καὶ ὅταν ἐπεράσασιν ἡμέρες τῆς χαρᾶς των,

1190 Έναν μήναν όλον ἐκράτειεν ή χαρά τους.
καὶ ἐπεχαιρετίσθησαν οἱ συγγενεῖς τῆς κόρης,
μετ' αὐτους παρεξέβηκεν Ίνα τοὺς παραβγάλη.
καὶ εἰς τὴν στράταν εἰπασιν ὅτι νὰ κυνηγήσουν.
ὁ τόπος ἐσῶνε νερά, | εἶχεν δὲ καὶ καλάμιν.

f 70 r°.

1195 καὶ λεὼν ἐξέβη Φοβερὸς ἀπὸ τοῦ καλαμίου, καὶ ὁ βασιλεὺς ἐΦώναξεν· ,, Ἐδὰ ἂς ἰδῷ παιδιά μου." ἀλλὰ κανεὶς οἰκ ἔδραμεν ἵνα τὸν ἀπαντήση ὅλοι τους ἐΦοβήθησαν τοῦ λέοντος τὸν Φόβον· καὶ τότες πάλιν ὁ ἀχιλλεὺς κρατεῖ τὸ ἀπελατίκιν,

1200 ἀπάνω του κατέβηκεν ὡς Φοβερὸς καὶ μέγας.
ἐτίναξεν τὸ χέριν του, κρού τον εἰς τὸ κεΦάλιν
καὶ τὸ ἀπελατίκιν ἔρριξε, πιάνει τὸν ἐκ τὸ κεΦάλιν

1202α καλ άπε το στόμαν,

καλ | με τὰ χέρια του έσκισεν τον λέονταν μέσα δύο. f 70 v°. ἐκέντησεν δ βασιλεύς, αὐτον περιλαμπάνει,

1205 καὶ ἐχάρην ἡ καρδία του πάλιν, πολλὰ τὸν εὐχίστην καὶ τότε πεχαιρέτισεν καὶ πάγει στὴν καλήν του. τὰ ροῦχα του ἐβράχησαν ἐκ τοῦ Θεριοῦ τὸ αἷμαν, καὶ ροῦχα τὸν ἐΦέρασιν καὶ ἔλλαξεν εἰς τὴν ώραν καὶ ἐἰς χορὸν ἐπιάσασιν ὅλοι οἱ ἐδικοί του,

1210 ἀντάμα καὶ ἡ μάννα του καὶ ἡ εἰγενικὴ Φεδούλα καὶ τρουγιδίτσιν ἤρκισεν ἡ κόρη μετὰ πόθου ,, "Αν σχίσουν τὴν καρδία μου, ἄγουρε, | νὰ σὲ εὕρουν f 71 r°. νὰ σ' εὕρουν, στρατιῶτα μου, ρίζοΦύτευτον, εἰγενικέ μου,

Après 1200, en rouge: ὁ λέων ἐκατέβη ἀπάνω στὸν ᾿Λχιλλέαν καὶ ὁ ᾿Λχιλλεὺς ἀπάνω εἰς τὸν λέον. — Après 1211, en rouge: τραγούδι.

πανέμορφε, πανέμνοστε, στρατιώτη μου αντρειωμένε,

1215 Φυτον εἰς τὴν καρδούλαν μου, κύρις μου, εὖγενικέ μου ἐξήπλωσες τοὺς κλάδους σου εἰς ὅλα μου τὰ μέλη καὶ οἱ ρίζες σου ἐδέσασιν τὰ κόκκαλά μου ὅλα καὶ ὅλη εἶμαι δούλη σου, δούλη τοῦ ὁρισμοῦ σου, ἀΦέντη μου, κουρτέση μου, τιμὴ τῶν ἀνδρειωμένων."

1220 καὶ ὅταν ἐξεπλήρωσεν ἡ κόρη τὸ τραγούδιν,
καὶ τότε στὸ κλινάριν της ὑπάσιν καὶ οί, δύο, | f 71 v°.
καὶ τί νὰ λέγω οὐκ ἐμπορῶ, τί νὰ τὸν ἐπαινέσω.
ὅλα μου ἐξαφίνω τα τὰ ἔκαμε στὸν κόσμον
εξε μόνον χρόνους ἐξήσασιν χαιράμενους οί δύο,

1225 ἀνδραγαθίας ἔκαμεν ξεχωριστες στον κόσμον ἄρκους μέσα μοίρασεν, δράκοντες ἐπολέμαν, πολλοὺς εἰς δρόμον ἔρριξεν καὶ κατεπάτησέν τους. λέοντες καὶ λεοντόπαρδους εἶχεν τους σὰν παιχνίδιν. καὶ ὅταν ἐπεράσασιν τούτους τοὺς ἕξι χρόνους,

1230 ἐχαίρουνταν εἰς τὸ κάλλος τους ἀντάμα καὶ οἱ δύο. | f 72 r°. ὧ θαῦμα μέγα, ἦρτεν καὶ ὁ χωρισμός τους μὲ τὰς πολλὰς τὰς θλίψεις.

> άλλ' όσοι και ανηξεύρετε τοῦ κόσμου τὲς πικρίες, ἐλάτε και θαυμάσετε τοῦτον τον πλάνον κόσμον ὥσπερ σκιὰ παρέρχεται ή δόξα τῶν ἀνθρώπων

1235 τοὺς εὐγενιακοὺς ὁ Θάνατος καθόλου δὲν Φοβᾶται, οὐδὲ τοὺς νέους συμπαθεί, οὐδὲ τοὺς ἀντρειωμένους οὺ συμπαθεί τὰ κάλλη τους Ίνα μὴ τὰ μαράνη. ἐδἆρτεν καὶ ὁ Θάνατος τῆς Θαυμαστῆς ὡραίας καὶ ὡς ἄστρον | εἰς τὴν κλίνην της ἐκείνετον ἡ κόρη. f 73 1°.

1240 καὶ εἴτις οὐκ ἔκλαψεν ποτέ, εἰς θλίψιν οὐκ ἐστάθη,
καὶ εἴτις ποτὲ οὐκ ἔκλαψεν δάκρυα ἀπὸ καρδιᾶς του,
ἂν ἦτον λιθοκάρδιος, ἂς ἔλθη ἐδὰ νὰ κλάψη.
ἂν εἶχε πέτρινην καρδιὰν καὶ σίδερον συκῶτι,
ἄς ἔλθη, ἂς κλάψη καὶ ἂς δαρθή ἂς δή την ἐξεχωριστην
τοῦ κόσμου

1245 ώς ήλιος εκείτετον ή κόρη στο κρεββάτιν, ετρέχασιν τὰ δάκρυα της καὶ θώρειεν τον στρατιώτην συχνὰ γλήγορα στρέφετον, βαρειὰ ἀναστενάζει, όλον το βλέμμαν έρρικτε ή κόρη εἰς τον νέον, τὰ χέρια της ἐξήπλωσεν στον τράχηλον τοῦ νέου,

1250 καὶ ἄκου τὸ τί τὸν ἔλεγεν μετὰ μεγάλα δάκρυα·
,,Αὐτὰ ἦσαν τὰ μἔλεγες νὰ μὴ ἀποχωρίστοῦμεν;

En marge, en regard des vers 1237—1239, on lit: α΄, α΄, ἀλλοίμονον; le dernier mot est écrit à l'encre noire, les deux autres à l'encre rouge.

δεν έχεις δύναμιν πολλήν καὶ θαυμαστήν ἀντρείαν, νὰ πιάσης, ἀΦέντη, τὸ σπαθίν νὰ σΦάξης τὸν ἐχθρίν σου; . ἀμμε θωρώ τι ἀΦίνεις τον καὶ παίρνει τὴν ψυχήν μου."

1255 καὶ ὁ ᾿Αχιλλεὺς ἐστέναξεν ἀπέσω ἀπὸ καρδιᾶς του. καὶ ἀπηλογήθην μὲ τὰ δάκρυα του την ώραιοτικην την κόρην .,Καὶ νἆτον στράτα, | μάτια μου, καὶ στάθηκεν ἐμπρός μου, ≸73 v°.

> άμμη ώς κλέπτης έρχεται, τινάς ούδεν τον βλέπει." ή κόρη πάλιν έκλαιεν και λέγει προς εκείνου

- 1260 , "Αλλο, ἀφέντη, δεν με θωρείς, ὁ θάνατος με παίρνει ὁ Χάρος κατετσάκισεν τὰ θλιβερά μου μέλη. μακάριζε με, καρδία μου, καὶ μὴ με ἀλησμονήσης καὶ θώρει καὶ τὸν τάφον μου καὶ θυμοῦ τῆς ἀγάπης ἐθυμοῦ πῶς μὲ ῆρπαξες ἀπὲ τὸ περιβόλιν.
- 1265 ὢ πόσους πολέμους ἔδωκες νὰ μὲ ἀποκερδέσης·
  καὶ ὁ Χάρων τώρα παίρνει μὲ καὶ σὲν οὐδὲν Φοβάται f 74 r°.
  ἄπλωσε, πιάσε, σΦίξε με, σκύψε, περίλαβέ με,
  σκύψε καὶ καταΦίλησε τὰ μάτια μου, αὐθέντη,
  τὰ ἐπερίλαβεν ὁ ἐρωτικός σου πόθος.
- 1270 δ πλούτος ουδεν μᾶς εφέλεσεν, ουδε ή πολλή σου ἀνδρεία ενεπαύτησαν τὰ Φαρία σου καὶ οἱ πιδεξιοσύνες σου, καὶ παίρνουν με ἐκ τὰ μάτια σου, χωρίζουν με ἀπε σένα. ὡ πειρασμός, ὼ χωρισμός, ὼ πόνος κέδε θλίψις σκύψε καὶ καταφίλησε τὰ μάτια μου, στρατιώτη μου,
- 1275 πρίχα νὰ | ἔλθη ὁ θάνατος νὰ τὰ κατακαλύψη f 74 v°.

  θώρει με, κύρκα, θώρειε με καὶ καταχόρτασέ με άλλο, τὰ χείλη μου δεν σαλεύουσιν ἐσέναν νὰ συντύχουν."

  τοῦτα τὰ λόγια ὡς τἄκουσεν τὰ ἐξεχωρισμένα, ἔπεσεν κάτω εἰς τὴν γῆν νεκρός, ἐλιγοθυμημένος.
- 1280 και δ βασιλεύς και ή δέσποινα κρατούν τον άγουρίτσιν, και οί δώδεκά του εστέκασιν τριγύροθεν τής κλίνης. μαύρα ρούχα εφόρεσαν και οί δωδεκά του άγούροι, και ώς ποταμός εγλήγορος τὰ δάκρυα τους ετρέχαν. την κόρην | δλοι βλέπουσιν, δλοι λιγοθυμούσιν f 75 r°.
- 1285 οὐδε γὰρ εἴχασιν Φωνὴν καθόλου νὰ συντύχουν.
  καὶ ἡ κόρη τους ἐσύντυχεν με τὰ πολλὰ τὰ δάκρυα
  ,,Εἴδετε πάλιν, ἄρχοντες, τοῦ κόσμου τες πικρίες,
  ἰδῆτε καὶ θαυμάσετε πῶς μᾶς γελᾶ ὁ κόσμος.
  ώσὰν σκιὰ καὶ Φάντασμα διαβαίνει ἡ δόξα τῶν ἀνθρώπων,
- 1290 κεδὰ πάλιν σᾶς παρακαλῶ καὶ εἰς θεὸν σᾶς ἐξορκίζω, νὰ μηδεν ἀΦήσετε τὸν Χάρον νὰ μὲ ἐπάρη." τοῦτον τὸν λόγον ὡς ἤκουσαν οἱ δώδεκα,

τά ρούχα τοὺς ἐσκίσασιν, κρατούν, καταΦιλούν την,  $|f75~v^{\circ}$ . καὶ μέγαν θρήνον ἔκλαυσαν οἱ δώδεκα ἐκεῖνοι.

- 1295 τίς νἆναιν σιδερόκαρδος νὰ μηδεν κλάψη τότε στὰ χέρια τους τὴν ἥρπαξαν ὅλοι ἀπε τὴν κλίνην, καὶ ὅλοι περιμπλάκησαν καὶ ὅλοι καταΦιλοῦν την καὶ τότες ἐσυνέΦερεν ὁ ᾿Αχιλλεὺς τὸν νοῦν του τὰ δάκρυα του στεγνώσασιν ἐκ τοὺς πολλοὺς τοὺς πόνους.
- 1300 και πρός την κόρην έλεγεν με τὰ πολλὰ τὰ δάκρυα:
  ,,Πονεί με ή καρδία μου θωρώντα σέ, κόρη ώραιοτική μου,
  και θλίβεται ή καρδία μου, μαραίνεται ή ψυχή μου. f 76 r°.
  ἀνάθεμάν τον τὸν καιρόν, και ἀνάθεμαν την ώραν,
  δταν ἐγὼ σὲ ήρπαξα, κόρη, ἐκ τοὺς γονείς σου.
- 1305 ὰν τόχα ξεύρειν, ψυχούλα μου, ὅτι ὁ θάνατος σὰ θέλει κερδέσειν, ὁ ερως νὰ μὰ Φόνεψεν ἤξευρε, κάλλιον τόχα ποῦ νὰ κρυβοῦν τὰ κάλλη σου, κόρη μου, εὐγενική μου, καὶ πότε, κόρη, μὰ σὰ δῶ, πότε νὰ σὰ συντύχω, πότε, κόρη εἰγενική, νὰ Φιλήσω τὰ ἐρωτικά σου κάλλη.
- 1310 ὢ πόνον τὸν μέδωκες, πολλὰ μεγάλην θλίψιν κρίνω, ἀΦέντρια καὶ κυρά, νὰ συνθαΦτῶ μετά σου, | f 77 v°. καὶ ζώθαΦτος νὰ γένωμαι διὰ τὴν ὑστέρησίν σου. καὶ νάδασιν τὰ μάτια μου τὸ τίς σὲ θέλει πάρειν, καὶ ἂν εἶχεν λέοντος δύναμιν καὶ δράκοντος καρδίαν,
- 1315 καὶ ἂν δεν τὸν ἐσκότωσα ᾶς με λιθοβολίσαν.

  θαρρῶ το, κόρη, ὡς μύρμηκαν νεκρὸν νὰ τὸν ἐποῖκα

  ἀλλὰ θωρῶ, κόρη, τὶ ἐπαίρνει σὲ καὶ τίς σὲ παίρνει οὐκ οἶδα.
  ἐδὲ πικριὰ καὶ χωρισμὸς καὶ θλίψις τῆς ψυχῆς μου
  ἐπαίρνουν τὴν καρδίτσαν μου καὶ οὐ βλέπω τὸν ἐχθρόν μου".
- 1320 καὶ ὡς ταῦτα ἔλεγεν ἐκεῖνος διὰ ἐκείνην, | f 78 r°.
  ἡ κόρη ἀνεβλεμμάτισεν καὶ εἶδεν ἐπάνω κάτω·
  στὴν ὥραν ἐκατέκαψεν ὅλην του τὴν καρδίαν·
  βαρειὰ, βαρειὰ ἀνεστέναξε, τὸν ἄγουρον ἐλάλει·
  "Πιάσε με, ἀΦέντη, πιάσε με, νὰ σὲ καταΦιλήσω,
- 1325 καὶ ἡ ψυχή μου ἐβγαίνει δὰ καὶ ὁ ἄγγελος μὲ Φωνάζει τὰ χέρια μου ἐκρατήθησαν καὶ ὅλα μου τὰ μέλη."
  τὰ μάτια της ἐκάμμυσεν, πλέον οὐ συντυχαίνει,
  καὶ ἔπεσεν εἰς τὰ χέρια του καὶ ἐξέβην ἡ ψυχή της.
  ώς λέοντας ἐβρουχίστηκεν καὶ τὴν σκολήν του σκίζει,
- 1330 καὶ τὸ μαχαίριν | ἔσυρεν νὰ σΦάξη τὸ κορμίν του. f 78 v°. ἐπήδησαν οἱ δώδεκα, κρατοῦν, καταΦιλοῦν τον, καὶ λόγια τοῦ ἐἰπασιν νὰ τὸν παρηγορήσουν. μέγας κλιαμὸς ἐγίνετον εἰς ὅλην τὴν χώραν ἐκείνην χρυσὸν κιβούριν ἔκαμεν κἔβαλέν την ἀπέσω.

- 1335 τοῦ ᾿Αχιλλέως τὰ δάκρυα ποτὲ οὐδὲν στεγνώνουν, ποτέ του δὲν εἶχε χαράν, πάντα μυριολογάτον καὶ τότε πάλιν ὁ ᾿Αχιλλεὺς εἰς τὸ κορμίν του λέγει ,, Ἐπλήρωσαν οἱ χρόνοι σου, ὧ ᾿Αχιλλεῦ, καὶ σὺ τώρ᾽ ἀποθαίνεις. ᾿ καὶ τότε πέθανεν καὶ αὐτὸς μετὰ κὰν Έξι χρόνους.
- 1340 εἶδες τοῦ κόσμου τὰ καλὰ πῶς τὰ κερδαίνει ὁ Χάρος, εἶδες τὸ πῶς διαβαίνουσιν εἰς ὀλίγον καιρὸν οἱ πάντες πλοῦτος τινὰν οὐδὲν ἐΦέλεσεν, οὐδὲ γένος οὐδὲ ἀνδρεία δλους κερδαίνει ὁ Θάνατος, ὅλους μαραίν ἡ πλάκα.

Après 1343, en rouge: τέλος τοῦ ᾿Αχιλλέως.

## OBSERVATIONS.

Vers 7. "Malheur à celui qu'il empoigne pour le détenir." Le vers est probablement faux; le premier hémistiche est mal fait.

Vers 9. 'Αναισθάνομαι = οὐκ αἰσθάνομαι, comme au vers 1568. Le grec postclassique connaissait les formes ἀναισθητεύομαι (comp. Phrynichus, éd. Rutherford, p. 457) et ἀναισθητώ (N 1313). Wagner a eu tort d'écrire αν αἰσθάνομαι.

Vers 19. En écrivant dans le lemma τοῦ ἔρωτος μεγάλου on restitue un vers, qui, avec les deux vers suivants, en constitue la seule partie intelligible.

Vers 20. Pour les premiers mots du vers le manuscrit d'Oxford paraît avoir la bonne leçon (ἦν τις Ἑλλήνων βασιλεύς, comp. cidessus, p. 13, 14, le commencement de la Guerre de Troie). Toutefois la leçon de N peut se défendre si l'on prend γάρ (au vers 23) dans le sens affaibli qu'il a souvent en grec médiéval. Le début de la Guerre de Troie (voir ci-dessus, p. 14) nous autorise à changer πανευγενής en εὐγενικός. Au vers 22 πανευτυχής, qui est répété du vers précédent, doit être corrigé en πανευειδής (comp. v. 32).

Vers 27. Dans le manuscrit ce vers manque de 2 ou 3 syllabes. Vers 28. Le mot τε n'a pas de sens; l'accentuation ἔκλαμπρου a choqué le copiste.

Vers 30. "Αντικρυς = παντελώς ἢ φανερώς (Anecd. Bekkeri, p. 408); le mot est employé dans le même sens par Constantin Manasse (Comp. chron. éd. de Bonn, vv. 5262, 5414, 5595, 5601, 6342).

Vers 40. La construction de χωρίζομαι avec l'accusatif au lieu de χωρίζομαι ἀπό τινος (comp. Kontos, Γλωσσικαὶ παρατηρήσεις, Athènes, 1882, p. 443), ou χωρίζειν τινα, comme on dit aujourd' hui, est extraordinaire. Il est donc à noter que cette construction se trouve dans les trois manuscrits (L 12, B 14).

Vers 44. L'auteur a eu dans l'esprit la locution biblique σπόδω καὶ κόνει τὰς κόμας πάσσεσθαι. La conjecture de Wagner (τύψαντες) est inutile.

Vers 51. L'emploi impersonnel de ἐντρέπετωι est assez étrange.

Vers 52 et 53. "Que tu abandonnes le conseil que tu a pris; si tu le maintiens, etc." Wagner a écrit  $\mathring{\eta}$   $v\acute{\alpha}$ , ce qui ne rend pas le passage plus clair.

Vers 65. Il y a contradiction entre 35 et 65; B a aux deux

passages déxa.

Vers 67. Dans le manuscrit è  $\gamma$  évry $\sigma$  ev manque de sujet; j'ai corrigé le second hémistiche d'après L 3.

Vers 71. Le vers est hypermètre. L'accord de L 6 (χρόνον σωστόν) et de B 40 (χρόνον ... δλόκληρον) rend probable que le poème original avait χρόνον ἐκράτειε δλόκληρον.

Vers 75. Le peuple croit qu'un enfant prodige donne puissance

et abondance à son entourage.

Vers 81. On sait que la tradition antique représente le jeune Achille comme ressemblant à une jeune fille.

Vers 99. Le vers tel qu'il nous est transmis par N n'a aucun sens. Comme dans L (32) et B (62), le second hémistiche a été λιγνὸς ὥσπερ καλάμι. Les mots ὡς πρώτη μέση appartiennent à un vers qui a disparu dans L, mais donc B (63) a gardé un souvenir moins vague que N. Dans le dernier manuscrit ce vers a pu se rapprocher de ceci: ὡς πρὸς τὴν μέση ἔλεγες ὡραῖον δακτυλίδιν, c'est-à-dire. "quant à sa taille, on dirait une bague". Comparez la locution populaire ἡ μέση του δαχτυλίδι et, pour l'origine de la métaphore, Aristophane, Plutus, 1036: διὰ δακτυλίου μὲν οὖν ἔμεγ' ἂν διελκύσαις.

Vers 92. En grec postclassique  $\delta\iota\alpha\beta\iota\beta\dot\alpha\zeta\omega$  est employé en parlant du temps, comp. ci-dessous vers 302, 380; L (24, 220) a

une forme plus moderne: ἐπέρασεν.

Vers 101. Le moi ἀνοικτός, qui se trouve aussi dans L (100; ἐξάνοικτος, B 64), est obscur; y a-t-il confusion avec ἄνοικτος, "sans pitié", ou faut il chercher l'explication dans la phrase de L (430) ώς λέοντας τὰ μάτια του ἥνοιξε? Dono "au regard terrible"? La première supposition me paraît la plus vraisemblable.

Vers 109 et 110. Ce passage a l'air d'être une note glissée dans le texte. La présence de vers correspondants dans L (42, 43) atteste

l'origine commune des deux manuscrits.

Vers 126. 'Απανωκλίβανον, cotte ou tunique, couvrant l'armure et ornée de pierreries et de perles (comp. v. 268). Comp. La Bataille de Varna, 184: ρίκτουν τὰ πανωκλίβανα, ἔλαμψαν τ' ἄρματά τους et Digénis Akritas, 277 (Ms. de l'Escurial, Laographia III, p. 562): χρυσοκλιβανιασμένους, οù l'explication proposée par M. Polites (p. 554) est à modifier. Jean Lydus (158, 25, éd. de Bonn) explique κλιβανάριοι par ὁλοσίδηροι κηλίβανα γαρ οἱ Ρωμαΐοι

τὰ σιδηρᾶ καλύμματα καλοῦσι etc. Pour le sens de διά, voir Coray, "Ατακτα, Ι, p. 282.

Vers 128. Si Achille portait un casque à visière baissée ses parents eux-mêmes ne pouvaient le reconnaître; coiffé d'un bonnet tout le monde l'aurait reconnu. Le mot  $\sigma \kappa o i \phi \iota \alpha$ , qui n'a pas de correspondant dans L et dans B, provient de la négligence d'un copiste.

Vers 138. Le vers n'est hypermètre qu'en apparence: on prononçait κορφή, comme aujourd'hui (comp. le nom propre Corfu, de κορφές, les (deux) sommets).

Vers 139, 140. Ni L ni B n'ont de vers correspondants à ce passage; dans ces deux manuscrits le renseignement d'après lequel on reconnut le héros à sa voix reste dans l'air. On voit par cet exemple que L et B ont abrégé, et qu'ils l'ont fait avec peu d'intelligence.

Vers 153. En grec postclassique κελεύω, θέλω, δρίζω sont souvent accompagnés du subjonctif sans vνα. Exemples: κελεύεις λάβω (Apophthegmata Patrum, dans Migne, Patrolog. 65, p. 112c), θέλεις λαλήσω (ibidem, p. 12Sc), θέλεις φάγω (ibidem, p. 225a) et, dans notre texte, εύρω θέλω, v. 199. Comp. ci-dessous vv. 455, 588, 843, 964, etc.

Vers 158. Nous avons emprunté à L et à B χαίρωμαι au lieu de Φαίνωμαι.

Vers 161. Le sens de  $\partial u \phi \not= \rho v \omega$  (affirmer? comp. 186) n'est pas clair; il y a peut-être une lacune dans N. Ni L ni B n'a un vers correspondant à N 161; cependant une introduction aux vers suivants paraît indispensable. Il y avait dans un manuscrit plus ancien un passage obscur, dont N a conservé une partie et que L et B ont laissé de côté.

Vers 163. Inintelligible. Καὶ τῶν ἀλόγων αἱ νομαὶ νὰ εἶναι φυλαγμέναι donnerait quelque sens, mais l'accord de L et de B, qui tous les deux ont διὰ λόγου μου, rend préférable de conjecturer καὶ μόνον διὰ λόγου μου νὰ εἶναι Φυλαγμένα.

Vers 184, 185. Passage incomplet dans N et dans L, supprimé par B. "Puisqu'il y a abondance dans vos terres, il y a un roi puissant (qui les convoite)".

Vers 189. Eigennés est repris du vers précédent; nai ne va pas avec cette répétition et manque dans L.

Vers 191. Les leçons de L (ἐδειλίασεν ὀλίγον, 113) et de B (ἦκροδειλίασεν, 125) permettent de lire ἀκροδειλίασεν.

Vers 204. "Εβλεπεν δέ, au lieu de ἔβλεπε μέν, est sans doute la παραδίος θωσις d'un copiste.

Vers 205. Τὸ ἄπειρον τῆς μάχης n'est autre chose que ή μεγάλη μάχη (comp. L 127).

Vers 214. 'Ανατρέχει se lit dans les trois manuscrits et paraît signifier "aller le long de", "inspecter"; mais il est possible que nous ayons affaire à un mot obscur dans un manuscrit plus ancien.

Vers 216a et 216b. Wagner a omis ces deux vers; 216b est obscur: ἔβλεπεν ἀθρῶν veut dire "il apercevait", mais le mot suivant (καττηομένον) n'a pas de sens. Peut-être y avait-il dans le manuscrit original une forme de κατηΦής ou de κατηΦῶ; on pourrait proposer: εἴτιναν ἔβλεπεν ἀθρῶν τὸ ὄμμα κατηΦοῦντα.

Fers 239. Partager en deux quelqu'un par un seul coup d'épee est chose facile pour les auteurs du moyen âge. Nicétas Choniate (II, 7, p. 544 de l'édit. de Bonn) en donne un exemple. Comp. ci-dessous 551 et suiv.

Vers 265. Comparez τέχνον τοῦ θελημάτου μου (Sacrifice d' Abraham 437 dans Legrand, Bibliothèque greaque vulgaire I, p. 241).

Vers 271. Achille est musicien comme son modèle Digénis. La μουσική est une espèce de lyre, mentionnée ci-dessous au vers 688, dans Belthandros et Chrysantza (v. 127) et dans Lybistros et Rhodamne (éd. Maurophrydes, v. 645).

Vers 278. Le même vers se trouve dans B à un autre endroit (v. 400) avec cette différence qu'on y lit γέρων ἐπηλογήθη. Μ. Wartenberg (o. l. p. 188) a tâché d'expliquer pourquoi l'auteur de B a introduit ce "vieillard" dans le poème, mais il est évident qu'il s'agit simplement d'une erreur de copiste: il faut lire γελών. Au passage correspondant à N 278 le manuscrit L a γοργὸν ἐπηλογήθην (198); que la bonne leçon soit γελών ressort de N 1044: καὶ δ συγγενής του δ Πάντρουκλος χαμογελών ἐλάλει. Dans le manuscrit plus ancien le mot γελών a dû être peu distinct; le copiste de N a cru pouvoir le déchiffrer, ceux de L et de B l'ont remplacé par un autre terme, le dernier sans se soucier du sens.

Vers 281. Le second hémistiche n'a pas de sens. La leçon insipide de L (200), καὶ καλὸς εἰς τὸ κάλλος, fait croire que la corruption provient d'une source commune (comp. ci-dessous ad 490).

Vers 287. Au lieu de τρώσις, répété du vers précédent, il faut lire  $\beta$ έλος, comme aux vers 284, 290 et 295; dans tout ce passage l'auteur jongle avec les mots  $\beta$ έλος et τρώσις.

Vers 289. La construction de ἀκολουθῶ avec génitif n'est pas sans exemple. Sophocles dans son dictionnaire cite Malalas, p. 412: οἱ τῆς συνόδου ἀκολουθοῦντες.

Fers 294. Probablement le dernier mot du vers n'a pas été πλοῦτος mais πλήθος.

Vers 310. "Le sommeil ne me reçoit pas pour dormir" est trop bizarre et en désaccord avec L (229). Έδέχεται doit être ἐνδέχεται.

Le poète veut dire: "il ne me sied pas de dormir et même si je voulais, je ne le pourrais pas." Mais  $\dot{\epsilon}\nu\delta\dot{\epsilon}\chi\epsilon\tau\alpha\iota$  ne peut signifier que "il est possible", et  $\ddot{\upsilon}\pi\nu o\varsigma$   $\tau o\ddot{\upsilon}$   $\varkappa o\iota\mu n\vartheta \ddot{n}\nu\alpha\iota$  (expression très gauche) ne saurait en être le sujet. Les fautes du vers me paraissent irrémédiables.

Vers 324. Τέκνα σου ὀσφύος, souvenir d'une expression biblique, voir Gen. 35, 11, Actes des Apôtres II, 30, etc.

Vers 340. Le vers est incomplet. Il l'était probablement dans le manuscrit dont dérivent N et L, car la leçon du dernier manuscrit a l'air d'être une invention de copiste: ἔφορεσεν καὶ στέφανον τὸν ὑπέρλαμπρον ἐκεῖνον (L 257).

Vers 341. Le τσαγκί étant l'insigne de la dignité impériale, Achille se contente de "jambières" ("tibialia", comp. 1109) dorées. Nous ne sommes pas sûrs que la leçon de L (260) que nous avons adoptée (ἀραβικά pour l'incompréhensible ἀραβίτικα) soit la bonne, parce que le sens de βλαττιά (comp. ci-dessous ad 1104) n'est pas clair. Pour corriger le vers hypermètre 345, on peut lire μάλαγμα διὰ μαργάρων (comp. ci-dessus ad 126).

Vers 345. Au lieu de μετά il faut lire διά.

Vers 361. Καταπηδά ne se dit pas d'un cheval et n'a pas de sens ici. Le vers n'a de correspondant ni dans L, ni dans B.

Vers~365. Les φαρία sont les destriers réservés aux combats; on se sert des iππάρια τοῦ δρόμου comme de chevaux de marche (comp. 383).

Fers 366 et suiv. On ne peut se former une idée juste du nombre des combattants: il y a trop de confusion dans les chiffres que donne le texte. Pour ce qui concerne l'armée d'Achille, 366 et suiv. sont en contradiction avec 471 et suiv., 503 avec 531; ce qui est dit de l'armée du roi aux vers 431 et suiv. est en désaccord avec 445 et suiv., et le chiffre de 60000 (v. 530) ne correspond pas aux données précédentes (431, 455, 485). Les versions L et B ne nous permettent pas de corriger ces fautes. Cependant on voit que 366 et suiv. ne sont pas à leurs places; ce passage est une anticipation de 433 ou de 471 et suiv.; il manque dans L et dans B, qui du reste n'a presque rien sur la division des armées. L'essentiel se lit aux vers 510, 511 et 526, 527: l'armée vaincue était dix fois supérieure en nombre.

Vers 371. Les ἀλλάγια formaient des troupes d'élite; c'étaient des régiments de garde (comp. Reiske ad Const. Porphyrogen. de ceremoniis aulae byzantin., p. 646).

Vers 376. La tente de velours aux perches surmontées de pommes dorées et aux cordages en soie rappelle les tentes luxueuses

des peuples d'Orient, dont les Tures ont conservé l'usage jusqu'au XVIII<sup>me</sup> siècle.

Vers 381. Το κάμαν, "pendant la chaleur".

Vers 399. "Pendant trois mois le château est mis à l'épreuve et ils ne peuvent pas le (lire τό?) prendre". Le mot ἀνατάσσω se lit déjà dans le poème de Glykas, v. 277 (Legrand, Bibl. gr. rulg. I, p. 27), puis chez Sachlikis (Wagner, Carmina gracca, p. 89, v. 324) et dans Lybistros et Rhodamne (Wagner, Trois poèmes, p. 326, vv. 2996 et 3007; au vers 3047 on trouve la forme ἀνατάζω). Le verbe n'a rien à faire avec ἀνατάσσω, cité dans le dictionnaire de Sophocles et traduit par "to abolish"; c'est simplement le gr. ancien ἀνετάζω, "interroger en justice", de là "éprouver", "torturer". 'Ανατάσσω a la prétention de corriger ἀνετάζω, οù l'on a pris l'e pour un augment intérieur; ensuite il y a eu confusion avec des mots composés comme διατάσσω, παρατάσσω, etc.

Vers 405. Vers incomplet, corrompu et non à sa place ici.

Vers 427. En mettant les deux adjectifs au génitif on corrige le vers hypermètre et on le rend plus clair; δυνατόν ne va guère avec ἔργον.

Vers 430. "Ils résolurent de les combattre pendant le jour (comp. 422, την νύκτα)."

Vers. 436. Vers probablement faux. Remarquez l'accent sur la troisième syllabe et le mot  $\mathring{\epsilon}\xi\acute{\delta}\chi\omega\dot{\epsilon}$ , qui ne peut signifier ici "par exellence". L'auteur, ou plutôt le copiste, a-t-il songé au sens moderne de  $\mathring{\epsilon}\xi\acute{\delta}\chi\acute{\eta}$  ("campagne") et veut-il dire que le reste de l'armée se tenait à part?

Vers 442. Σκήπτω est dans le sens de "s'abattre" l'équivalent de πλακώνω.

Vers 450. Wagner a complété le vers en ajoutant après εἶχε δὲ le mot de remplissage γοῦν, mais le vers suivant indique qu'il faut lire δοκοῦντας ἀνδρειωμένους.

Vers 455. Nous avons écrit τοὺς παλαφρέτους d'après L 339, mais τὰ παλαφρέα serait possible aussi. Comp. l'Histoire de Bélisaire, v. 432 (Wagner, Carmina gracca, p. 317).

Vers 461. La correction du vers est facile à l'aide de L 345. Vers 485—487. Ces vers sont une répétition impropre de 445—447; ils sont certainement interpolés. D'abord ἐπῆρεν (485) ne correspond pas aux pluriels qui précèdent (ἐκίνησαν, ὑπάσιν, 484); ensuite ils rendent le texte confus, car, si on les garde, ἐπλησίασαν, au vers 488, doit se rapporter à l'armée des fils du roi, tandis qu'en réalité il s'agit des soldats d'Achille. Sans doute au lieu des vers 485—487 le poème original avait un passage

servant de transition entre les commandements du roi et l'ordre donné par Achille.

Il est à noter que le même contresens existe dans le manuscrit de Londres: L 369—371 répètent L 328—330;  $\epsilon i \chi \epsilon \nu$  y devait être  $\epsilon i \chi \alpha \nu$ ; le retour du récit aux compagnons d'Achille y est aussi brusque que dans N. L'auteur de B a laissé de côté le passage suspect, comme presque tout ce qui concerne les  $\lambda \lambda \lambda \lambda \gamma \alpha$ ; néanmoins il n'est pas plus clair, car il met les paroles d'Achille dans la bouche du roi ennemi (B 255)! Toute cette confusion s'explique par une interpolation dans l'ancêtre commun aux trois manuscrits.

Vers 488. Ένδς μιλίου τόπον doit signifier "l'espace d'un lieu", comp. τόπον μιλίων τεσσαράκοντα (695).

Vers 494. Wagner en lisant καὶ λέοντος στόμα κόκκινος εἰς κίτρινον ἀέραν, n'a point correct le vers. Pour la synizèse λεών comp. λεόν, 1485, λεόν, 1517, Θεός (Phlorios et Platzia Phlore, Amsterdam 1917) v.v. 404, 1017) etc. et ci-dessous le vers 550, comme nous l'avons corrigé.

Vers 502 et suiv. Les douze compagnons d'Achille se rassemblent et avancent; les douze ἀλλάγια en font autant, mais à quelque distance; Achille enfin combattra seul.

Vers 507 et suiv. Trois ἀλλάγια ennemis (300 soldats, v. 432) s'unissent pour attaquer un seul ἀλλάγι d'Achille (30 soldats, v. 434), dont chaque soldat tue dix adversaires (510). En lisant, avec Wagner, τριάντα au vers 511, on introduit dans le poème une forme qui lui paraît étrangère; si d'accord avec lui on y laisse οί et τούς, le vers reste hypermètre. Pour τριά-, en une syllabe, comp. 526 et 543 (moins sûr). Peut-être le second hémistiche a été très différent de ce que nous donne le manuscrit.

Vers 512. Achille ne prend pas encore part au combat (comp. v. 548 et suiv.). Il faut donc changer ce vers dans le sens indiqué par L 395 et B 268.

Vers~516.~L~399~(καὶ δ ᾿Αχιλλεὺς τοὺς ἔλεγεν etc.) nous fournit le sujet indispensable à ἔλεγεν.

Vers 519 et 520. Ce sont des ennemis vaincus qui parlent ainsi; ces vers, précédés d'un vers ressemblant à 518, devaient donc venir après 515. Au lieu de 519 et 520 le poème original a dû contenir la réponse faite par les douze à Achille, qui les invita à céder leur place à des troupes de renfort.

Vers 523. Θαύμασιν peut être une faute pour θαυμάσια, mais la correction que nous proposons remet le vers sur pied.

Ters 525. Έξω τροπην ἐποῖκαν, expression bizarre, mais se trouvant aussi dans L (409).

Vers 527-531. Le roi ennemi ne pouvait opposer son armée entière (30 ἀλλάγια, comptant 3000 soldats) à un quart de l'armée d'Achille, qui n'avait que douze ἀλλάγια, chacun de 30 soldats. Au vers 527 il faut donc lire, avec L 410, δέχα au lieu de τριάκοντα, mot qui rend le vers hypermètre. Au vers 528 nous ne comprenons pas le mot ζαλίζω, "étourdir", appliqué à τσάγρα, "trappe"; L 411 présente la même combinaison étrange. Les vers 530 et 531 sont suspects; ils n'ont pas de correspondants dans L, et les chiffres y sont en désaccord avec N 431-434.

Vers 540. Ἐπελυθήκασιν est pour ἀπελυθήκασιν et veut dire: se détâchèrent. Comp. L 420: ἐπεχωρίσθησαν. Dans le second hémistiche il faut supprimer καί, avec L.

Vers 546. Le vers gagnera beaucoup en élégance si dans le second hémistiche on adopte la leçon de L (426): καὶ ἐσεῖς τὴν ἐδικήν μου.

Vers 547. Vers hypermètre, difficile à corriger sans changer Φαρρω, mot confirmé par L 427.

Vers 550. Notre correction de ce vers est-basée sur L 430 :  $\kappa a = 0$   $\delta = 0$   $\delta$ 

Vers 555. Τον τρίτον Φεύγοντα έφθασεν serait plus conforme au style de l'auteur. Comp. L 435, où il faut changer Φεύγων en Φεύγοντα.

Vers 562. C'est Achille qui attaque l'une des ailes de l'armée et la rejette sur l'aile opposée (563); les douze s'occupent des troupes du centre (561). Le vers 562 est donc probablement faux; déjà la répétition de δώδεκα suffirait à le rendre suspect.

Vers 565. La mort de ces deux braves est inconnue aux deux autres versions. M. Wartenberg (o. l. p. 177) s'est trompé en disant que dans la suite de son récit l'auteur parle toujours de douze compagnons d'Achille, quoique les deux morts ne soient pas remplacés (comp. 594, 601 et suiv.).

Vers 573. Manque dans L et B. Le second hémistiche n'a pas de sens dans ce vers; l'expression est empruntée au vers suivant; le mot  $\mu\eta$  trahit la main d'un copiste ignorant.

Vers 576, 577. Que veut dire ἐγέμισεν ὁ μαῦρος ἐκ τὸν κόπον? "Le cheval était plein de fatigue"? L'expression scrait bizarre. Il y a eu dans le texte original un mot correspondant à ἀπεστάθην (= ἀπείπε) de L 446, mais je n'en connais pas qui ressemble à ἐγέμισε. Au vers suivant ἐξαπολεῖ vient de ἐξαπολύω, "lâcher"; L 448 nous apprend qu'Achille continue le combat à pied (πέζος τοὺς ἐκατέφτασεν.) Le héros est πόδας ἀκύς, comme Digénis et les klephthes modernes.

Vers~585. Τρόπην ἐπήρασιν = τρόπην ἐποῖκαν (525), "ils prirent - la fuite".

Vers 614. En lisant ζήλω (τοῦ ἐρώτου) ἀνήψεν ἡ ψυχὴ ἐκείνου on rend le vers un peu plus clair, mais le mot ἐκείνου (pour του) et toute la construction de la phrase restent inexpliqués.

Vers 617. Vers hypermètre, difficile à corriger.

Vers 639. Κατεκό $\psi\alpha(\nu)$  doit être la première personne du singulier (comp. 638 ἔφθειρα); l'accentuation et le  $\nu$  final ne s'accordent guère avec cette personne du verbe.

Vers 655. La correction de Wagner ne satisfait pas; l'omission de l'augment dans κράτησεν est contraire aux habitudes de l'auteur. Nous croyons qu'au lieu de 654, 655 le poème original n'avait qu'un seul vers, identique à 257: τοὺς δώδεκα ἐκράτησεν τοὺς ἢθελεν καὶ ἢγάπαν. Tout ce passage manque dans B, et les vers 628—720 de N n'ont pas de correspondants dans L.

Vers 662. Χαρὰς ἐχάρην est suspect; χαρεὶς ἐχάρην est dans le goût des auteurs postclassiques.

Vers 674. Μετά avec le gén. dans le sens de "avec" rend le vers suspect; on pourrait lire μετὰ ὀρχήσεις, mais cette lutte après table paraît un amusement peu digne des nobles compagnons du roi. Dans les tournois la lutte venait toujours après les exercices de lance et d'épée.

Vers 675. "On courait la quintaine", c'est à dire on s'exerçait à frapper de la lance un poteau, garni d'un bouclier.

Vers 682. Πρακτέον pour πράξις n'est pas un "barbarisme" du copiste: ou trouve le mot ailleurs, par exemple Glycas, v. 489 (Legrand, Biblioth. gr. vulg. I), Le vieux Chevalier, vv. 15, 162, 171, 234 (publié par F. H. von der Hagen, Berlin 1821). Dindorf dans le Thesaurus d'Estienne a eu tort de changer πακτέων en πράξεων.

Vers 695. Τόπος dans le sens de "distance" est confirmé par 469 et 488. Pour sauver le rythme il faudrait donc lire σαράκοντα ou bien corriger τεσσαράκοντα en τριάκοντα. Vu le caractère de notre poème nous préférons la dernière solution; deux haltes (κατουνοτόπι, "lieu de campement, halte") sur une marche de trente lieues ne sont pas de trop pour un cortège.

Vers 707. En lisant ἦν 'ΑΦροδίτη ἄντικρυς καὶ Ἑλένη Μενελάου, on rend le vers, pour l'usage de ἄντικρυς, conforme au vers 30. Mais le copiste, ou le remanieur, paraît avoir pris ἄντικρυς pour un substantif, équivalant à ἀντίτυπον dans le sens de "pareil", "portrait fidèle". On peut conjecturer τῆς 'ΑΦροδίτης ἦν εἰκών (comp. v. 800).

Vers 710. 'Ολιθομάργαρον n'a pas de sens. Il faut lire χρυσολιθομάργαρον, "de chrysolithe et de nacre"; le vers est incomplet et probablement faux: la mention faite du κουβοῦκλιν n'est pas à sa place, ἐποίησεν revient au vers suivant. Le copiste qui a interpolé le vers, était forcé de commencer le vers 711 par le mot καί, qui le rend hypermètre.

Vers 725. "Ηπαιρνέν est inintelligible. Il y a eu dans le texte original un "mot difficile" que L (492) a remplacé par ἔβρεχέν; nous croyons que ce mot était ἔρραινέ(ν).

Vers 727 et suiv. Le bassin était revêtu jusqu'au fond de pierre resplendissante; πάμφιλος ne va pas avec λιθάριν, ni pour la forme ni pour le sens. L (493) mentionne τὰ ἄσπρα τῆς Φλισκίνας. Les animaux étaient taillés en pierre (lire ὅλα avec L 496); le second hémistiche de 729 est une répétition de 727, qui provient d'une erreur de copiste. Il est intéressant que cette répétition se trouve aussi dans L (493 et 495). L'original a eu quelque chose comme μὲ τέχνην καμωμένα, ou ἐξυσμένα. La dernière leçon expliquerait la confusion, qui doit être ancienne.

Vers 733, 734. Probablement le poème original n'avait pas πάντρεπνα dans les deux vers; on peut lire au vers 734 ἔμορ $\varphi$ α avec L 501. Les vers 734 et suiv. sont empruntés à la poésic populaire, mais ils nous ont été transmis dans un triste état.

Vers 737, 738. Ces deux vers sont corrompus dans les deux manuscrits, N et L. Nous n'avons pas de correction plausible à présenter.

Vers 739—767. La ἔμφρασις sur le platane artificiel n'occupe que trois vers dans L (506—508), elle manque dans B. Si les auteurs de ces deux versions ont abrégé, celui de N a probablement développé le sujet. Les remarques assez fades sur l'excellence de l'ouvrage (745—754), ainsi que le vers 767, ont l'air d'appartenir à un remanieur qui a voulu enrichir le texte original de ces observations personnelles.

Sur le motif de l'arbre artificiel il faut consulter l'article de M. Psichari intulé *L'arbre chantant (Mélanges E. Chatelain*, Paris, 1910, p. 628 et suiv.) et celui de M. Polites, dans *Laographia* VI, pp. 355-359.

Vers 771 et suiv. Il est absolument nécessaire de relier le vers 771 aux vers précédents. Le lit était entouré de tabourets et de banquettes; quatre aigles aux ailes déployées le soutenaient (comp. L 511: καὶ νἶαπες ὅτι τὸν κράββατον θέλουσιν νὰ ἀρπάξουν). Au milieu de ces meubles (καὶ μέσον τούτων, v. 774) se tenait la jeune fille. Σέλλα, dans le sens de κάθισμα, se lit chez Tzetzes, Hist. 9, 860; σουπέδιον est le mot latin suppedium (Meursius, Gloss. graecobarb., Leide, 1614, p. 517).

Vers 780. Au passage correspondant L (518) a la forme λουτροῦ, mais le vers y manque d'un pied. Il est donc probable que la forme homérique λοετροῦ a appartenu au texte original.

Vers 781. L (519) a le mot τρούλλιν; notre correction n'est donc pas douteuse. Ό τρούλλος est la forme ordinaire, mais ή τρούλλα se rencontre aussi.

Vers 787. Le vers se retrouve dans L (525) et à peu près sous la même forme; pourtant il semble ne pas être à sa place ici.

Vers 789. Il faut lier θαυμαστό avec ἀνθρωπόμορΦον, si l'on veut compter les sylbes du vers; en cas pareil les poètes ne se soucient pas de la césure.

Vers 794. Πρὸς στερεᾶς est inintelligible. Il nous faut un substantif s'accordant avec ἀχειροποίητα; le mot ἀγάλματα s'impose.

Vers 804 et suiv. Plusieurs détails de la toilette nous sont inintelligibles. Le mot διφιγγίτσιν est peut-être pour διβητήσι, vêtement feminin mentionné par Du Cange; κατασφικτά (806) ne donnant pas de sens ici, nous l'avons remplacé par κατάστικτα, "tâcheté, pointillé de pierres" (comp. χιτών ... εξ ἀνθέων κατάστικτος (Eustath. Macrembol., éd. Hilberg, 51, 5), παντόστικτοι παρδάλεις (Constantin Manasse, Comp. chron. v. 253); le στεφάνιν καστρωτόν (808) peut être rendu par "couronne tourelée": c'était une haute coiffure; le sens de βέργας μουσειωμένας nous échappe. Autour du poignet la jeune fille portait des bracelets aux émaux cloisonnés (χυμευτὰ βραχιόλια), des bracelets aux pierres précieuses entouraient ses coudes (ἀγκωνάρια, 810).

Vers 816, La correction de Wagner σελήνης λαμπροτέρα ne satisfait qu'à demi; elle n'est pas confirmée par L, qui porte Φεγγάριν ἀσπρισμένον (551). Les deux mots restent en l'air et font supposer qu'il y avait un passage obscur dans le texte dont dérivent N et L.

Vers 817. La jeune fille était-elle "une fontaine à la bouche débordante de douceur"?

Vers 821. "Ces seins brulaient d'une haute beauté." L'expression est bizarre, mais elle se retrouve dans Belth. et Chrys. (714) et dans L (556), qui a changé le mot μήλα en μαλλιά!

Vers 823. Nous avons corrigé φιλω en ζηλω, quoique φιλω soit confirmé par L (558).

Vers 830. La conjecture de Wagner (ἀλλ' ἦτον), quoique confirmée par L 563 (ἀμὲ ἦτον), est donteuse, parce qu'elle n'explique pas en quoi la jeune fille était pareille à un jardin.

Vers 837. Peut-être faut-il lire καὶ ὁ πρὶν ἀκαταδούλωτος (comp. L 569).

Vers 838-842. Ce passage inintelligible, presque identique dans N et dans  $L_{2}$  prouve à l'évidence l'origine commune des

deux manuscrits. L'amitié soudaine d'Achille avec son ennemi, ses promenades avec ce roi (ou avec la jeune fille?), sont en contradiction absolue avec tout ce qui précède et avec tout ce qui suit. Dans les derniers vers il reste peut-être quelque souvenir du texte original; on y lisait que le héros se promenait nuit et jour sans trouver le repos.

Vers 853. Pour la correction des vers hypermètres 853 et 858, voir notre observation sur le v. 153.

Vers 865. La correction de Wagner n'est pas sûre: on lit dans les Erotopaegnia (Bibliothèque gr. vulg. X, 1913) au vers 288: μη μὲ περηΦανέσης. Il est toutefois probable que dans les deux cas le texte original avait περιΦρονήσης.

Vers 901. Πολλὰ Φοβοῦμαι est suspect. L (626) et B (367) ont  $\Im \lambda i \beta o \mu \alpha i$ ; peut-être faut il lire:  $\Im \lambda i \beta o \mu \alpha i$  πάλιν.

Vers 920. Le mot obscur μετάρχα du manuscrit a été changé par Wagner en μεγάρχα, terme qui m'est incounu, mais qu'on comprend à peu près. Les titres que la jeune fille donne à Achille ne vont guère avec l'air de dédain qu'elle affecte (comp. 925: "si même tu veux m'épouser, jeune homme").

Vers 929 et suiv. Achille se réjouit parce que, en Grec avisé, il a compris que la jeune fille n'est pas inexorable (comp. 919—921); le troisième billet du héros, avec son début jubilant, est d'une grande finesse psychologique.

Vers 944. Vers incomplet, manquant dans L. Le second hémistiche serait mieux à sa place dans le vers suivant qui gagnerait à être arrangé ainsi: τὰ γονατά του εἰς τὴν γῆν μετὰ δάκρυα τὸν λέγει.

Vers 946. "Οῦ sont tes flèches dout tu m'a frappé?" Comp. le distique populaire: αὐτὰ τὰ μαῦρα μάτια ὅταν τὰνοιγοκλεῖς | κι ὅταν τὰ χαμηλώνεις σαγίττες μὲ βαρεῖς.

Vers 953. Si le vers n'est pas corrompu, nous avons ici le cas d'une contraction de trois voyelles appartenant à trois mots différents, séparés par la césure. On pourrait lire, au lieu de 'Αχιλλεύς, δ νεός. Les vers 953 et 954 nous font l'effet d'une interpolation de copiste.

Vers 965. Το υπόκλιμα parait signifier révérence (υπόκλισις).

Vers 970—984. Nous croyons que dans le texte original cette chanson avait deux couplets de longueur égale; les vers 977, 984 en formaient le refrain. Probablement dans le premier couplet l'emploi de la combinaison  $\pi \delta 900$  et  $\pi \epsilon \rho \iota \beta \delta \lambda \iota \iota \nu$  y était moins gauche que dans notre version; le vers 975 y manquait ainsi que le premier hémistiche du vers 976, qui a pris la place d'un autre commençant par  $\xi \delta \varepsilon$  (comp. 971).

Vers 1008 et suiv. Ces deux vers manquent dans L. Le premier

est suspect; l'infériorité de la noblesse d'Achille n'est pas une chose dont il ne faut pas s'étonner: ni le poète (comp. vv. 20—35), ni les parents de la jeune fille ne la connaissent; au contraire, Achille était de naissance royale (voir ci-dessus, ad 341). La construction de άρμόζει (1009) revient au vers 1157: "il lui sied", c'est-à-dire: "il est digne".

Vers 1012. Le premier hémistiche est faux: c'est une anticipation des premiers mots du vers suivant. Pour expliquer le pronom relatif τόν, dont l'antécédent est πόθον, il faut supposer qu'il y a eu dans le texte une phrase comme θέλω καὶ βούλομαι ἐγὰ καὶ ἐσὰ νὰ τὸν γνωρίσης.

Vers 1022. Έξεστράτισεν, confirmé par L (718), signifie "a détourné de son chemin".

Vers 1023. Comp. Erotopaegnia (Biblioth. gr. vulg. X, 1913), v. 49: τὸν νοῦν μου τὸν ἀδούλωτον ἐκατεδούλωσές τον. De même les vers 1271, 1272 de l'Achilléïde rappellent les vers 137, 138 des Erotopaegnia.

Vers 1029. "Je deviens tout à fait imperceptible pour toi", expression précieuse pour "je mourrai", comp. L 725.

Vers 1042. Vers hypermètre, difficile à corriger, manquant dans les autres versions et non indispensable pour le contexte.

Vers 1068. Dans ce cas B a conservé la bonne leçon que nous avons adoptée.

Vers 1070. Voir ci-dessus, p. 20.

Vers 1083—1092. Voir sur ce passage obscur ci-dessus, p. 21. Que vent dire ἀντιδονοῦσιν (1087)? Sans donte ἀντηχοῦσιν, "vibrent à leur tour, résonnent." L'écrit ἀδονοῦσιν (780), verbe qu'il a formé de ἀδόνι (L 752, 755, 756, 757, 759) pour ἀνδόνι, B (440) nous donne αὐτοδονοῦσεν: aucun des deux n'a compris le mot ἀντιδονῶ, qu'on n'a pas le droit de corriger parce que le même vers se lit dans Belthandros et Chrysantza (864). Δονῶ vent dire "faire vibrer" (comp. Aristoph. Eccl. 954: ἔρως με δονεῖ); c'est un mot propre à l'ancienne poésie lyrique. Notre poète en a fait un composé au sens intransitif.

Vers 1103. Le sens de ἀνάχλια nous échappe. Le scribe de L, ne comprenant pas la leçon que présentait le texte qu'il remaniait, l'a remplacée par ξμορΦα (794).

Vers 1104, 1107. Βλαττίν, "tissu précieux", pas toujours couleur de pourpre. Comp. ΖωγράΦειος 'Αγών Ι (Constantinople, 1891), p. 294, et le mot λευκοτρίβλαττιν dans le roman de Digénis d'après le manuscrit de Grotta Ferrata (éd. Legrand, Bibl. gr. vulg., VI, ch. III, 259, ch. IV, 921).

Vers 1115. "La selle avait tout autour des rivières de perles" (?). Pour l'usage du mot γύρον, voir 338 et comp. Chronique de Mórce (éd. John Schmitt) .1057 (et 863 avec l'article). Le caparaçon du cheval consistait en trois pièces: le harnachement de la tête (κεφαλαρέα), du poitrail et du dos; ἀντελινοπρόστελινα vient des mots latins antelena et postelena, la forme πρόστελινα étant l'effet d'une parétymologie populaire. Le mot χρωμιτίτσια (1190) est peu clair; les τουβια ὀξεῖα sont des "jambières rouges". Au vers 1121 le mot σγόρδος paraît signifier "la crinière" ou "la queue" (comp. L 810); le κλαπωτὸν κομπώσιον (1122) est une couverture ornée de boutons en or filé. Pour le vers 1125 nous proposons la traduction suivante: "(la touffe) était protégée de douze dattes en or comme d'un bouclier". Sur les harnachements luxueux comp. L'Histoire des Quadrupèdes, vv. 759—763 (Wagner, Carmina graeca medii aevi, p. 167).

Vers 1157. Comp. v. 1009.

Vers 1178—1180. Ce passage présente un reflet de la croyance populaire d'après laquelle il y a un rapport intime entre la chasteté d'un héros et sa force extraordinaire. M. Salomon Reinach a résumé cette croyance dans les mots "victoria castis", dont il a illustré le sens par de nombreux exemples empruntés au folklore de différents peuples (Cultes, Mythes et Religions, Paris 1905—1912, II, p. 33). Voir aussi le sixième chapitre de E. Fehrle, Die kultische Keuschheit im Altertum (Giessen, 1910). Le Hercule rustique dont parle Philostrate (Vies des Sophistes, II, 1, 12 et suiv.) fuit tout contact féminin. Un héros qui a violé le tabou de la chasteté est à la merci de ses ennemis.

Vers 1190. "Je me nomme, je m'avoue ton esclave". Ἐκλήθηκα a le même sens dans Le Roman de Phlorios et Platzia Phlore (Amsterdam, 1917, v. 1472 V) et dans Imbérios et Margarona (Lambros, Romans grecs, Paris 1880, v. 473.)

Vers 1201. Le sujet de θαυμάσουσιν est τὰ ἀδέλφια (v. 1200); "cependant, pour qu'ils admirent votre admirable vaillance tu a bien fait: ils te craindront toujours." Au lieu de καὶ πάλιν νά, L (888) a διὰ νά, ce qui vaut certainement mieux; nous avons adopté cette leçon.

Vers 1206. Le père s'informe de la tristesse de son fils, la mère en devine la cause. Voilà encore (comp. v. 929) un trait psychologique assez fin.

Vers 1235 et suiv. Cette fois la jeune fille s'aperçoit de l'entrée d'Achille (comp. 1076). Tout ce passage ressemble aux vers 1075 et suiv., et en forme le pendant ou plutôt le contraste, la première

visite d'Achille n'étant qu'une visite provisoire. À cette seconde rencontre le héros a le loisir d'admirer les beautés du parc (v. 1243 et suiv.); maintenant il a entière confiance en la jeune fille et il a pris ses mesures contre toute surprise.

Vers 1245. Parmi les très nombreuses fautes typographiques de l'édition de Wagner, il y en a une qu'il faut signaler parce qu'elle pourra embrouiller la comparaison de son édition avec la nôtre : au lieu de 1245 et de 1250 on a imprimé 1240 et 1245. Avec le vers 1255 l'ordre est rétabli.

Vers 1246. Vers obscur; ως καθ' είρμον doit se rapporter à προλαβών: comme le premier couplet (είρμος) d'un chant ecclésiastique indique le rythme et la mélodie des couplets suivants, la description précédente du platane nous dépense de le décrire ici. La même pensée est exprimée d'une façon plus simple par L (932): ἐκείνην την ἐδιάλυσεν ἐμπρότερα ὁ λόγος.

Vers 1255. Nous avons accentué, avec L 940, δενδρόν, forme due à l'influence de δενδρών (1051, 1053); cf. Digen. Escur., 1197, 1538; Erotopaegnia, 683.

Vers 1256a. Ce vers, laissé de côté par Wagner, est certainement un lemma glissé dans le texte; le vers 1256 est probablement de même provenance.

Vers 1260. Vers hypermètre; le passage est peut-être incomplet (comp. L 945 et suiv.).

Vers 1270. Voir sur le mot ήλιογεννημένη N. G. Polites, "Εκλογαι από τὰ τραγούδια τοῦ έλληνικοῦ λαοῦ (Athènes, 1914), p. 97.

Vers 1282. Nous avons corrigé πλανηθώσιν en πλανηθώμεν parce que L porte au passage correspondant (967): μη... γελαστώ πολλάκις.

Vers 1414. Le premier hémistiche paraît signifier: "et en disant ces paroles" (nominatif absolu). Dans le vers précédent il faudra lire μετὰ χαρὰν καὶ ἀγάπην.

Vers 1469. Le chevalier franc excite son cheval en français, ou bien son cri de combat est français.

Vers 1472. Κοντάρι signific un "chevalier armé de la lance", une "lance". Comp. v. 1501 et *Imb. et Margar*. (Legrand, *Bibl. gr. vulg*. I) vv. 371, 381.

Vers 1485. Le vers est identique à L 1165; les deux manuscrits ont donc une faute commune: trois syllabes manquent au premier hémistiche. Nouvelle preuve de la parenté de  $\Lambda$  et de L.

Vers~1510. Ἐπειβαίνω n'a pas de sens ici. Il vaut mieux lire, avec B~685, ἐδιέβησαν; L~(1189) α ἐπεράσασιν.

Vers 1514. Παραβγάζω équivaut dans ce passage aux mots

classiques παραπέμπειν et ἐκπέμπειν, "donner un pas de conduite", βγάζω ayant remplacé ἐκπέμπειν.

Vers 1519, Mỳ νά =  $\mu$ ήπως. Achille invite ses amis à combattre le lion. Vers 1520, Vers hypermètre. La leçon de L 1197, έδραμεν, met le vers sur pied et va mieux avec le vers suivant.

Vers 1549—1551. Ces trois vers, dont le dernier est incomplet, sont l'œuvre d'un copiste. Wagner a eu tort de les insérer dans le texte; déjà le fait qu'ils sont écrits à l'encre rouge aurait dû l'avertir. Ils manquent dans L.

Vers 1560—1562. Vers obscurs, manquant dans L et dans B. Les deux derniers contiennent une allusion au combat d'Achille avec le chevalier franc.

Vers 1606. "E $\delta\varepsilon$ , en deux syllabes, rend le vers hypermètre. Il résulte de l'examen de vers comme 1606 et 1632 qu'on prononçait  $\xi\delta$  et  $\xi\delta\varepsilon$ .

Vers 1685—1691. L ne répond que par deux vers (1311, 1312) à ce passage confus et corrompu. Nous avons affaire à des développements incohérents qu'on ne saurait traduire que par des à peu près.

Vers 1723. Alveĩo  $\Im \varepsilon$  n'a aucun sens à ce passage. Ni L ni B n'ont rien de correspondant à ce vers.

Vers 1579—1820. Nous n'avons rien ou presque rien changé au texte de ces soixaute-deux vers qui, comme nous avons démontré ci-dessus (p. 16, 17), ne sont qu'un appendice, fait par un scribe ignorant et maladroit. En corrigeant les fautes grossières de ce copiste on ne se rapprocherait pas de la forme originale du poème.

Le copiste interpolateur s'est servi de la Σύνοψις ίστορική de Constantin Manasse, dont il a abrégé les passages correspondants en y empruntant quelques vers. Aux vers 1766, 1767 de notre texte répondent les vers 1231, 1232 de Constantin Manasse (éd. de Bonn): ἐκ τῆς Ἰθάκης Ὀδυσσεύς, ἐκ Σαλαμίνος Αἴας, | ἐκ Κρήτης ἦν Ἰδομενεύς, Τληπόλεμος ἐκ Ῥόδου; le vers 1764 reproduit le vers 1237 de Manasse: ἄνθρωπος πολεμόκλωνος, ἄλκιμος, βριαρόχειρ; le vers 1793 est identique au vers 1409 de la Σύνοψις: ἀνεῖλε (leçon d'un des manuscrits parisiens; le manuscrit de Léon Allatius porte ἀνεῖλον) μὲ Δηίφοβος καὶ Πάρις μετὰ δόλου.

Les dix derniers vers, dont trois (1815—1818) ressemblent aux vers finals de L, gardent probablement un souvenir de la fin originale de l'Achilléide. Dans ce passage la phrase inintelligible  $\pi \acute{a}\nu \tau \alpha \ \tau \acute{b}$   $\tau \acute{\epsilon}\lambda o \varsigma \ \pi \lambda \acute{\epsilon}\kappa \iota \ (1813, 1815)$  doit être corrigée en  $\pi \acute{a}\nu \tau \alpha \ \tau \epsilon \lambda \epsilon i \ \acute{\eta}$   $\pi \lambda \acute{a}\kappa \alpha \ (comp. \ L \ 1343)$ .

#### INDEX DES MOTS PRINCIPAUX.

(Les chiffres précédés de L ou de B indiquent les leçons des mss. L ou B; tous les autres ont rapport au manuscrit N.)

#### A

άγαθοπραγία, 681. άγαλμα, 800. άγέρωχος, 22. άγκωνάρια, 810, ornement qu'on porte autour des coudes. άγροικῶ, 1226: άδεια, 1313. ädys, 1578. αδονώ, L 780. άδυνατώ, 717. αἰνοῦμαι, 1723 (?). ἄκρα, 563, 504, 584, aile d'une armée. *ἀλεπο*ῦ, 1480. άλλάγι, 365. άλλαγιάζω, 449. άλλο, 1618 (interjection). άλλοί, 7 (interjection). άλλοίμονον, 1560 (interjection). άλλουν, 1636 (interjection). άναβλεμματίζω, L 1321. ἀμμέ, L 702; ἀμμή, L 1258, B 311. άναγκάζω, 341, insister à faire quelque chose. άναισθάνομαι, 9, 1568. άναισθήτῶ, 1312. άνανδρος, 1180. άνατάσσω, 399. 🧃 ανατρέχω, 214 (verbe transitif). -ἀναΦέρνω, 161. άνδρόγυνον, 31. ἀνεμίτσια, 805, vêtements légers. άνηξεύρω, L 1332, ignorer.

άνθεση (= άνθεσις, άνθη), L 489. άνοικτός, 100. άντιγραφή, 914. άντιδονώ, 1087. ἀντικόπος (= ἀντίζηλρς), B 46.άντικρυς, 30, 707. απανωκλίβανον, 127, tunique couvrant l'armure. άπανωφόριον, 1103, 1108. ἀπελατίκιν, 553, 1195. άπλώνω, 992. άποχλωμιάζω, L 1170, pâlir. αραβίτικα, 992 (?). ἀρκίζω, L 1211. άρχεύω, 969.  $2\sigma\pi \rho \rho s$ , 1198,1420, cheval blanc. ἀσχολούμαι, 1434. αύθέντης, 683. άχνη, 1250. αὐτοδονῶ (pour ἀντιδονῶ), B 446.

В

βάια, 831, 862. βαίτσα, 1142. βαρώ, 946. βάσανον (τδ), 998. βασιλεύω, L 744 (en parlant du soleil): βούκινα, 255. βράστης, L 162 (τοῦ πολέμου), L 283, chaleur.

Ť

γατανίτσια, 1121. γεμίζω, 576. γέρνω, 815. γλυκοστοματοβρύσιε, 817.

Δ

δαμίν, Β 297. δείλινον (τδ), 744. δέσποινα, 353, 649, 699, femme du βασιλεύς. δευτερώνω, 553.
διατάσσομαι, 303, 307.
διβικίτσιν, L 542.
διφιγγίτσιν, 804.
δίδωμι, 356, sonner; 422, battre; 458, frapper.
δισταγμός, 1185.
δοκιμάζω, 162.
δοξεύω, 814.
δράσσω, 1618, saisir.
δράχνω, 577, 1332.

F

έγκαφαλίζω, L 625 (= δλιγοθυμώ, 897?) έγκεφαλίζω, L 880, mettre sur la tête. είρμός, 1241. ἐκστρατίζω, 1022, L 718, détourner de son chemin. ἔμβαλτος, 1516. έξαπλώνω, 1835 (verbe intransitif). έξαπολύω, 577, lâcher. έντελινοπροστέλινα, 116. έντρέχω, 504. ἐντροπιάζω, L 580, L 866, L 1023. ἐπιλαλῶ, 502, avancer. έρμός, B 285, casque. έρωτικός, 980, 982. έρωτοφαγούσα, B 309 (?). ἐσβάζω, 595. ἐσωκουρτσούβακον, 336, tunique. εὐάρμοστος, 632. εὐλογία, 1450, hénédiction nuptiale.

 $\mathbf{Z}$ 

ζηλῶ (par conjecture), 823. ζαχαρογλυκεράτη, 824. ζώθαφτος, L 1362.

H

ηθος, 1439, 1523, visage. ηθικός, 1131, joli. ηνάχλια, 1103 (?).

```
καλαμάριν, 860.
καλαμιών, 1517, lieu planté de roseaux.
κάμινος, 785.
καπούλες, L 1002.
καπούλια, 1318.
καρδιοΦλόγιστος, 1002.
κασσίδιν, 551.
καστρωτός, 808, tourelé.
καταλόγιν, 989, chanson.
κατάστικτα (par conjecture), 806, tâcheté.
κατουνοτίπιν, 438, 695.
κείτομαι, 1179.
κενοδοξώ, 1003.
κεΦαλαρέα, 1110.
κεΦαλή, 645, chef, gouverneur.
ху́тос, 1225.
κιβούριον, 1734.
κιλαδώ, 743, 747, 760.
κλαπωτός, 1122, en or filé.
κλιαμός (pour κλαιαμός), L 1333, pleurs.
κοιτών, 262.
κοκκινοπλουμόχειλος, 816.
κομπώσιον, 1122, converture à boutons d'or.
κοντάρι, 1472, lance (en parlant d'un guerrier), comp. Imbér. et
  Margar. éd. Wagner, 75, 78, 80.
κονταρέα, 1494, 1501.
κορμί, 917.
κότσια, 1120.
κουβέρτα, 348.
κουβούκλιν, 1197.
κουρτέσα, 739, 871 etc.
κουρτέσης, 1428.
κουσπία, 377, perches d'une tente.
κράββατος, 768, 771, 772.
κρεββάτι, L 510, L 692, lit; L 183, chambre à coucher.
κρίμαν, 1561.
κυβερνώ, L 522 (= κατασκευάζω, 784).
μυράτσα, 1227, 1487, 1677.
```

κύρκ $\alpha$ , L 1277, (mon) bien-aimé.

· **Λ** 

λαγάρισμαν, 1584. λάγκεμα, 1130, saut. λακτίζω, 1198, donner de l'éperon. λίζιος, L 88. λιθοβολώ, 1614. λογήν (μίαν), 407, de la (même) manière, B 407.

M

μάδευσις, L 46. μαδεύω, L 45, L 247, L 361. μάλαγμαν, 345, 1583. μάννα, L 9, L 23. μείραξ, 95. μερωμένος, L762, (nuit) pareille au jour. μεσὰ δύο, 1526, en deux. μεσή, 1300, 1307, le milieu du combat. μεσίτης, 872. μη νά = μηπως, N 1519.μηλεά, 872, pommier. μήλον, 821, sein. μνημούριν, 1751. μοιρολόγιν, 1055. μονόφυλλος, 804, d'un seul lé. μοσχόδενδρον, 982. μούλα, 457. μούντος, 475, 416, 1496, cheval bai. μουσική, 271. μουντάτος, 991, qui a mué. Comp. Poèmes prodromiques, III, 354.

N

νευροκοποϋμαι, 1316. Comp. Glykas, 227 (Legrand, Bibl. gr. vulg., Ι, p. 25): νευροκουράζομαι.

Ħ

ξενιάσματα, 1330. Ευλαλόη, 785.

O

όλόφατιρος, 1293, tout à fait vide. όλόφωτος, 932, 1582 (en parlant de la lune). όμευνέτης, 1768. όξον οὐδέν, L 776, rien de plus. όρνεον, 438, coq. όχυρός, 1234. όχυρώ, 464. όψικεύω, 1164.

П

παλαφρέτος, 445, palefroi.
παρεκμέμπω, 1514.
παρρησία, 620, vigueur, force.
πεδινός, 632.
περιχαρεία, 894.
πέφτω, 560.
πιττάκιν, 660, 862.
πολεμόκλονος, 1764.
πολλάκις, 876, quelquefois.
πρακτέον (τὸ) (= πρᾶξις), 682.
προβαρίζω, L 85, L 371, L 395.

P

ρέντα, 117, 1457, arène. ρευστά, 1115, colliers, rivières (de perles) (?). ροδόσταμμαν, 186, 1754.

Σ

σαγίζω, 348. σγόρδος, 1121, crinière συ queue. σγουροκέφαλος, 101. σεῖσμα, 825., σελλίου, 771, petite σέλλα(?). σημάδι, 493. σιδηρώνω, mettre dans les vers, 588. σκουτοκόνταρου, 1468, bouclier et lance. σμίγω, 502, 507.

σουπέδιον, 771. σπαράζω, 119. σπαστρικός, 804. σταίνω, 740. στανέο, 1348 (écrit els το ανέο). στανίο, L 1032. σταυραετός, 493. στριγγιός, L 145, perçant (en parlant de la voix) (?). στρίγγω, 735, chanter, crier. σύνθαπτος, 1688. συρματένος, L 805. σύρριζος, 1139. συγχαρίκια, 441, bonnes nouvelles. σφαγμός, 906. σφάκτης, L 568 (= τρώσις, 836?). σφουδυλιά; L 1164, coup de poing.

T

τείχος (δ), 713.  $\tau \delta \pi \sigma s$ , 488, 695, espace. τουβία, 1119, jambières. τουβίτσια, 343, 1109, jambières. τούμπα, 477, colline (= βουνάριν, L 361). τουμπάκια, 1126, tambours, cymbales. τουμπίτσα, 462, colline. τραγουδώ, 1222. τραχηλέα, 338, collet. τριγυρίζω, 1239. τρίδουλος, 850. τροῦλλα (par conjecture), 781, coupole. τρούλλη, L 519, coupole. τρῶσις (= τραῦμα?), 291, 295.τσάγκι, 341. τσάγρα, 528. τωρινός, 292.

Υ

ύπόκλιμα, 965. ύπολύγισμα, 826.

Φ

φάλκονας, L 782.

φαράτος, 447.

φημίζω, 1200.

φθάνω, (sans εἰς) 86, 173, 596; (avec πρός), 385.

φισκίνα, 970, 986.

φλάμπουρον, 491.

φλισκίνα, L 492.

φοινίκια, 1125, dattes(?).

φοραίνω, 1732, porter; 812, faire porter, vêtir.

φουδουλερωτεύομαι, 130, se comporter en chevalier fier et gracieux.

φουδούλης (μοῦντος), 1049, 1147, 1496, fier.

φοῦντα, 1123, 1124.

φουστάνια, 1104.

Φράγκος, 1471, 1481.

· X

χαρύνω, B 58. χέννα, L 809, henné. χινεά, 1120, henné. χιότη, L 810, crinière. χαρμονή, 1565. χρυσοτσάπωτος, 1534. χρωματίτσια, 1119(?).

Φραγκίτσης, 1466.

Φρόνος ( $\tau$ δ), 1264, gloire, orgueil.

## TABLE DES MATIÈRES.

### INTRODUCTION.

| Chap. I. § 1. Les versions publiées, du poème.<br>§ 2. Analyse d'après la version de Naples                                                                          | p.  | 3-7     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------|
| Chap. II. § 1. Les traits caractéristiques du roman.<br>§ 2. Examen de ses sources. § 3. Ressemblance<br>avec d'autres poèmes en grec du moyen âge.<br>§ 4. Datation | ,,  | 8—15    |
| Chap. III. § 1. Les manuscrits et les commentaires. § 2. L'édition présente                                                                                          | ,,, | 15—23   |
| sur la langue des trois manuscrits et sur les noms propres                                                                                                           | ,,  | 24—41   |
| Texte de la version de Naples                                                                                                                                        | ,,  | 42-90   |
| Texte de la version de Londres:                                                                                                                                      | ,,  | 91—125  |
| Observations sur le texte                                                                                                                                            | ,,  | 126—141 |
| Index des mots principaux                                                                                                                                            | ,,  | 142—149 |





# DAS JAIMINĪYA-BRĀHMANA IN AUSWAHL

TEXT, ÜBERSETZUNG, INDICES

VON

W. CALAND.

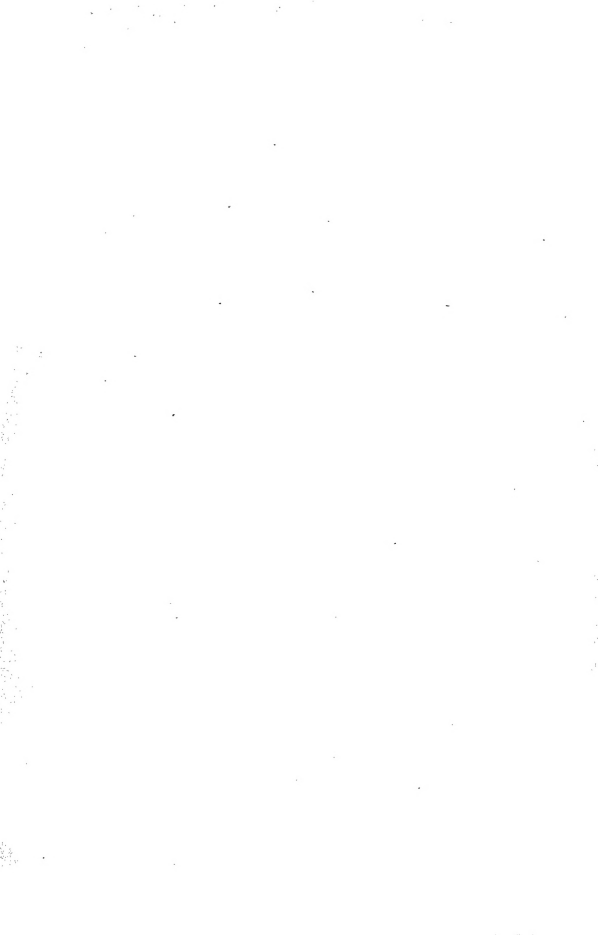
Verhandelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen te Amsterdam

AFDEELING LETTERKUNDE

DEEL I - NIEUWE REEKS

DEEL XIX. No. 4.

AMSTERDAM
JOHANNES MÜLLER
1919.



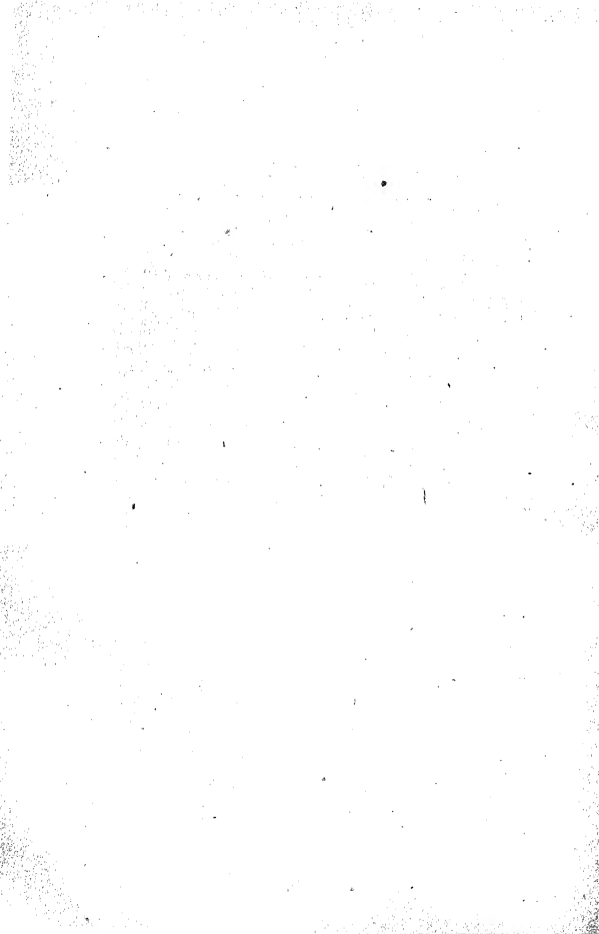
#### VORWORT.

Da es so gut wie sicher ist, dass weiteres handschriftliches Material für das Jaiminīya-brāhmaņa unerreichbar ist, und wohl niemand unter diesen Umständen es wagen wird, den ganzen Text herauszugeben, habe ich es unternommen eine Auswahl zu veröffentlichen. Es sind diejenigen Stücke, grössere und kleinere, ausgewählt worden. die mir entweder ihres Inhalts oder grammatischer Eigentümlichkeiten wegen wichtig vorkamen. Besonders habe ich die Stücke mitgeteilt, die historischen oder halb-historischen, halb-mythischen Inhalts sind. In dieser Hinsicht bietet ja das Jaiminīya-brāhmana sehr viel Neues. Schon früher hatte ich mehrere Bruchstücke in holländischer Übersetzung bekannt gemacht und auch über das Verhältnis dieses Brahmana zu den verwandten Texten Einiges mitgeteilt (s. "Verslagen en Mededeelingen der Kon. Akademie van Wetenschappen" te Amsterdam, Afd. Letterk. 5de Reeks, 1ste Deel, pag. 1-106). Dieselben Fragmente, mit vielen anderen, gebe ich hier, aber jetzt auch im Urtexte. Etliche Auszüge waren schon von Ortel im Journal of the American Oriental Society und anderswo mitgeteilt, einzelne auch von Whitney und Hopkins. Im allgemeinen habe ich diese schon bekannten Teile nicht wiederholt; einige jedoch habe ich, weil ich meinte sie etwas besser als meine Vorgänger verstanden zu haben, hier wieder aufgenommen. Es braucht kaum hervorgehoben zu werden dass, da der Text zum grössten Teile auf einer einzigen Handschrift beruht, der Herausgeber erstens sehr oft mit dem Messer der Kritik zu operiren hat, und zweitens sich vor nicht wenige schwer zu lösende Probleme gestellt sieht, da er ganz auf den Text selber angewiesen ist. Möge es den kritischen Lesern gelingen, noch recht Vieles zu berichtigen.

Der Auswahl ist ein ausführlicher Index der Eigennamen beigegeben, in welchem noch manche Stelle aus dem Texte selber mitgeteilt wird.

Was die Variae Lectiones anbetrifft, ich habe sichere Änderungen stillschweigend angebracht, im Übrigen habe ich die Varianten erwähnt, ohne jedoch die Hss. näher anzudeuten, in welchen sie gefunden werden.

Die Zitate aus dem Sāmaveda (ārcika) sind der Bequemlichkeit halber nicht nach der Samhitā der Jaiminīyas, sondern nach der der Kauthuma-Rāṇāyanīyas gegeben.



#### Das Jaiminīya-brāhmaņa in Auswahl.

#### Der richtige Zeitpunkt für die Darbringung des Agnihotra.

dvau samudrāv acaryau vitatau mahāntāv āvarīvartete caryeva 1) pādāv iti; dvau haiva samudrāv acaryāv ahaś caiva rātriś ca; te ye naktam juhvati, rātrim eva te samudram pravišanty; atha ya udite juhvaty, ahar eva te samudram pravišanti; tayor vā etayor atyayanam asti, yathā vaişamyam 2) vā syāt setor vā samkramanam: astamite purā tamisrāyai, suvyustāyām purodayāt. (I. 5)

"Zwei unzugängliche ausgedehnte weite Seeen bewegen sich beständig wie zwei... Füsse", so heisst es <sup>3</sup>); der Tag und die Nacht sind die zwei unzugänglichen Seeen; diejenigen, die nachts (das Agnihotra) opfern, die geraten in die See der Nacht <sup>4</sup>); die aber, welche nach Sonnenaufgang opfern, geraten in die See des Tages <sup>4</sup>). Es gibt ein Mittel über die beiden Seeen hinüber zu kommen, wie eine Erhebung (über dem Wasser) oder das Betreten eines Dammes sein würde, (indem man das Agnihotra darbringt, die Abendspende) nachdem die Sonne untergegangen ist, vor der Finsternis, (die Morgenspende,) nachdem es hell geworden ist (aber noch) vor Sonnenaufgang.

- 1) Var. paryeva.
- 3) Unsicher; vaisacam, vaisaca, vaisacama die Hss.
- 2) Der wahrscheinlich unvollständig zitierte Vers findet sich abweichend nur noch TS. III. 2.8.1: dvau samudan vitat aparyan paryavartete jathareva padah.
  - ') Eig. in die See, die Nacht; in die See, den Tag.

#### 2. Tag und Nacht als Sabala und Syama.

atha haitau syāmasabalāv eva yad ahorātre; ahar vai sabalo, rātrih syāmas; te ye naktam juhvati, rātrim eva te syāmam pravisanty; atha ya udite juhvaty, ahar eva te sabalam pravisanti; tayor eva tad evātyayanam: astamite purā tamisrāyai, suvyustāyām purodayāt. (I. 6)

Tag und Nacht sind der Sahala and der Syama ); Sabala ist der Tag, Syama ist die Nacht; diejenigen, die nachts (das Ag-

nihotra) opfern, geraten in die Nacht: in Śyāma; die welche nach Sonnenaufgang opfern, geraten in den Tag: in Śabala. Es gibt dasselbe Mittel an den beiden vorbeizukommen (indem man es darbringt, die Abendspende,) nachdem die Sonne untergegangen ist, vor der Finsternis, (die Morgenspende,) nachdem es hell geworden ist, (aber noch) vor Sonnenaufgang.

- ') Die chiastische Wortstellung infolge des Kompositions-gesetzes (Wackernagel, Altind. Gramm. II. 1. § 71 b. α). Sabala und Syāma sind die beiden Hunde des Yama, nach Bloomfield urspr. Sonne und Mond; vgl. Bloomfield's Aufsatz: "The two dogs of Yama in J. Am. Or. Soc. XV. S. 163. Unserer Stelle läuft Kaus. br. II. 9 a. E. parallel.
  - 3. Die untergegangene Sonne in mystischer Weise durch das Abend-Agnihotra wieder hergestellt.

asau vā ādityo 'stanyan sodhā vimrocati; vyamrucad iti ha sma va etam pūrve purānina ācakṣate, 'thaitarhi nyamrucad iti; sa vā eso 'stanyan brāhmanam eva śraddhayā pravisati, payasā paśūms, tejasāgnim, ūrjauṣadhī, rasenāpah, svadhayā vanaspatīn; sa yad brāhmano 'gnihotrapātrāni nirnenekti, yat pariceṣṭati ¹), yayaivainam śraddhayā praviṣṭo bhavati, tām evāsmims tat sambharaty; atha yat payo duhanti, yena payasā paśūn praviṣṭo bhavati, tad evāsmims tat sambharaty; atha yad aṅgārān nirūhati ²), yena tejasāgnim praviṣṭo bhavati, tad evāsmims tat sambharaty; atha yat tṛṇenāvadyotayati, yayorjauṣadhīḥ praviṣṭo bhavati, tām evāsmims tat saṃbharaty; atha yat samidham abhyādadhāti, yayā svadhayā vanaspatīn praviṣṭo bhavati, tām evāsmims tat sambharati. (I. 7)

Sechsfach verbreitet sich die untergehende Sonne bei ihrem Niedergang; die früheren mit den Dingen der Vorzeit bekannten (Leute) pflegten zu sagen: "Sie hat sich beim Untergehen verbreitet", jetzt aber (sagt man): "Sie ist untergegangen". Bei ihrem Untergang geht sie mit gläubiger Gesinnung in den Brahmanen ein, mit Milch in die Kühe und Ziegen, mit Glut in das Feuer, mit Nahrung in die Kräuter, mit Feuchtigkeit in das Wasser, mit Saft in die Bäume. Indem nun (beim Agnihotra) der Brahmane die Gefässe auswäscht und (dabei) beschäftigt ist, sammelt er die in ihn eingegangene gläubige Gesinnung (und legt diese) in sie (nl. in die Sonne). Indem man die (Kühe zur Erlangung der für das Agnihotra bestimmten) Milch melkt, sammelt er die in die Tiere eingegangene Milch (und legt diese) in sie; indem er die glühenden Kohlen auseinander schiebt (um die zum Opfer bestimmte Milch darauf zu setzen), sammelt er die in das Feuer eingegangene Glut (und legt diese) in sie; indem er mit einem (brennenden) Grashalm die Milch beleuchtet, sammelt er die in die Kräuter eingegangene Nahrung (und legt diese) in sie; indem er Wasser (zu der gekochten Opfermilch) hinzugiesst, sammelt er die in das Wasser eingegangene Feuchtigkeit (und legt sie) in sie; indem er ein Stück Brennholz ins Feuer legt (um darüber die Spende auszugiessen), sammelt er den in die Bäume eingegangenen Saft (und legt diesen) in sie.

- 1) Nicht ganz sicher: paricestati, parivestayati, sanivestati die Hss.
- 2) nirūhyati.

#### 4. Der Lohn des Agnihotra-opferers.

atha ha smāha nagarī jānaśruteyo: 'sau va ādityo 'staṃyann agnim eva yoniṃ praviśatīti; sa yad ete sāyamāhutī juhoty, etasyaiva tad ādityasya pṛṣṭhe pratitiṣṭhati; yathobhayapadī pratitiṣṭhet tādṛk tad; atha yad ete prātarāhutī juhoty, utthāpayaty evainaṃ tābhyāṃ; sa yathā hastī hastyāsanam upary āsīnam ādāyottiṣṭhed, evam evaiṣā devataitad vidvāṃsaṃ juhvatam ādāyodeti; sainaṃ taṃ¹) lokaṃ gamayati ya etasyeyataḥ²) paraṃ nāsti; sa yat kiṃ ca parācīnam ādityāt, tad amṛtaṃ, tad abhijayaty; atha yad arvācīnam ādityād, ahorātre tad upamathatī³) ito³), yathā reṣmopamathnyād⁴) evaṃ; bahavo ha vā ādityāt parāñco lokās; te 'sya sarva āptā bhavanti, te jitās, teṣv asya sarveṣu kāmacāro bhavati ya evaṃ vidvān agnihotraṃ juhoti. (I. 11)

Nagarin Jānaśruteya pflegte zu sagen: "Die Sonne geht bei ihrem Untergang in das Feuer, ihre Geburtsstätte, ein" 5). Indem er die beiden Abendspenden darbringt, bekommt er festen Fuss auf dem Rücken der Sonne, so, als stünde er fest auf beiden Füssen. Indem er die beiden Morgenspenden darbringt, hebt sie (nl. die Sonne) durch diese ihn (nl. den Verrichter des Agnihotra) auf; wie ein Elefant mit dem auf seinem (Rücken im) Sitz Sitzenden aufsteht, so geht diese Gottheit mit demjenigen, der solches wissend opfert, auf. Sie führt ihn nach jenem Raume, der sich jenseits dieses so grossen (Raumes) befindet 2). Alles was jenseits der Sonne ist, das ist unsterblich (d. h. ohne Tod), das gewinnt er; was aber diesseits der Sonne ist, das wird beständig durch Tag und Nacht (d. h. durch die Zeit) zerstört, so wie ein Wirbelwind (die Bäume und dergl.) umstürzt. Viele sind die Räume jenseits der Sonne; diese alle werden von ihm erreicht und errungen; in diesen allen fällt demjenigen ungehemmte Bewegung zu, der solches wissend das Agnihotra verrichtet.

upamathnītām ito,

<sup>1)</sup> tanı tam.

<sup>2)</sup> Lesart (etasyaiyataḥ, etesyaiyataḥ) und Übersetzung unsicher.

- ") resno°, restho°.
- 5) vgl. Sat. br. II. 3.1.3.
  - 5. Weshalb beim Agnihotra Milch oder Soma zu spenden ist.

devā vai mrtyunā samayatanta; sa yo ha sa mrtyur agnir eva sa; te 'bruvann: etemam jigīṣāmeti; te 'bruvann: ājyāhutim juhavāma. tavainam jigīsāmeti; tatheti; ta ājyāhutim ajuhavus; tām annam akuruta, tām pratyudadīpyata; tasmād yatrājyāhutim juhvati, pratyuddīpyata eva; te bruvan: pasvāhutim juhavāma, tayainam jigīsāmeti; tatheti; te pasum ālabhya medah samavadāya pasvāhutim ajuhavus; tām annam akuruta, tām pratyudadīpyata; tasmād yatra paśvāhutim juhvati, pratyuddīpyata eva; te 'bruvan: kṣīrāhutim juhavāma, tayainam jigīsāmeti; tatheti; te ksīrāhutim ajuhavus; tayainam ajayams; tasmād yatra kṣīrāhutim juhvaty, angārā eva bhavanti; te 'bruvann: ajaişma 1) vā enam anena 2), hantānapajayyam jigīsāmeti; te 'bruvan: somālutim juliavāma, tayainam jigīsāmeti; tatheti; te somenāyajanta; te somāhulim ajuhavus; tayainam prājayams; tasmād yatra somāhutim juhvaty, angārā eva bhavanti; (sa) ya evam vidvān ājyāhutim ca paśvāhutim (ca) juhoti, priyam evāsya tena dhāmopagacchaty; atha yat ksīrāhutim juhoti, jayaty evainam tenā-; 'tha yat somāhutim juhoti, yathā jitvā prajayet tādrk tat; sa etau punarmrtyū atimucyate yad ahorātre. (I. 12, 13)

Die Götter waren im Streit mit Mrtyu (dem Tod); Agni nun ist derselbe wie Mrtyu. Sie sagten: "Kommt, lasst uns versuchen den Tod zu besiegen". Da sagten sie: "Lasst uns eine Schmalzspende darbringen und versuchen ihn durch diese zu besiegen". "Gut". Sie brachten eine Schmalzspende dar; diese machte er (nl. der Tod, d. h. Agni, das Feuer) sich zur Speise; und er flammte, dieser (Spende) entgegen, auf. Deshalb, wo man eine Schmalzspende darbringt, da flammt er (das Feuer) auf, (dieser) entgegen. Sie sagten: "Lasst uns eine Tieropferspende darbringen und versuchen durch diese ihn zu besiegen". "Gut". Sie schlachteten ein Opfertier, machten Abschnitte vom Fett und brachten eine Tieropferspende dar; diese machte er sich zur Speise und flammte, (dieser) entgegen, auf. Deshalb, wo man eine Tieropferspende darbringt, da flammt er auf, (ihr) entgegen. Sie sagten: "Lasst uns eine Milchspende darbringen und versuchen ihn durch diese zu besiegen". "Gut". Sie brachten eine Milchspende dar und durch diese besiegten sie ihn. Deshalb entstehen, wo man eine Milchspende darbringt, Kohlen (d. h. das flammende Feuer wird ausgelöscht, sodass nur noch Kohlen zurückbleiben). Sie sagten:

"Wir haben ihn dadurch besiegt. Wohlan, lasst uns versuchen ihn ein für allemal zu besiegen". Da sagten sie: "Lasst uns eine Somaspende darbringen und versuchen ihn durch diese zu besiegen", "Gut". Sie verrichteten ein Soma-opfer und brachten die (Agnihotra-)spende mit Soma dar. Durch diese ersiegten sie ihn gänzlich. Deshalb entstehen, wo man eine Soma-spende darbringt, Kohlen. Wer solches wissend eine Schmalz- und Tieropferspende darbringt, gelangt dadurch zu der ihm lieben Stätte; wenn er aber eine Milchspende darbringt, dadurch besiegt er ihn; wenn er eine Soma-spende darbringt, so ist das alsob er nach einem Siege (den Feind) völlig ersiegt. Er entgeht dem Tag und der Nacht (d. h. der Zeit), den beiden, die ein wiederholtes Sterben sind <sup>3</sup>).

- ¹) ajeșu.
- 2) annena (auch richtig?).
- a) d. h. er wird nicht wieder geboren.

#### 6. Eine gelehrte Unterhaltung über das Agnihotra.

ārunir vājasaneyo 1) barkur 1) vārsņaļ priyo jānasruteyo budila āśvatarāśvir vaiyūghrapadya ity ete ha pañca mahūbrahmā āsus; te hocur: janako vā ayam vaideho 'gnihotre 'nusistah, sa no 'tivadann iva manyata; ela, tam agnihotre kathām vādayisyāma iti; te hājagmus; te ha brahmacārina 2) ūcuh 2): pra no brūhīti; tūn ha provāca; tebhyo ha proktebhyah prthag āsanāni prthag udakāni prthan madhuparkān prthag āvasathān prthak pancabhyah pancapacitis cakārā-; 'tha haiṣāṃ sabhāga āvavrajoptvā keśaśmaśrūṇi nakhān nikṛtyājyābhyajya dandopānaham bibhrat; tān hovāca: brāhmanāh, kathā bhagavanto 3) no 'nu sampādayathety; ati no 'vādīr iti hocur; atha hainān pūrvah papraccha: brāhmanāh, kathā bhagavanto 8) yūyam agnihotram juhuthety; ati vai no 'vādīr iti hocur, yo no bhuyasah sataķ pūrvo 'prākṣīr; gautama pratibrūkīti; sa hovāca: yaśa ity eva samrād aham agnihotrum juhomi; tasmād aham yaśo 'smi, yaśo vāva me prajāyām antato bhaviteti; tam hovāca: gautama, kim yasa ity; agnim upadisann uvāce-4): 'dam 4) yasa ity, ado yasa ity ādityam; so 'ham ado yaso 'sminn eva yasasi sāyam juhomīdam yaso 'muşmin yaśasi prātar juhomy; etāv eva mā tad gamayisyato yatra sarve kāmā; etau me punarmṛtyum apajeṣyata iti; suhutam devān rādhayānīti ha praśaśaṃsā-; 'tha hāparam papraccha: kathā bhagavas tvam agnihotram juhositi; sa hovāca vājasaneyah: satyam ity eva samrād aham agnihotram juhomi; tasmād aham satyan asmi, tasmān mama satyam iva vadatah prakāśa 5) iti; tam hovāca: yājňavalkya, kim satyam ity; agnim upadiśann uvāce-: 'dam satyam ity, adah satyam ity ādityam; so 'ham adah satyam asmin satye sāyam juho-

mīdam satyam amuşmin satye prātar juhomy; etāv eva mā tad gamayisyato yatra sarve kāmā; etau me punarmrtyum apajesyata iti; sukutam devān rādhayānīti haiva prašašamsā-; 'tha hāparam papraccha: kathā bhaqavas tvam agnihotram juhoṣīti; sa hovāca barkur 1) vārṣṇo: bhūyistham śrestham vittānām ity eva samrād aham agnihotram juhomi; tasmād aham bhūyistham śrestham vittānām asmi, bhūyistham vāva me śrestham vittānām prajāyām antato bhaviteti; tam hovācā-: "gnivesya, kim bhūyiştham śrestham vittānām ity; agnim upadisann uvāce-: 'dam bhūyiştham śrestham vittānām ity, ado bhūyiştham śrestham vittānām ity ādityam; so 'ham ado bhūyistham śrestham vittānām asmin bhūvisthe śresthe vittānām sāyam juhomīdam bhūyiştham śreştkam vittānām amuşmin bhūyişthe śreşthe vittānām prātar juhomy; etāv eva mā tad gamayişyato yatra sarve kāmā; etau me punarmrtyum apajesyata iti; suhutam devān rādhayānīti haiva praśaśamsā-; 'tha hāparam papraccha: kathā bhagavas tvam agnihotram julosīti; sa lovāca priyo jānaśruteyas: teja eva samrād aham agnihotram juhomi; tasmād aham tejo 'smi, tejo vāva me prajāyām antato bhaviteti; tam hovāca: kāndvīya 6), kim teja ity; agnim upadisann uvāce-: 'dam teja ity, adas teja ity ādityam; so 'ham adas tejo 'smims tejasi sāyam juhomīdam tejo 'muşmims tejasi prātar juhomy; etāv eva mā tad gamayişyato yatra sarve kāmā; etau me punarmṛtyum apajesyata iti; suhutam devān rādhayānīti haiva prasasamsā-; 'tha hāparam papraccha: kathā bhagavas tvam agnihotram juhosīti; sa hovāca budila āśvatarāśvir vaiyāqhrapadyo: 'rkāśvamedhāv ity eva samrād aham 'agnihotram juhomy; annam hy etad devānām yad arko 'śvo medho medhya iti; tam hovāca: vaiyāghrapadya, ko 'rkah ko 'śvo medho medhya ity; agnim upadisann uvācā-: 'yam arka ity, asāv asvo medho medhya ity ūdityam; so 'ham amum asvam medham medhyam asminn arke sayam juhomimam arkam amuşminn asve medhe medhye prātar juhomy; etāv eva mā tad gamayisyato yatra sarve kāmā; etau me punarmṛtyum apajeṣyata iti; suhutam iti ha praśasyovāca: yo ha kila mahyam agnihotra itim ca gatim ca brūyāt, tasmā aham varān dadyām iti; te hocur: na nvai vayam agnihotra itim ca gatim cānūcīmahi 1), tvam asmabhyam agnihotra itim ca gatim ca brūhi; vayam tubhyam pṛthak pañca varān dadma ity; agnim upadisann uvāce-: 'yam itir ity, asau gatir ity ādityam; so 'ham amūm gatim asyām itau sāyam juhomīmām itim amuşyām gatau prātar juhomy; etāv eva mā tad gamisyato yatra sarve kāmā, etau me punarmṛtyum apajeṣyata iti; suhutam iti ha prasasyocur: varān vṛṇīṣva yān adāmeti; sa hovācai-: 'ṣa eva me varo: 'ham eva yuşmabhyam prthak pañca sahasrāni satāsvāni dadānīty. etāni vā agnihotra upāsanāny, ete kāmā; etān eva kāmān avarunddhe

ya evam vedātho yasyaivam vidvān agnihotram juhoti. (I. 22-25) Āruņi, Vājasaneya, Barku Vārsņa, Priya Jānasruteya und Budila Asvatarāsvi Vaiyāghrapadya, diese fünf waren grosse Brahmanen. Die sagten (einst): "Jener Janaka, der Fürst von Videha-land, ist über das Agnihotra unterrichtet; er meint darüber besser Bescheid zu wissen als wir. Kommt, wir werden ihn veranlassen eine Disputation über das Agnihotra abzuhalten". Sie kamen zu (ihm) und sprachen, (sich) als Schüler (bei ihm einstellend): "Sage uns an" 8). Da sagte er ihnen an 8). Diesen, als ihnen angesagt worden war, verschaffte er, jedem der fünfe, die fünf 9) Ehrenerweisungen, jedem einen Sitz, jedem das Wasser (zum Waschen der Hände und Füsse), jedem den Gasttrunk (madhuparka), jedem einen Aufenthaltsort. Darauf begab er sich, nachdem er sich Haar und Bart geschoren, sich die Nägel gekürzt, sich Augen und Körper besalbt hatte, Stab und Sandalen tragend, nach ihrem Aufenthaltsort 10). Er sprach zu ihnen: "Brahmanen, wie vereiniget ihr euch zu uns?" "Du hast besser Bescheid gewusst als wir", sagten sie. Da fragte er zuerst: "Wie pflegt ihr das Agnihotra zu verrichten?" "Du hast wiederum versucht uns nieder zu schwatzen", sagten sie, "weil du uns, die wir mehr in Anzahl sind, zuerst.gefragt hast; antworte du, Gautama'' 11). Der sprach: "Als Ansehen, Fürst, pflege ich das Agnihotra darzuopfern; deshalb bin ich angesehen und wird am Ende meiner Nachkommenschaft Ansehen zuteil fallen". Er (nl. Janaka) sprach zu ihm: "Gautama, was ist das Ansehen?" Auf das Feuer hinweisend sprach er: "Dieses ist das Ansehen", und auf die Sonne hinweisend: "Jene ist das Ansehen; ich pflege abends jenes Ansehen (die Sonne) in diesem Ansehen (dem Feuer) zu opfern, morgens dieses Ansehen (das Feuer) in jenem (der Sonne). Die Beiden werden mich dorthin gelangen lassen, wo alle Wünsche (erfüllt werden), die Beiden werden mir das Wiedersterben abwenden". Da lobte er ihn mit den Worten: "Wohlgeopfert (ist das); die Götter will sich zufriedenstellen" 12). Darauf fragte er den zweiten: "Wie pflegst du, Herr, das Agnihotra zu verrichten?" Da sprach Vājasaneva: "Als Wahrheit, Fürst, pflege ich das Agnihotra darzuopfern; deshalb bin ich die Wahrheit, deshalb ist Helle (Berühmtheit) mein Besitz, weil ich die Wahrheit rede". Da sprach er zu ihm: "Yājňavalkya, was ist die Wahrheit?" Auf das Feuer hinweisend sagte er: "Dieses ist die Wahrheit", und auf die Sonne hinweisend: "Jene ist die Wahrheit; ich pflege abends jene Wahrheit in dieser Wahrheit zu opfern, morgens diese Wahrheit in jener; diese Beiden werden mich dorthin gelangen lassen, wo alle Wünsche (erfüllt werden), diese Beiden werden mir das Wiedersterben abwenden". Da

lobte er auch ihn mit den Worten: "Wohlgeopfert (ist das); die Götter will ich zufriedenstellen". Darauf fragte er den dritten: "Wie pflegst du das Agnihotra darzuopfern?" Da sprach Barku Vārsna: "Als das umfangreichste beste aller Besitztümer, Fürst, pflege ich das Agnihotra darzuopfern; deshalb bin ich das umfangreichste beste aller Besitztümer und wird am Ende bei meiner Nachkommenschaft sich das umfangreichste beste aller Besitztümer einfinden". Er sprach zu ihm: "Agnivesya, was ist das umfangreichste beste aller Besitztümer?" Auf das Feuer hinweisend sprach er: "Dieses ist das umfangreichste beste aller Besitztümer", und auf die Sonne hinweisend: "Jene ist das umfangreichste beste aller Besitztümer; ich pflege abends jenes umfangreichste beste aller Besitztümer in diesem umfangreichsten besten aller Besitztümer zu opfern, morgens dieses umfangreichste beste aller Besitztümer in jenem. Diese Beiden werden mich dorthin gelangen lassen, wo alle Wünsche (erfüllt werden), diese Beiden werden mir das Wiedersterben abwenden". Da lobte er auch ihn mit den Worten: "Wohlgeopfert (ist das); die Götter will ich zufriedenstellen". Darauf fragte er den vierten: "Wie pflegst du das Agnihotra darzuopfern?" Da sprach Priya Jānaśruteya: "Als das Licht, Fürst, pflege ich das Agnihotra darzuopfern; deshalb bin ich ein Licht und wird sich am Ende bei meiner Nachkommenschaft das Licht einfinden". Er sprach zu ihm: "Kāndvīya, was ist das Licht?" Auf das Feuer hinweisend sprach er: "Dieses ist das Licht" und auf die Sonne hinweisend: "Jene ist das Licht; ich pflege abends jenes Licht in diesem Lichte zu opfern, morgens dieses Licht in jenem. Diese Beiden werden mich dorthin gelangen lassen, wo alle Wünsche (erfüllt werden), diese Beiden werden mir das Wiedersterben abwenden". Da lobte er auch ihn mit den Worten: "Wohlgeopfert (ist das): die Götter will ich zufriedenstellen". Darauf fragte er den fünften: "Wie pflegst du das Agnihotra darzuopfern?" Da sprach Budila Aśvatarāśvi Vaiyāghrapadya: "Als den Lichtstrahl und das Rossopfer 18), Fürst, pflege ich das Agnihotra darzuopfern. Speise der Götter ist ja der Lichtstrahl: das opferreine Rossopfertier". Er sprach zu ihm: "Vaiyāghrapadya, was ist der Lichtstrahl, was das opferreine Rossopfertier?" Auf das Feuer hinweisend sprach er: "Dieses ist der Lichtstrahl", und auf die Sonne hinweisend: "Jene ist das opferreine Rossopfertier; ich pflege abends jenes opferreine Rossopfertier in diesem Lichtstrahl zu opfern, morgens diesen Lichtstrahl in diesem opferreinen Rossopfertier. Die Beiden werden mich dorthin gelangen lassen, wo alle Wünsche (erfüllt werden), diese Beiden werden mir das Wiedersterben abwenden". Nachdem er mit

den Worten: "Wohlgeopfert (ist das)" gelobt hatte, sprach er: "Wer nun mir den Gang und die Bahn beim Agnihotra sagen könnte, dem möchte ich Wahlgaben geben". Sie sprachen: "Wir haben wohl nicht den Gang und die Bahn beim Agnihotra studiert; sage du uns den Gang und die Bahn beim Agnihotra; wir geben dir gesondert fünf Wahlgaben". Auf das Feuer hinweisend sagte er: "Dieses ist der Gang"; und auf die Sonne hinweisend: "Jene ist die Bahn; ich pflege abends jene Bahn in diesem Gang zu opfern, morgens diesen Gang in jener Bahn; diese Beiden werden mich dorthin gelangen lassen, wo alle Wünsche (erfüllt werden), diese Beiden werden mir das Wiedersterben abwenden". Nachdem sie ihn mit den Worten: "Wohlgeopfert (ist das)" gelobt hatten, sprachen sie: "Wähle dir die Wahlgaben, die wir dir zugesagt haben". Da sprach er: "Dies sei meine Wahlgabe: ich will euch gesondert je tausend (Kühe) mit hundert Rossen geben". — Das sind die Weisen, auf welche man beim Agnihotra Verehrung darbringt, das die (damit zu verbindenden) Wünsche. Diese Wünsche erreicht derjenige, der solches weiss und auch wer solches wissend das Agnihotra verrichtet.

Das ganze Stück erinnert in seinem Aufbau an Chand. up.V. 11 figg.

- neyo prakur, wie no. 91 Bem. 3, die Hss.
- 2) °carinam ucuh.
- bhagavo.
- 4) Hier und im Verfolg immer upadisanvacedam.
- b) prakāšam 2 Hss.
- 6) kāņvīya; vgl. jedoch Jaim. up. br. III, 40.
- cīmahe.
- \*) Für prahrühi und provaca vgl. Sat. br. X. 6.1.2, welche Stelle mit der unsrigen eine gewisse Ähnlichkeit hat. Hinzuzudenken ist wohl: "gastliche Bewirtung" oder derel.
  - \*) Ist der Text unvollständig oder ist udakam als haetodakam und padodakam
- doppelt zu zählen?

  10) Zum Worte sabhaga, dessen genaue Bedeutung nicht feststeht, (es kommt auch unten, § 95, vor) vgl. WZKM. 28 S. 77. Ich sehe jetzt, dass auch Chand. up. V. 3. 6 das Wort vorkommt; die von Böhtlingk gegebene Übersetzung "Rathsversammlung" passt nicht in n°. 95.
  - 11) Āruni.
  - 12) Ist etwa deva die ehrende Bezeichnung der Brahmanen?
  - 13) Sat. br. IX. 4.2.18: ayam vā agnir arko 'sav ādityo 'svamedhah.

#### 7. Der Hase im Mond.

eşa vai saso ya eşo 'ntas candramasy; eşa hīdam sarvam sāsty; eşa vai yamo ya eşo 'ntas candramasy; eşa hīdam sarvam yamaty 1); eşa vai mrtyur yad yamo 'tsyann eva nāma; tam eva tābhir ūhuti-bhih samayitvorjam lokānām jayati yamam devam; devānām yamasya

devasya sāyujyam salokatām samabhyārohati ya evam vidvān agnihotram juhoti. (I. 28)

Es ist der Hase (śaśa), der sich dort im Monde befindet, denn er herrscht (śāsti) über alles <sup>2</sup>). Es ist Yama, der sich dort im Monde befindet, denn er zügelt (yamati) alles und Yama ist der Tod, den man den Fresser <sup>3</sup>) mit Namen nennt. Nachdem er diesen: den Gott Yama, durch die Spenden beschwichtigt hat, ersiegt er der Räume Kraft und Saft; wer solches wissend das Agnihotra darbringt, erhebt sich zur Gemeinschaft, zur Welt der Götter (und) des Gottes Yama.

- 2) i sein, die in den Flecken auf dem Mond das Bild eines Hasen sieht. Freilich wird hier das Wort anders gedeutet.
  - \*) Eig.: "derjenige der fressen wird". .

#### 8. Die Schöpfung der vier Stände durch Prajapati.

praiapatir vāvedam agra āsīn; mano ha vai prajāpatir devetā; so 'kāmayata: bahuh syām, prajāyeya, bhūmānam gaccheyam iti; sa sīrsata eva mukhatas trivrtam stomam asrjata gāyatrīm chando rathantaram sāmāgnim devatām brāhmanam manusyam ajam pasum; tasmād brāhmano, gāyatrīchandā āgneyo devatayā; tasmād u mukham prajānām; mukhād dhy enam asrjata; so 'kāmayata: praiva jāyeyeti; sa bāhubhyām evorasah pancadasam stomam asrjata tristubham chando brhat sāmendram devatām rājanyam manusyam asvam pasum; tasmād rājanyas tristupchandā aindro devatayā; tasmād u bāhubhyām vīryam karoti; bāhubhyām hy enam uraso vīryād asrjata; so 'kāmayata: praiva jūveveti; sa udarād eva madhvatah saptadašam stomam asrjata jagatīm chando vāmadevyam sāma viśvān devān devānām vaisyam manusyam gām pasum; tasmād vaisyo jagatīchandā vaisvadevo devatayā; tasmād u prajanisnur; udarād dhy enam prajananād asrjata; so 'kāmayata: praiva jāyeyeti; sa padbhyām eva pratisthāyā ekavimśam stomam asrjatānustubham chando yajnāyajnīyam sāma na kām cana devatām śūdram manusyam avim paśum; tasmāc chūdro 'nustupchandā veśmapatidevas; tusmād u pādāvanejyenaiva jijīvisati; padbhyām hy enam pratisthāyā asrjatai-; 'tayā vai srstyā prajāpatih prajā asrjata; sa ya ctad evam veda, bhūmānam eva prajayā pasubhir gacchati; tasmād v etam yajnam bhūyistham prasamsanti yad agnistomam; prajāpatiyajno hy eşaḥ. (I. 68, 69)

Prajāpati war im Anfang dieses (All). Die Gottheit Prajāpati ist ja der Geist. Der begehrte: "Ich möchte mich vermehren, ich möchte mich fortpflanzen, ich möchte zur Vielheit gelangen". Da erschuf er aus seinem Haupte, seinem Munde, den Trivrt-stoma, das

Gāyatrī-versmaass, die Rathantara-singweise, die Gottheit Agni, den Menschen Brahmane, das Tier Bock. Deshalb ist des Brahmanen Versmaass die Gäyatrī 1) und der Gottheit nach ist er Agni-artig; deshalb ist er auch das Haupt der Geschöpfe, denn Prajäpati erschuf ihn aus seinem Munde. Darauf begehrte er: "Ich möchte mich weiter fortpflanzen". Da 'erschuf er aus seinen Armen, seiner Brust, den Pancadasa-stoma, das Tristubh-versmass, die Brhat-singweise, die Gottheit Indra, den Menschen Ksatriya, das Tier Ross. Deshalb ist die Tristubh das Versmaass des Kşatriya 1) und der Gottheit nach ist er Indra-artig; deshalb auch verrichtet er mit seinen Armen die Krafttat, denn Prajapati hat ihn aus seinen Armen, seiner Brust erschaffen. Darauf begehrte er: "Ich möchte mich weiter fortpflanzen". Da erschuf er aus seinem Bauch, seiner Mitte, den Saptadasastoma, das Jagatī-versmaass, die Vāmadevya-singweise, die Allgötter unter den Gottheiten, den Menschen Vaisya, das Tier Rind. Deshalb ist die Jagatī das Versmaass des Vaisya 1) und der Gottheit nach ist er Allgötter-artig; deshalb auch ist er erzeugend, denn Prajapati hatte ihn aus seinem Bauche, seinem Gliede, erschaffen. Darauf begehrte er: "Ich möchte mich wieder fortpflanzen". Da erschuf er aus seinen Füssen, aus seinem Gestell, den Ekavimsa-stoma, das Anustubh-versmaass, die Yajñāyajñīya-singweise, keine Gottheit, den Menschen Südra, das Tier Schaaf; deshalb ist das Versmaass des Südra die Anuştubh 2) und hat er den Hausherrn als seine Gottheit; deshalb auch sucht er seinen Lebensunterhalt durch Fusswaschung 3), denn Prajāpati hatte ihn aus seinen Füssen, seinem Gestell, erschaffen. — Durch diese Schöpfung erschuf Prajapati die Geschöpfe. Wer solches weiss, der erreicht Vielheit an Nachkommen und Vieh. Deshalb lobt man dieses Agnistonia-opfer am meisten, denn es ist das Opfer des Prajāpati.

Vgl. PBr. VI 1.6 flgg., TS. VII. 1:1.4-6.

- 1) Vgl. z. B. Ap. srs. V. 1.2.
- <sup>2</sup>) Men denke an den Rathakāra.
- <sup>2</sup>) Vgl. z. B. Hir. grhs. I. 12.19.

#### 9. Die Entstehung der Soma-Kufe.

prajāpatiķ prajā asrjata; so 'gnim api mukhād asisrķsata; so 'gnir mukhād bībhatsamāna ūrdhva uddrutya mastiskam uddhatyasrjyata 1); tam devās carsayas copasametyābruvan: vitunno 'yam mastisko māmuyā bhūt; karavāmemam kasyām citācitrīti 2); te bṛhaspatim abruvan: somam asmin gṛhāṇeti; sa þṛhaspatir abravīt: sa vā ayam krūra ivāpūto 'medhyo 'sṛtaṃkṛta iti; vayam ta etam pūtam medhyam sṛtaṃkṛtam kurma ity abruvaṃs; tam vai ma āharateti; tatheti;

tam asmai prāyacchams; tam pratyagrhņād devasya tvā savituh prasave 'śvinor hāhubhyām pūṣṇo hastābhyām pratigrhņāmīti; devāngair vāvainam tat pratyagrhņāt. (I. 73)

Prajāpati erschuf die Geschöpfe; auch Agni wollte er erschaffen und zwar aus seinem Munde. Agni nun, sich vor dem Munde ekelnd, schnellte empor und wurde, das Gehirn 3) (des Prajāpati) hinaufwerfend, erschaffen. Zu diesem kamen Götter und Seher heran und sprachen: "Dieses aufgerissene Gehirn soll nicht verloren gehen; wir wollen es zu etwas Schönem 4) verwenden". Sie sagten zu Brhaspati: "Schöpfe in ihn den Soma". Da sagte Brhaspati: "Es ist etwas grausiges unreines zum Opfer untaugliches, un-gargemachtes". "Wir machen es dir rein, zum Opfer tauglich, gargemacht", sagten sie. "Dann bringt es mir". "Gut". Sie überreichten es ihm; er nahm es entgegen mit (der Formel): "Auf Gott Savitr's Geheiss nehme ich dich mit den Armen der Asvins mit den Händen des Pūsan entgegen"; dadurch nahm er es mit den Gliedern der Götter entgegen.

Vgl. PBr. VII. 5. 1, wo es Aditya (die Sonne) ist, der das Haupt des Prajāpati hinaufwirft, und Sat. br. IV. 4.3.4, wo der Dronakalasa aus dem Haupte des Vrtra entsteht.

- 1) ? udidanıhyāsıjyata.
- 2) Wie ist zu lesen?
- ') Ist statt mustişka mustaka zu lesen, oder hat mastişka hier die Bedeutung von mastaka?
  - \*) Vermutungsweise so übersetzt.

#### 10. In welcher Weise man zum Āstāva hingeht.

prāṇān vai tat saṃtatya svargaṃ lokaṃ sarpanti yad antar havirdhāne grahān gṛhītvā bahiṣpavamānaṃ sarpanti; saṃtata iva vai svargo lokaḥ: svargasya lokaṣya saṃtatyā avyavacchedāya; prāvabhrā ¹) iva sarpanti; pratikūlam iva vā itaḥ svargo lokas; tad yathā vā adaḥ pratikūlam udyan prāvabḥra ¹) iva bhavaty, evam evaitat: svargaṣya lokaṣya samaṣṭyū anapavyāthāya. (I. 85)

Dadurch dass sie <sup>2</sup>), nachdem man im Havirdhāna-Zelte die Schoppen geschöpft hat, sich langsam zum Bahispavamāna (d. h. zu der Stelle, wo dieses "Lob" abgesungen wird) begeben, erreichen sie mit ununterbrochenen Hauchen den Himmelsraum. Ununterbrochen (continuus), so zu sagen, ist der Himmelsraum; (es geschieht also) zur Nicht-unterbrechung, zur Nicht-trennung vom Himmelsraume. — Etwas vorübergeneigt gehen sie hin; der Himmelsraum steht ja dieser Erde hier entgegen; wie man im gewöhnlichen Leben, einen entgegengesetzen (d. h. steilen, Boden) ersteigend, sich etwas

vorüber neigt, so dieses: zur Nicht-unterbrechung, zur Nicht-schwankung (in der Fahrt) nach dem Himmelsraume.

') prā° zwei Hss., pra° eine; das zweite Mal alle prā°; vgl. n°. 205, Bem. 18 und vielleicht prababhra (Kāth. X. 9, MS. II. 2. 10). Jaim. br. I. 278 heisst es: tasmād bahispavamānam stosyantah prahvarā iva prakupitā (l. prakubjītā?) iva sarpanti.

2) Der Adhvaryu, die drei Sänger, der Opferherr und der Brahman, vgl. Caland-Henry, l'Agnistoma S 134 e.

#### 11. Der Bahispavamana führt den Opferer zum Himmel.

ādityo vā etad 1) atrāgra āsīd yatraitac cātvālam, ado 'gniḥ; sa idam sarvam prātapat; tasya devāḥ pradāhād abibhayus; te 'bruvan: sarvam vā ayam idam pradhaksyati; vīmau pariharāmeti; tam atas tisrbhir ādadata 2), tisrbhir antarikṣāt, tisrbhir divam agamayan; sa tataḥ parān evātapat; ta etad āvad utlamam akṣaram apaśyams; tenainam arvāñcam akurvams; tata etad arvān tapaty; eteno evāvatākṣareṇāgnim asmin loke 'dadhuḥ; sa yam kāmayeta yajamānam: svargalokaḥ syād iti, cātvālam evainam ākhyāpyodgāyet; tam atas tisrbhir evādadate 8), tisrbhir antarikṣāt, tisrbhir divam gamayanti: svargaloko yajamāno bhavatī-; "śvaro ha tu pramāyuko bhavitoḥ, parācīṣu hi stuvanti: sa yadaiva sarvābhi stuyur, athottamām agre brūyād athāvarām athāvarām; tāḥ sarvā arvācīs; tad u vā āhuḥ: satraitat pratyavarūḍham, svargakāmyā vai yajata iti; yad evāda āvad uttamam akṣaraṃ bhavati, tenāsmāl lokān nāvacchidyate. (I. 87)

Die Sonne war am Anfang hier auf der Erde, wo das Catvala ist, das Feuer dort (d. h. am Himmel). Dieses versengte alles; vor dessen versengender Glut fürchteten sich die Götter; sie sprachen: "Dieser wird hier alles versengen; wir wollen die beiden ihre Stelle verwechseln lassen". Durch drei (Verse des Bahispavamana-lobes) hoben sie die (Sonne von der Erde) auf, durch drei vom Luftraum, durch drei machten sie sie zum Himmel gehen. Seither leuchtete sie abgewandt 4); da erschauten sie diese letzte, das Wort "hieher" enthaltende, Silbe 5) und machten sie dadurch herwärts gerichtet. Seither leuchtet sie herwärts. Durch dieselbe, das Wort "hieher" enthaltende, Silbe aber brachten sie das Feuer auf diese Welt (d. h. auf die Erde). Wenn er (d. h. der Sänger) inbezug auf den Opferherrn wünscht, dass er den Himmelsraum erreichen möge, so lasse er, ehe er (den Bahispavamāna) absingt, ihn auf das Catvala hinblicken; durch drei (Verse) heben sie (d. h. die Sänger) ihn von hier auf, durch drei vom Luftraum, durch drei machen sie ihn zum Himmel gehen. Der Opferer erreicht den Himmelsraum. Er läuft jedoch Gefahr vor seiner Zeit zu sterben, denn man singt das Lob auf hinwärts gerichteten (d. h. nicht wiederkehrenden, nicht wiederholten Versen) ab. Wenn man das Lob auf allen (Versen) absingt <sup>6</sup>), so sage er erst den letzten (d. h. den 9. Vers), dann den näheren (den 8.), darauf den näheren (den 7.) (und so) diese alle zurückgewandt (d. h. in entgegengesetzter Reihenfolge). Da sagt man nun aber: "Freilich ist er dadurch wieder herabgestiegen, er opfert aber mit dem Wunsche den Himmel zu erreichen: durch jene, das Wort "hieher" enthaltende, Silbe wird er nicht von diesem Raume (d. h. von der Erde) geschieden <sup>7</sup>).

Vgl. PBr. VI. 7. 24 und 8.17.

- 1) Ohne etad II. 5: asau vā ādityo trāgra āsīd yatraitac cātvālam.
- 2) adadat eine Hs., die anderen sind hier unvollständig.
- \*) evaradatre, evava dadatreta.
- \*) Die Sonne wird offenbar als eine runde an einer Seite leuchtende Scheibe gedacht.
- \*) Die Schlussworte der Verse, auf welchen der Bahispavamana gesungen wird, lauten: agnunn rtasya yonim ä.
  - 6) Dieser Bedingungssatz ist mir nicht deutlich; eine Hs. hat sadaiva statt sa yadaiva.
- ') Die Absicht scheint zu sein, dass man die Verse dennoch in der überlieferten Reihenfolge absingen kann, ohne Gefahr für den Yajamana dass er im Himmel bleibt (also vor seiner Zeit stirbt); die Silbe a wirkt ja schon aus, dass er nicht vor der Zeit fortgeht.

#### 12. Eine Parallele zu Aitareya-brāhmana II. 22.5.

kaupivano ha smāha bhauvāyanah: kim te yajñam gacchanti yad¹) eva¹) somasyābhakṣayitvā pra vā sarpanti pra vā dhāvayantīti; bahiṣpavamānam upasanneṣu brūyād yam brāhmanam śucim iva manyetāharahas tam iti; tena samupahūyāthānumantrayeta: yo devānām iha somayītho 'smin yajñe barhiṣi vedyām tasyedam bhakṣayāmasīti; yadi ca ha pradhāvayati yadi ca nā-, 'tha hāsya bhakṣita eva devaḥ somo bhavati. (I. 89)

Kaupivano Bhauvāyana pflegte zu sagen: "Gelangen die zum Opfer, wenn sie ohne vom Soma genossen zu haben langsam fortgehen (zum Bahispavamāna) oder sich (dorthin) auf den Weg machen?" 2) Wenn sie 3) sich zum Bahispavamāna-lob hingesetzt haben, rede er Tag für Tag 4) einen Brahmanen, den er als rein ansieht, so 5) an: nachdem er sich von diesem hat einladen lassen, spreche er unmittelbar darauf (den Spruch) aus: "Der Götter Trank, der sich hier bei diesem Opfer auf der Opferstreu, auf der Vedi, befindet, davon geniessen wir jetzt". Ob er sich auf den Weg macht oder nicht, so ist dadurch der Soma von ihm genossen worden 6).

<sup>1)</sup> yedeva, vedeva.

<sup>2)</sup> Der Unterschied zwischen prasarpati und pradhavayati an dieser Stelle ist mir nicht deutlich.

<sup>3)</sup> Vgl. Bem. 2 zu n°. 10.

<sup>\*)</sup> Die Hinzufügung: "Tag für Tag" gibt an, dass auch bei einer mehrtägigen Somafeier so zu verfahren ist.

5) Ist tam iti verdorben?

e) Während es sich im Ait. br. (und vgl. Āśv. śrs. V. 2. 8 und CH. § 134. c) vom Hotr handelt, der sich nicht mit den andern sum Āstāva begibt, bezieht das Jaim. br. sich vielleicht auf den Yajamāna, für welchen das Sarpana fakultativ war.

#### 13. Das Verfahren nach Ablauf des Bahispavamāna.

stutvoddravanti 1): yajamānam eva tat svargam lokam gamayanti; bāhūn udgṛḥṇanti: yajamānam eva tat svarge loke samādadhati 2); te vai tad anṛtam kurvanti, ye martyam santam amṛtatvam gamayanti; te rūpeṇa varcasā vyṛdhyante; sa yad 3) evānya 3) uttiṣṭhet, tam uttiṣṭhantam ārabhyānūttiṣṭhen; na rūpeṇa varcasā vyṛdhyate; nārtim ārchati. — bhaviṣyad vijānīyād: yady etāḥ prajā dodruvā iva syur, dodruvo yogakṣemo bhaviṣyati; tathāyam udgātodagāsīd iti vidyād; yady u śāntā iva syuḥ, śānto yogakṣemo bhaviṣyati; tathāyam udgātodagāsīd iti vidyād; eṣo ha vijñā. (I. 89)

Nach Ablauf des (Bahispavamāna)-lobes schreiten sie herauf 4); dadurch bringen sie den Opferherrn zum Himmelsraum. Sie heben ihre Arme empor; dadurch versetzen sie allesammt den Opferherrn in den Himmelsraum. Die tun etwas Unrechtmässiges, die ihn, welcher sterblich ist, zur Unsterblichkeit bringen, und sie verlieren die Schönheit, den Glanz (der Gesundheit). So soll er 5), wenn ein anderer zuerst aufgestanden ist, diesen, wenn er aufsteht, von hinten anfassen und nach ihm aufstehen; er verliert nicht die Schönheit, den Glanz, er gerät nicht ins Unglück. — Er kann (bei dieser Gelegenheit) die Zukunft erfahren: wenn diese Leute 6) immerfort weglaufen, da wisse er, dass sein Besitztum immerfort von ihm weichen wird: "in dieser Weise hat ja dieser Sänger gesungen". Wenn sie sich aber ruhig verhalten, da wisse er, dass sein Besitztum ruhig bei ihm verbleiben wird: "in dieser Weise hat dieser Sänger gesungen". Dies ist das Mittel zur Erkenntnis.

- 1) stutvodavanti.
- <sup>2</sup>) smādayati.

'a) ya edavanya, ya edevanya; vgl. Jaim. srs. ed. Gaastra S. 14, Z. 2.

\*) D. h. wohl, "sie machen einige Schritte in nördlicher Richtung," vgl. Drahy. IV. 1. 9, CH. § 134. h, S. 181.

5) D. h. jeder der beim Bahisp. beteiligt gewesen ist.

") Mit prajah müssen hier die Sänger, besonders der Udgatr, gemeint sein.

### 14. Die Besiegung der Asuras durch die Götter.

devāsurā aspardhanta; te devā vajram ksurapavim asrjanta purusam eva; tam asurān abhyavrījan; so 'surān apopya devān abhyāvartata; tasmād devā abibhayus; tam abhipadya tredhā samasrnan; sa tredhā saṃśīrṇa ud evātisṭhat; tam ārabhya paryaikṣanta; tasmin

devatās chandāmsi puruse pravistā apasyams; te 'bruvan: devatā vai chandāmsīmā asmin puruse pravistā; asmin vā ayam loke punyam jīvitvestāpūrtena tapasā sukrtenāsmān anvāgamisyatīti; te vai tathā karavāmety abruvan yathā no nānvāgacchād 1) iti; tasmai vai pāpmānam anvavadadhāmeti; tasmā elam pāpmānam anvādadhuh svapnam tandrim [nidrām]2) manyum asanayām aksakāmyām strīkāmyām ity; ete ha vai pāpmānah purusam asmim lloke sacante; ya etad, agne, tîrlvāsmim lloke sādhu cikīrsāt 8), tat tvam asmim lloke dhīpsatād ity agnim asmim tloke 'dadhur, vayum antariksa, adityam divy. — ugradero ha smāha rājanir: nāham 4) manusyāyārātīyāmi, yān asmai trīn devānām kresthān arātīyato 'krnom; arātītam arātītam hy eva tasmai yasmā etā devatā arātīyantīty; atho hāsmā etā devatā nārātīyanti, ya evam vedā-, 'tho ha tam eva dhīpsanti ya evam vidvāmsam dhīpsatīti. — te devā abruvan: yā evemā devatās chandāmsi puruse pravistā, etābhir evāsurān 5) dhūrvāmeti; teşām prānam eva gāyatryāvrīi. jata, caksus tristubhā, śrotram jagatyā, vācam anustubhā-; 'smād evainām llokād gāyatryāntarāyann, antarikṣāt tristubhā-, 'muṣmāj jagatyā, paśubhyo 'nuṣṭubhā; tān sarvasmād evāntarāyams; tato vai devā abharan, parāsurā; bhavaty atmanā, parāsya dvisan bhrātrvyo bhavati ya evam veda. (I. 98, 99)

Götter und Asuras lagen im Kampfe. Die Götter erschufen den messerscharfen Donnerkeil, (nl.) den Menschen. Diesen schleuderten sie auf die Asuras; nachdem dieser die Asuras verstreut hatte, kehrte er sich gegen sie Götter; vor diesem fürchteten sich die Götter; nachdem sie ihn erfasst hatten, zerbrachen sie ihn in drei Stücke: dieser, in drei Stücke zerbrochen, erhob sich wieder; da fassten sie ihn an und untersuchten ihn genau; da sahen sie, dass sich in diesem Menschen die Gottheiten (nl.) die Versmaasse befanden. Sie sagten: "Die Gottheiten, die Versmaasse, befinden sich in diesem Menschen; dieser wird, nachdem er auf dieser Welt (d. h. auf der Erde) gut gelebt hat, durch Opferverdienst Askese Guttat uns nachfolgen; so lasst uns es so machen, dass er uns nicht nachfolge". "Wir wollen ihm das Böse zulegen" (so beschlossen sie). Ihm legten sie das Böse bei: den Schlaf, die Trägheit, den Zorn, den Hunger, die Begierde nach Würfelspiel, die Begierde nach dem Weibe. Dies sind ja die bösen Eigenschaften, die dem Menschen in dieser Welt anhaften. Mit (dem Auftrag): "Wer, o Agni, nachdem er dieses (Böse) überwunden hat, in dieser Welt Gutes zustande bringen will, das sollst du (von ihm) auf dieser Welt dich beeifern zunichte zu machen", stellten sie Agni auf die Erde, Vāyu in den Luftraum 6), Aditya an den Himmel 6). — Ugradeva Rājani nun pflegte zu sagen: "Ich bringe dem Menschen kein

Unglück, welchem ich hörte dass diese drei Obersten der Götter missgünstig sind. Denn Missgeschick hat ihn getroffen, welchem diese Gottheiten Unglück bringen wollen". So bringen auch diese Gottheiten ihm kein Unglück, der solches weiss; sie wollen aber demjenigen schaden, der einem der solches weiss schaden will. -Nun sprachen die Götter: "Vermittelst eben dieser Gottheiten, (nl.) der Versmaasse, die sich in dem Menschen befinden, wollen wir die Asuras zu Fall bringen". Durch die Gavatrī eigneten sie sich deren Hauch, durch die Tristubh deren Auge, durch die Jagatī deren Gehör, durch die Anustubh deren Sprache an; aus dieser Welt vertrieben sie sie durch die Gāyatrī, aus dem Luftraum durch die Tristubh, aus jener Welt durch die Jagatī, aus dem Vieh durch die Anuştubh. So vertrieben sie sie aus Allem. Da bekamen die Götter die Obermacht und die Asuras wurden vernichtet. Er selbst bekommt die Obermacht, dessen feindlicher Nebenbuhler wird vernichtet, der solches weiss.

- ') nānvagacchān.
- ) Dass nidrām interpoliert ist, geht aus II. 363 hervor: sad vai puruse pāpmānah... svapnas ca tandrī ca manyus cāšanayā cāksakāmyā ca strīkāmyā ca.
  - \*) cikīrṣān.
  - \*) So versuchsweise und ganz unsicher; statt näham, die Hss.: natām, nita, nitā.
  - \*) evāsmarām, evām, evā die Hss.
  - Natürlich ist die Anrede an Vayu und Aditya mutatis mutandis hinzuzudenken.
- ') Ugradeva Rājani auch T Ā. V. 4. 2 und Pauc. br. XXIII. 16. 11, wo er als aussätzig geworden erwähnt wird (duścarman, kilāsa). Die Absicht seiner Worte ist wenig klar, auch die Übersetzung nicht sicher.

### 15. Die Entstehung der Ajya-stotras.

devāsurā vā eşu lokeşv aspardhantāsmin 1) bhuvane; te devā akāmayante: "mām llokān 2) jayāmāsurān spardhām bhrātrvyān iti; ta etāny ājyāni stotrāny apaśyams; tair astuvata; tair imām llokān ājayann: imam eva lokam āgneyenājayann antarikṣam maitrāvarune-nāmum aindrena diśa aindrāgnena; tad yad imām llokān ājayams, tad ājyānām ājyatvam; emam llokān jayati spardhām dviṣantam bhrātrvyam ya evam veda. te devā abruvan: vīmāni³) bhajāmahā iti; teṣām ha vibhāge na samapādayams; te 'bruvann: ājim eṣām ayāma girim kāṣṭhām kṛtveti; yad abruvann: ājim eṣām ayāmat dvitīyam ājyatvam; yad u girim kāṣṭhām akurvata, tasmād asau dririh kāṣṭho nāma; te 4) samāvaccho 4) 'srjyanta; teṣām agnih prathama udajayad atha mitrāvarunāv athendro; 'thaikam anujjitam āṣīt; tad indro 'ved: agnir vāvedam ujjeṣyatīti; so 'bravīd: agne, yatara āvayor idam ujjayāt, tan nau sahāsad iti; tatheti; tad agnir udajayat; tad enayoh sahābhavad: adhyardham anyasya stotram

adhyardham anyasyai-; "ndrāgno yajñah; sa ya etām devānām ujjitim veda, yatra kāmayata: ud iha jayeyam iti, ut tatra jayati. (I. 105, 106)

Die Götter und die Asuras kämpften um (den Besitz) dieser Ränme, dieser Welt. Die Götter begehrten: "Möchten wir diese Räume ersiegen, die Asuras (besiegen), den Streit (gewinnen), die Nebenbuhler (erschlagen)". Sie erschauten diese Ajyastotras. Damit lobten sie, durch diese ersiegten sie diese Räume: diesen Raum (d. h. die Erde) durch das Agneya-ājyastotra 5), den Luftraum durch das Maitravaruna, jenen Raum (d. h. den Himmel) durch das Aindra, die Weltgegenden (disah) durch das Aindragna-ajvastotra. Weil sie diese Räume ersiegten (ājayan), deshalb werden diese Stotras Ajvas genannt. Diese Räume ersiegt, den Streit (gewinnt), den feindlichen Nebenbuhler (erschlägt), wer solches weiss. - Die Götter sagten: "Lasst uns diese (Stotras) verteilen". Über deren Verteilung einigten sie sich aber nicht; da sagten sie: "Lasst uns einen Wettlauf um sie laufen, den Berg als Ziel stellend" 6). Weil sie gesagt hatten: "Lasst uns einen Wettlauf (ajim) um sie laufen", so ist das ein zweiter Grund, weshalb diese Stotras Ajyas heissen, und weil sie sich den Berg als Ziel (kāsthām) gestellt hatten, darum heisst jener berg Kāstha 6). Sie machten zu gleicher Zeit den Start; von ihnen siegte zuerst Agni, dann Mitra und Varuna, dann Indra; da war ein Stotra noch unersiegt; da erkannte Indra: "Dieses wird von Agni ersiegt werden". Er sprach: "Agni, wer von uns beiden dieses ersiege, es soll uns beiden gemeinsam sein". "Gut". Das wurde von Agni ersiegt; das ward den beiden gemeinsam: anderthalb Stotra dem einen, anderthalb dem andern 7). Dem Indra und Agni gilt dieses Opfer. Wer so diesen Sieg der Götter kennt, der siegt dort, wo er wünscht: "Möchte ich hier siegen".

Vgl. Pañc. br. VII. 2.1—2 und anderswo.

- ¹) °dhantāyasmin, °dhantāyamasmin.
- ²) D. h.: akāmayanta: emāmtlokūň jayāma (ā.. jayāma).
- ) vitani.
- \*) Nicht ganz sicher: teṣāmvaccho, teṣāmpaccho.
- \*) Es gibt vier Ājyastotras: 1. āgneyam (hotur ājyam, CH. § 155); 2. maitrāvarunam (maitrāvarunasyājyam, CH. § 160); 3. aindram (brāhmanācehamsina ājyam, CH. § 164); 4. aindragnam (acchāvākasyājyam, CH. § 169).
- ") Der Berg ist wahrscheinlich die Sonne: ādityo 'pi kāṣṭhocyate, Nir. II. 15; im Māyākṣetramahātmya des Skandapurāṇa wird ein kāṣṭagiri erwähnt: nandaparvatam ārabhya yāvat kāṣṭagirer bhavet, tāvat kedārakan kṣetraṇ sivamandiram uttamam, vgl. Catal. India Off. Skt. Hss., part VI, p. 1338.
  - Dem Ajyastotra legen nl. drei Stotra-verse zugrunde.

# Der Ursprung der Dh \overline{a}\vertextras to tras.

devāsurā saṃyattā jyon na vyajayanta; teṣv asureṣv idaṃ sarvam āsīd; athaikam evākṣaraṃ deveṣv ūsīd: vāg eva; so 'gnir abravīd: ahaṃ vā idam ¹) adarśaṃ ¹) yathedaṃ jeṣyāmīti; tad vai brūhīty abruvan; so bravīd: akṣareṇaivedaṃ sarvaṃ saṃnidhāya dhurādhuram āsajāmēti; yad abravīd: akṣareṇaivedaṃ sarvaṃ saṃnidhāya dhurādhuram āsajāmēti, tad ājyadhurām ājyadhūstvaṃ; tatheti²); te²) 'kṣareṇaivedaṃ sarvam saṃnidhāya dhurādhuram āsajaṃs; tān ajayan; jayati spardhūṃ dviṣantaṃ bhrātṛvyaṃ ya evaṃ veda. — sa yadītarā dhuro vigāyed, vy evājyadhuro gāyet; sa yo haivaṃ vidvān saṃgrāmayoḥ saṃnihitayor brūyād: akṣareṇa tvā saṃnidadhāmīti paraṃ grāmaṃ, sa haiva taṃ grāmaṃ jayaty; atho yasminn evaṃ vidvān grāme bhavati, sa u haiva taṃ grāmaṃ jayati. (I. 107)

Die Götter und die Asuras konnten, lange Zeit streitend, nicht einen entscheidenden Sieg davontragen. In der Macht der Asuras war dieses All, in der Macht der Götter nur die einzige Silbe: das "Wort". Da sprach Agni: "Ich habe dieses erschaut, wie ich hier siegen werde". "So sage es", sprachen sie. Da sagte er: "Wir wollen, nachdem wir mit dieser Silbe dieses All in Zusammenstoss gebracht haben, Bürde an Bürde (?) (dhurādhuram) hängen" 3). Daher die Bezeichnung der Ajya-dhūrs. "Gut". Nachdem sie mit der Silbe dieses All in Zusammenstoss gebracht hatten, hängten sie Bürde an Bürde an. So besiegten sie die Asuras. Wer solches weiss, der erringt den Sieg und besiegt seinen feindlichen Nebenbuhler. -Wenn er die Dhūr-singweise auch auf die anderen (nl. die Verse des Bahispavamana) anwendet, so wende er sie auch auf diese (nl. die der Ajva-stotras) an. - Wer, solches wissend, zu dem feindlichen von zwei (zum Kampfe) auf einander gestossenen Heeren sagt: "Mit der Silbe") bringe ich dich in Zusammenstoss", der besiegt dieses Heer.

<sup>1) ·</sup> idamaršam.

<sup>2)</sup> Unsicher: te dvinte oder einfach te die Hss.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Übersetzung unsicher, Absieht der Worte unklar; dhurādhuram ist eine Art Zusammensetzung wie menāmenam (I. 145, unten n°. 38), das freilich ebenfalls unklar ist. Zu vergl. ist Ṣaḍv. br. II. 3.5: dhurā dhurā bhrātṛvyād vasīyān bhavatī. Die Dhur's sind gewisse Modifikationen beim Absingen der Gāyatrī-verse, S. darüber Ṣaḍv. br. II. 3.

<sup>\*)</sup> D. h. durch das "Wort", die Vac.

<sup>17.</sup> Eine andere Erörterung über den Ursprung des Aindragna- und des Maitravaruna-ajyastotra.

<sup>\*</sup> te 1) sakrt 1) sarve 1) samasrjyanta 1); tesām agnir evodajayat; tasyā-

pagamanam agatasyākso 'cchidyata; tasya rathacakram patitvā 2) kṛṣṇādikām 3) kośāntena 4) paryavartata; tam abruvann īkṣitvā:' nnādo vā ayam śrestho bhavisyati, pāpmā 5) hāsya 6) paryavartīti; sa yo haivam vidvān 1) parivartayate 1), 'nnāda eva śresthah svānām bhavaty, atho hāsya lam pāpmānam eva parivartayanti. — so 'gnir ujjitya prādravat; tam indro 'bravīt: saha nāv astv iti; nety abravīd, yad vā eko grhyānām vindate, sarvesām vai tat saha bhavatīti 8); sahaiva nāv 9) astv 9) iti 9); nety evābravīt; sa vai mābhi cid 10) avekşasveti 11); tam abhyavaikşata; so 'bravīt: sūntrāya mābhyavaikşisthūh, saha não abhūd iti; yam yam nv 12) cvāham abhyaveksisya 13) ily abravīt, tena tenaiva me saha bhavişyalīti; nely abravīt, sāntvayu vai mā tvam etud abhyavaiksisthāh, sahaiva nāv abhūd iti; lau vai prochāvahā iti; tau prajūpatāv aprochetām; sa prajūpatir abravīt: eantvāya vai vām 14) tvam etam abhyavaiksisthāh, saha vām abhūd iti; tatheti; tad enayoh sahābhavad; adhyardham anyasya stotram, adhyardham anyasyai-; "ndrāgno yajñas. — tau mitrāvaruņau prānāpanau pašubhyo 'pākrāmatām anuvī 15) manyamānau: nāvābhyām anuvībhyām 15) paśavah prāņisyantīti; te paśavo ''prānanta ādhmayamānā aserata; tad ābhyām ācakṣatā-: 'pa mitrāvaruņau prāņāpānau paśublyo 'tāmistām, tu ime 'prānanta ādlmāyamānāl serata iti; tāv ādrutyābrūtām: prānantu nau yuvābhyām pašava iti; nāvābhyām anuvībhyām 15) ity abritām; tābhyām elam maitrāvarunam ajyam avākalpayams; tato vai tābhyām paśavah prānan; sa ya evam etām agner ujjitim veda yatra kāmayata: ud iha jayeyam ity, ut tatra jayati; ya u evaitām in:krasyārdhitām veda, yatra kāmayate: 'rdhī ha syām ity, ardhī tatra bhavati; ya u evaitām, mitrāvaruņayor avakļptim veda, yatra kāmayate: 'va ma iha kalpetety 16), avāsmai tatra kalpate. (I. 108, 109)

Sic <sup>17</sup>) machten alle mit einem Male zusammen den Start. Von ihnen siegte Agni; als er (aber noch) nicht an den Endpunkt <sup>18</sup>) gelangt war, brach seine Achse. Sein Wagenrad fiel (aber) nicht <sup>19</sup>), sondern blieb.... am äussersten Rande des Wagenkastens herumdrehend. Da sagten sie, ihn anblickend: "Dieser fürwahr wird ein Esser von Speise, ein Ausgezeichneter, sein; sein böses Geschick hat sich umgewendet". Wer solches wissend (seine Wagenräder) umdreht (d. h. fährt), wird ein Esser von Speise, ein Ausgezeichneter unter den Seinigen, und man wendet sein böses Geschick um. — Als Agni den Sieg errungen hatte, lief er davon. Da sprach Indra zu ihm: "Es (d. h. das von dir Ersiegte) sei uns beiden gemeinsam". "Nein", sagte er (nl. Agni), "was einer von den zum Hause Angehörigen sich erwirbt, daran bekommen alle einen Anteil". "Es sei (dennoch) uns beiden gemeinsam". "Nein", sagte er (nl. Agni).

Dieser (nl. Indra) sagte: "So blicke mich mal an". Er blickte ihn an. Da sprach dér (nl. Indra): "Zur Begütigung (oder: "zur Einstimmung"?) hast du mich angeblickt, und (so) ist es uns beiden gemeinsam geworden". "Wen immer ich anblicken werde", sagte er (Agni? Indra?), "mit diesem werde ich (das Erreichte) teilen". "Nein", sagte er, "zur Begütigung hast du mich angeblickt und (so) ist es uns beiden gemeinsam geworden". Die beiden (sagten) 20): "Wir wollen (die Sache) entscheiden lassen". Sie legten dem Prajapati die Sache zur Entscheidung vor. Der sagte: "Zur Begütigung hast du von euch beiden diesen angeblickt; so ist es (nl. das Errungene) euch beiden gemeinsam geworden". "Gut". Da ward es ihnen beiden gemeinsam: anderthalb Stotra (fiel) dem einen, anderthalb dem anderen (zu) 21): dem Indra und dem Agni gilt das Opfer. — Mitra und Varuna, der Aus- und der Einhauch, traten aus den Tieren (dem Vieh) hinaus, da sie sich hintangesetzt achteten: "Durch uns, die wir hintangesetzt sind, werden die Tiere nicht (mehr) atmen". Die Tiere lagen da, nicht atmend, nach Luft schnappend. Das meldete man den beiden (n.l. dem Indra und Agni): "Mitra und Varuna, der Aus- und der Einhauch, sind den Tieren ausgegangen, sie liegen nun da, nicht atmend, nach Luft schnappend". Die beiden kamen hergelaufen und sprachen: "Es sollen unsere Tiere durch euch beide atmen". "Nicht durch uns, die wir hintangesetzt sind", sagten sie. Da machten sie für die beiden das Maitrāvaruņa-ājyastotra zurecht. Darauf atmeten die Tiere durch die beiden. - Wer so diesen Sieg des Agni kennt, der siegt dort, wo er wünscht: "Möchte ich hier siegen"; wer diese Halbteilung des Indra kennt, dem fällt, wo er wünscht: "Möge mir die Hälfte zufallen", die Hälfte zu; wer diese Zurechtmachung (des Stotra) für Mitra und Varuna kennt, dem kommt, wo er wünscht: "Möchte es für mich hier zurecht kommen", die Sache zurecht.

- 1) Fraglich: sa (fehlt in zwei Hss.) tesāņī sakīd eva sarvesām asīg(y)anta.
- 1) Ich lese und übersetzte: apatitvā.
- 3) Ganz unsicher: kṛṣṇāḍikāṇi, kṛṣṇāṭikāṇi, kṛṣṇādikāṇi die Hss.
- 4) keşa° eine Hs.
- b) pāpmānani.
- ") väsya.
- 7) vidvān aparivartateyale.
- 8) bhavati.
- º) navasiñcati.
- 10) jid.
- 11) ape°.
- 12) tv éine Hs.
- 23) abhyapeksisya zwei Hs., abhyavaiksisa eine Hs.
  - \*) nan eine Hs., in den beiden andern fehlt es.
- novi (anavi) oder anaci die Hss.; über dieses Wort vgl.: "Over en uit het Jaim. Brähmana" (Versl. en Meded. Kon. Akad. v. Wet. te Amsterdam V. R., dl. I) pag. 16.

- 18) kalpayatety.
- 77) D. h. die beim Wettrennen beteiligten Götter, vgl. no. 15, 2. Hälfte.

18) Oder: "den Ausgangspunkt"?

- 19) Vgl. Bem. 2.
- <sup>20</sup>) Das Verb. fin. fehlt in diesem Ausdruck ständig in unserem Brāhmaṇa.

21) · Vgl. Bem. 7 zu n°. 15.

### 18. Die Entstehung der Amahīyava-singweise.

athāmahiyavam; prajāpatih prajā asrjata; tā asanāyantīr anyānyām ādan; sa prajāpatir aiksata: katham nu ma imāh prajā nāśanāyeyur iti; sa etat sāmāpasyat; tenābhyo 'nnādyam prāyacchad varşam evāpanidhanena; tābhyo 'varşad eva, nodagrhnāt; sa etan nidhanam apasyat; tad upait; tatra ābhya udagrhnād; etasya ha vā idam sāmnah kṛte 1) varṣati ca parjanya uc ca grhnāti. — yo vṛṣtikāmah syād, etenuivāpanidhanena stuvīta: varsuko hāsmai parjanyo bhavati; sa yady atīva varsed, etad eva nidhanam upeyād: ud ahāsmai grhnāti; varsati ca hāsmai parjanya uc ca grhnāti ya evam veda. — tā yad enam prajāķ suhitā asitā āmahīyanta 2), tad āmahīyavasyāmahīyavatvam; ainam bhāryāh suhitāh suhitam mahīyante 3) ya eram veda. — tā enam annam vividānā nāpācāyan; sadhamādam ivaivāsann 4); annam hi śrīh; so 'śocat; sa nāmahīyata; sa aikṣata: katham nv id 5) yā 5) aham 5) prajāh srjeya, tā mā srstā nāpacāyeyur iti; sa etat sāmāpasyat; tenāstuta; sa stausa ity eva nidhanam upait; tā aloşayat; tā asya vašam āyams; toşayati dvisato bhrātrvyān, vašam asya svā āyanti ya evam veda; sa yad āmahīyamānā 6) apaśyat 6), tad āmahīyavasyāmahīyavatvam; yad v evainā vaśe kṛtvāmalīyata, tad v evāmalīyavasyāmalīyavatvam; ā svān vaše krtvā mahīyate ya evam veda; tad ye 'sya svā avasīkrtā") iva syur, etad evaisām madhya āsīno 'dhīyīta: vasa evainān kuruta. — uttarakuravo hāhur: avasatkrtasyaiva somasya kurupañcālā bhakṣayantīty; ekaikasyai devatāyai hotā vasatkaroti, sarvābhya udgātā; sarvadevatvo hy udgātā-; "mahīyavasya nidhanena vaşatkuryād iti; vaşatkrtasyaiva somasya bhaksayanti; tad u ha smāha mārjah śailano: bhrātrvyān vāva nidhanena tosayatīti; purastād eva nidhanasya vasatkuryād: vauşad bhūmī odadā iti; vaşatkrtasyaiva somasya bhakşayati. (I, 117, 118)

Dann die Āmahīyava-singweise. Prajāpati erschuf die Geschöpfe; die, durch den Hunger gequält, frassen einander. Da überlegte Prajāpati: "Wie sollen doch diese meine Geschöpfe nicht durch den Hunger gequält werden?" Er erschaute diese Singweise, durch sie überreichte er ihnen Speise, nl. den Regen, durch die (Singweise jedoch) ohne ihr Schlussstück. Es regnete für sie; der Regen hörte (aber) nicht auf. Da erschaute er dieses Schlussstück, das

brachte er in Anwendung; da hörte der Regen auf. Wegen dieser Singweise lässt jetzt Parjanya den Regen fallen und wicder aufhören. Wer Regen begehrt, soll diese (Singweise) ohne Schlussstück beim Stotra anwenden, dann wird ihm Parjanya regnen. Wenn er all zu vielen Regen gibt, soll er dieses Schlussstück in Anwendung bringen; dann lässt er (nl. Parjanva) den Regen aufhören. Wer solches weiss, dem regnet Parjanya und lässt den Regen wieder aufhören. Weil die Geschöpfe wohl gesättigt und gespeist ihm (ul. dem Prajāpati) zujubelten (āmahīyanta), deshalb heisst die Singweise Amahīyava. Dem jubeln die Diener und Gattinnen wohlgesättigt zu, während auch er selber wohlgesättigt ist, der solches weiss. ---Diese (nl. die Geschöpfe des Prajapati), Speise bekommen habend, ehrten ihn nicht. Sie waren so zu sagen seines Gleichen. Denn Speise ist Macht. Da trauerte er, er frohlockte nicht; er überlegte: "Woher kommt es doch, dass die Geschöpfe, die ich erschaffe, mich, wenn sie erschaffen sind, nicht ehren?" Da erschaute er diese Singweise, damit lobte er; er wendete als Schlussstück das Wort staure 8) au; so beschwichtigte er sie und sie fügten sich ihm. Wer solches weiss, der beschwichtigt seinen feindlichen Nebenbuhler, ihm fügen sich die Seinigen. Weil er sie frohlockend gesehen hatte, deshalb heisst die Singweise Amahīyava, und weil er, nachdem er sie sich unterwürfig gemacht hatte, jubelte (āmalāyata), auch deshalb heisst sie Amahīyava. Wer solches weiss, der frohlockt, nachdem er sich die Seinigen unterwürfig gemacht hat. Darum, wenn jemandem die Seinigen nicht unterwürfig sind, so soll er, in deren Mitte sitzend, diese Singweise hersagen: er macht sie sich unterwürfig. - Die Uttarakurus nun sagen: "Die Kurus und Pancalas geniessen den Soma, ohne dass (nach dessen Daropferung vom Hotr das Wort) vasat ausgesprochen worden ist". "Für jede Gottheit einzeln macht der Hotr den Vaşat-ruf, für alle der Udgatr, denn der Udgatr ist allgötterartig; so soll er mit dem Schlussstück der Amahiyava-singweise den Vasat-ruf vollziehen". So geniessen sie den Soma, über welchem der Vasat-ruf ausgesprochen ist. Mārja Sailana aber war der Ansicht: "Seine Nebenbuhler beschwichtigt er durch das Schlussstück". Er füge den Vasat-ruf vor das Schlussstück ein (und zwar so): "vausad bhumi o dada". Da geniesst er den Soma so, dass der Vasat-ruf darüber ausgesprochen ist 9).

Vgl. Panc. br. XII. 5.

<sup>1)</sup> So versuchweise verbessert: kṛto, kṛtvo, kṛtor die Hss.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) amahīyania.

<sup>\*)</sup> amahiyante.

\*) So die Hss.; dass die Lesart, obschon die Könstruktion mir undeutlich ist, richtig überliefert ist, geht aus III. 152 = n°. 188 init. hervor. Ein ähnlicher Akkusativ im

Sat. br. (IV. 5.8.1): tā (prajāh) hainena sadrybhavam (bhāvam die Kānva-rez.) ivisuh, vgl. tāsnīmbhāvam asti Pān. III. 4.61 flg. Urspr. Akkus. des Inhalts?

- 5) igā aham, iyām aham.
- 6) amahiyamanam apasyat.
- avašekrta, avašokrtā.
- \*) Vgl. CH. § 178. b (S. 280, Z. 9).
- Der Schluss des Stückes ist mir, was den Inhalt angeht, nicht klar.

### 19. Die Entstehung des Brhatī-versmaasses.

trīni ha vai chandāmsi yajñam vahanti: gūyatrī tristub jagatī; tad evānustub āntād anvāyattā; tayā devāh svargam lokam ajigāmsams; tayā na vyāpnuvams; tasyām catuspadah paśūn upādadhur: gām cīśvam cājām cāvim ca; tayā ryāpnuvams; te 'bruvan svargam lokam gatvā: bṛhatī vā iyam abhūd, yayedam vyāpāmeti; tad eva bṛhatyai bṛhatītvam; na tataḥ purā bṛhatī nāma chanda āsa; sā vā eṣā paśava eva yad bṛhatī; yena nidhanam upayanti, tena prastauti, teno eva punar ādim ādatte; tasmāt paśavo yata eva prajāyante, tataḥ saṃbhavanti, tata ¹) eva punaḥ prajāyante. — na bṛhatyā vaṣaṭkuryāt: paśūnām apravargāya; yad bṛhatyā vaṣaṭkuryāt, paśūn pravṛñiyāt. (I. 120)

Drei Versmaasse führen das Opfer (den Göttern zu): die Gayatrī, die Tristubh, die Jagatī, die Anustubh ist ihnen hinten (?) angehängt. Durch diese (nl. durch die Anustubh) wünschten die Götter zum Himmelsraum zu gelangen; durch diese erreichten sie (den) nicht; sie fügten ihr die vierfüssigen Tiere bei: das Rind, das Ross, die Ziege, das Schaf<sup>2</sup>); nun erreichten sie ihn durch diese (Anustubh)<sup>8</sup>). Als sie in den Himmelsraum gekommen waren, sagten sie: "Gross (brhatt) ist diese (Anustubh) geworden, durch welche wir hingelangt sind". Daher heisst das Versmaass Brhatī. Zuvor gab es kein Brhatī genanntes Versmaass. Die Brhatī fürwahr ist das Vieh 4). Womit 5) man das Schlussstück unternimmt, damit unternimmt man den Prastava, damit auch wieder den Hauptteil des Samans; daher kommt es, dass das Vieh mit dem Teile, womit es sich fortpflanzt, auch den Coitus macht und dann aus diesem selben Teile wieder geboren wird. — Mit einem Brhatī-verse soll man nicht das Vasat machen 6), damit nicht das Vich ins Feuer hingeworfen werde. Machte man mit einem Brhatī-verse das Vasat, so würde er sein Vieh ins Feuer werfen.

Vgl. Pañc. br. VII. 4.2-4.

- 1) Vor tata haben die Hss. noch te.
- 2) Durch Hinzufügung der vier zu den 32 Silben der Anustubh wurde diese zur 36silbigen Brhatī.
  - <sup>a</sup>) Vgl. Sat. br. XII, 2. 3. 1.
  - ') So auch Pañc, br. VII. 3. 5 und sonst, z. B. Sat, br. XII. 7. 2. 15.

- b) Auf was deutet tena hin? Das Ganze ist unklar.
- c) D. h. bei der Opferspende soll der Hotr nicht einen Brhatī-vers als Yājyū verwenden. Dieses Verbot wird wohl auch anderswo angetroffen.

#### 20. Der Ursprung der Raurava-singweise.

devā vā asurān hatvāpūtā ivāmedhyā amanyanta; te 'kāmayanta: pūtā medhyāḥ śritāḥ syāma, gacchema svargam lokam iti; ta etā reo 'paśyams; tābhir apunata; punānaḥ soma dhārayāpo vasāno arṣatīty: āpo vai pavitram, adbhir ') evāpunatā-; "ratnadhā yonim rtusya sūdasīty: antarikṣam evaitenātyāyann; utso devo hiranyaya ity: asau vai loka utso devo, 'mum evaitena lokam upāsīdams; tato vai te pūtā medhyāḥ śritā abhavann, agacchan svargam lokam; pūto medhyaḥ śrito bhavati, gacchati svargam lokam ābhir rgbhis tuṣṭuvānas. — tāsu rauravam; agnir vai rūrur ') etat sāmāpaśyad; yad agnī rūrur ') etat sāmāpaśyat, tad rauravasya rauravatvam. — rūra ') itivīddhraḥ paśukāmas tapo 'tapyata; sa etat sāmāpaśyat; tenāstuta; sa etām iļām upait; paśaro rā ilā; tato vai paśūn avārunddha; tad etat paśavyam sāmā-; 'va paśūn runddhe, bahupaśur bhavati, ya evam veda; yad u rūra itivīddhro 'paśyat, tasmād v eva rauravam ity ākhyāyate. (I, 121, 122)

Als die Götter die Asuras erschlagen hatten, hielten sie sich für unrein, nicht opferfähig. Sie begehrten: "Möchten wir rein, opferfähig, gestützt sein, möchten wir in den Himmelsraum gelangen". Da erschauten sie diese Verse 4); durch dieselben läuterten sie sich. "Dich läuternd, o Soma, durch den Strahl fliessest du, in Wasser dich hüllend": das Wasser ist ein Läuterungsmittel, durch Wasser reinigten sie (nl. die Götter, diesen Vers anwendend) sich. "Gaben spendend setzest du dich in den Schooss des Rfa": das Rta ist der Luftraum, durch diesen (Versteil) passierten sie den Luftraum. "Du, die goldne himmlische Quelle": die himmlische Quelle ist jener Raum; durch diesen (Versteil) nahten sie jenem Raum. Da wurden sie rein, opferfähig, gestützt, und kamen in den Himmelsraum. Wer mit diesen Versen das Stotra gehalten hat, wird rein, opferfähig, gestützt, und erreicht den Himmelsraum. - Auf diesen Versen (wird) die Raurava-Singweise (abgesungen). Agni Rūru erschaute diese Singweise; daher der Namen. - Rura Itividdhra, der nach Vielt begierig war, übte Askese; er erschaute diese Singweise und lobte damit; er unternahm dieses "Iļā"; die Iļā ist Vieh 5); darauf erhielt er Vieh. So ist denn diese Singweise eine Vieh verschaffende. Wer solches weiss, bekommt Vich, wird reich an Vich. Weil aber Rūra Itivrddhra diese Singweise erschaut hatte, auch deshalb wird sie Raurava genannt.

Vgl. Pañc. br. VII, 5. 10.

- · 1) atir oder itir.
- 2) rurur eine Hs.
- 2) rura éine Hs.
- ') SV. II. 25. 26.
- 5) Eine geläufige Äquation.

### 21. Der Ursprung der Yaudhajaya-singweise.

atha yaudhājayam; indro vai yudhājīvann 1) etat sāmāpaśyad; yad indro yudhājīvann etat sāmāpaśyat, tad yaudhājayasya yaudhājayatvam; ayudha iva drisantam bhrātrvyam jayati ya evam veda. — yudhājīvo vaiśvāmitrah pratisthākāmas tapo 'tapyata; sa etatsāmāpaśyat; tenāstuta; talo vai sa pratyatisthat; tad etat pratisthā sāma; pratitisthati ya eram redu; yad u yudhājīvo vaiśvāmitro 'paśyat, tasmād vera yaudhājayam ity ākhyāyate. (1. 122)

Vgl. Panc. VII. 5. 14.

') 'jivann eine Hs.

#### 22. Die Wirkung dieser beiden Singweisen.

yaudhājayena vai devā asurān saṃvicya rauraveṇaiṣāṃ ravamanānāṃ svam ādadata; yaudhājayenaiva dviṣantaṃ bhrātṛvyaṃ saṃvicya rauraveṇāsya ravamāṇasya svam ādatte ya evaṃ veda. — rauraveṇa vai devā ūrdhvāḥ svargaṃ lokam ārohaṃs; tān asurā o vā ity evānvārohaṃs; tad devāḥ pratyabudhyanta; ta etaṃ stobham apasyaṃs; tenainān o hā u vā ity avāco 'vāghnann utso devā hirā hā u vā ') iti bhūmisṃsa evākurvan. (I 123)

Nachdem die Götter durch die Yaudhājaya-Singweise die Asuras zusammengepackt hatten, nahmen sie durch die Raurava-singweise den brüllenden (ravamāna) Asuras ihr Besitztum ab. Wer solches weiss, der nimmt, nachdem er durch die Yaudhājaya-Singweise seinen feindlichen Nebenbuhler zusammengepackt hat, durch die Raurava-Singweise dem brüllenden Nebenbuhler sein Besitztum ab. — Durch die Raurava-Singweise stiegen die Götter zum Himmelsraum empor; "o vā" rufend stiegen die Asuras hinter ihnen hinauf. Das bemerkten die Götter; da erschauten sie diesen Stobha; durch diesen: "o hā u vā" schlugen sie die Asuras nieder und durch (die Fortsetzung): "utso devā hirā hā u vā" stiessen sie sie auf die Erde zurück.

### 23. Die besondere Art der Yaudhājaya-singweise.

atha yaudhāiayam trinidhanam savanānām klptyai; pavamānena

<sup>&#</sup>x27;) Im Gāna lautet dieser Teil des Sāmans: o hā u  $v\bar{a}$  | utso devā hirā hā o hā u  $v\bar{a}$ . Vielleicht ist so der Text herzustellen.

vai devebhyo 'nnādyam pradīyate; tan madhyenidhanam bhavaty: annādyasyaiva višesāya; yad dhi devebhyah sarvam annādyam pradīyeta, na tad ihānnādyam parišisyeta yan manusyūś ca paśavaś copajīveyus; lad yan madhyenidhanam bhavaty: annādyasyaiva višesāya. — devānām vā asurā yajñaveśasam acikīrṣan, yāvaty etad dakṣinānām kāle na stuvanti na śamsanti; tad devāh pratyabudhyanta; ta etat sāmāpaśyams; tenāstuvata; te prātahsavanam eva prathamena nidhanena paryagṛhnan, mādhyandinam dvitīyena, tṛtīyasavanam tṛtīyena; tān eva vajrān udayacchams¹); tān eva vajrān udyatān asurā nopādhṛṣnuvams; tato vai devā abhavan, parāsurā; bhavaty ātmanā, parāsya dviṣan bhrātṛvyo bhavati, ya evam veda. (I 124)

Die Yaudhājaya-Singweise enthält drei Schlussstücke 2): zur Anordnung der (drei) Kelterungen. Durch das Pavamāna (-lob) 3) wird ja den Göttern die Speise 4) hingegeben; diese (Singweise) enthält ein Schlussstück in der Mitte: zur Sonderung der Speise 5); denn wenn den Göttern alle Speise dargegeben würde, so würde hier keine Speise übrigbleiben, von welcher Menschen und Tiere leben könnten; dass sie (diese Singweise) ein Schlussstück in der Mitte hat, das ist zur Sonderung der Speise. - Die Asuras wünschten das Opfer der Götter zu stören im Zeitpunkt der Daksinas, wann weder Stotras abgesungen noch Sastras rezitiert werden. Das bemerkten die Götter; sie erschauten diese Singweise; damit lohten sie. Durch das erste Schlussstück umfassten sie die Morgenkelterung, durch das zweite die Mittagkelterung, durch das dritte die dritte Kelterung; diese machten sie zu Donnerkeilen und hoben sie gegen die Asuras auf. An diese aufgehobenen Donnerkeile wagten sich die Asuras nicht heran. Da siegten die Götter, und die Asuras waren besiegt. Wer solches weiss, der siegt selber, sein feindlicher Nebenbuhler aber wird besiegt.

Vgl. Pañc. br. VII. 3. 19-21.

1) acchedanchas, achedanichans.

<sup>2</sup>) Vgl. CH. § 178. b. (S. 281, Z. 6, 8, 11).

2) Die Singweise tritt im Madhyandinapavamana-lob auf.

4) Hat man an die Savanīya-purodāšas zu denken?

o) Weil die Speise in der Mitte des Körpers die Sättigung zuwege bringt: mailhyato vai praja annam dhinoti, Ait. br. V. 3. 11.

### 24. Eine bemerkenswerte Äusserung über die Hauche.

dviṣāmṇī 1) gāyatrī; yo 'yam avān prāṇa, eṣa eva sa; tasmād etena dvayaṃ prāṇena karoti: bhasma ca karoti vātaṃ ca; dviṣāmṇī 2) bṛhati; yo 'yaṃ prān prāṇa, eṣa eva sa; tasmād etena dvayaṃ prāṇena karoti: retaś ca siñcaṭi mehati cai-; 'kasāmnī triṣṭum; nābhir

eva sā; tasyām ekam sāma; tasmād etenaikam eva prāņena karoti: yad eva prānān udanato 'nūdaniti. (1. 127)

Zwei Singweisen umfasst die Gāyatrī 3); sie ist dieser abwärts gerichtete Hauch 4); daher macht er (d. h. man) vermittelst dieses Hauches ein Doppeltes: Faeces und Wind (flatum ventris). Zwei Singweisen umfasst die Brhatī 3); sie ist dieser nach vorn gerichtete Hauch; daher macht er vermittelst dieses Hauches ein Doppeltes: er giesst (durch ihn) den Samen aus und harnt. Eine Singweise unfasst die Tristubh 3); sie ist der Nabel; auf dieser wird eine Singweise abgesungen; daher macht er vermittelst dieses Hauches ein Einziges, insofern er (der Nabel) den aufhauchenden Hauchen nachhaucht 5).

1) dvisāji, dvisāvīji.

2) deişamnī.

\*) Auf Gayatri-versen werden beim Madhyandinapavamana (vgl. CH. § 178. b and Einl. zum Ārseya-kalpa. S XXIV) gesungen: gayatra und amahiyava; auf den Brhati-

versen: raurava und yaudhājaya; auf den Tristubh-versen: ausana.

") Hier wird, wie es scheint, der sonst als Apana bezeichnete Hauch dreiartig aufgefasst: der abwärts gehende, der vorwärts gehende, der in der Mitte des Unterkörpers befindliche. Auch Prasna-upanisad III. 5 wird der Apana über Entleerungs- und Zeugungsorgan gestellt.

) D. h. wohl insofern der Nabel sich mit dem Ein- und Aushauch bewegt.

#### 25. Die Eigenart des Rathantara und des Brhat.

prajāpatir yad brhadrathantare asrjata, sa mana evāgre brhad apaśyad; vācam rathantaram abhivyāharat; tad yad vacām rathantaram abhivyāharat, tasmād rathantaram pūrvam yogam ānaśe; 'tha yan mano 'gre brhad apasyat, tasmād u brhadranthantare ity ākhyāyete: mano vai pūrvam, atha vān. — mano vai bṛhad, vāg rathantaram; rg vai rathantaram, sāma brhad; brahma vai rathantaram, kṣatram brhad; idam vai rathantaram, ado brhad; yad vā ejata iva tad rāthantaram, yad upasthitam tad bārhatam; ye vā anyatodantāh paśaras, te rāthantarā; ya ubhayatodantās, te būrhatā; yā vai tiraścī vidyut, sā rāthantarī; yordhvā, sā bārhatī; rathantarasya mahimnah samblitya rathantarenodgāyed; yas te agnau mahimā yas te apsu rathe yas te mahimā stanayitnau ya u te vāte yas te mahimā tena sambhava rathantara dravinasvan na edhīti; dravinasvad evodgātre bhavati, dravinasvad yajamānāya dravinasvad evodgātre bhavati, draviņasvad yajamānāya draviņasvat prajūbhyah. (I. 128)

Als Prajāpati das Rathantara und das Brhat erschuf, erschaute er zuerst den Geist: das Brhat; darüber sprach er das Wort: das Rathantara, aus; weil er das Wort: das Rathantara, darüber aus-

sprach, deshalb kommt das Rathantara zuerst zur Anwendung; weil er aber zuerst den Geist: das Brhat, erschaut hatte deshalb werden die beiden Singweisen immer in dieser Reihenfolge genannt: Brhat und Rathantara: der Geist (der Gedanke) ist das erste, dann (kommt) das Wort 1). — Das Rathantara ist der Vers, das Brhat ist die Singweise; das Rathantara ist der Priesterstand, das Brhat der Baronenstand; das Rathantara ist diese (Welt), das Brhat ist jene; rathantara-artig ist was sich regt, brhat-artig was stillsteht; rathantara-artig sind die auf einer Seite Zähne habenden Tiere, brhat-artig die auf beiden Seiten Zähne habenden 2); rathantaraartig ist der in die Quere gehende Blitz, brhat-artig der aufwärts gehende. Er (nl. der Udgatr) stelle vor dem Absingen des Rathantara die Mächte des Rathantara zusammen: "Deine Macht, die im Feuer ist, die in den Wassern, die im Wagen, die im Blitze, deine Macht, die in dem Winde ist, damit vereinige dich, o Rathantara; sei uns segenbringend". Es wird dem Sänger Segen bringen, Segen bringen dem Opferherm, Segen bringen den Nachkommen.

Vgl. Pañc. br. VII. 6 (bes. 1, 3, 9, 10, 17) und VII. 7. 19.

- 1) In jedem Agnistoma in der Reihenfolge der mehrtägigen Soma- opfer kommt immer zuerst dasjenige, bei welchem das 1. Prytha-stotra auf der Rathantara-singweise gesungen wird; dennoch lautet die Zusammensetzung immer byhadrathantare, während man rathantarabyhatī erwartete. Die Reihenfolge beruht aber auf einer grammatischen Regel, vgl. Bem. 1 zu n°. 2.
- <sup>2</sup>) Diese Äquation habe ich in keinem anderen Texte angetroffen (vgl. unten, n°. 104), vgl. aber Pañe. br. X. 2. 5, 6: Bock und Ross: rāthantara, Rind und Schaf: bārhata.

#### 26. Eine mit dem Singen des Brhat und Rathantara verbundene Schädigung des Feindes.

devāsurā aspardhanta; te devā vajram kṣurapavim asrjanta: puruṣam era; tam asurān abhyavṛñjan; so 'surān apopya devān abhyāvartata; tasmād devā abibhayus; tam abhipadya bṛhadrathanturayoḥ
prauhan; sa eva vajraḥ kṣurapavir bṛhadrathantarayoḥ muruṣa eva;
sa yam dviṣyād, bṛhadrathanturayor enam mukhe 'pidadhyād; yadi
rāthantaraḥ somaḥ syad, rathantare prastute brūyān: namo mātre
pṛthivyai, rathantara mā mā himsīr iti; yadi bārhataḥ somaḥ syād,
bṛhati prastute brūyād: divam pitaram upaśraye, bṛhan mā mā himsīr ity; athānumantrayeta: prāṇair amuṣya prāṇān vṛṅkṣva takṣaṇena ¹) tekṣṇīyasāyur ²) asya prāṇān vṛṅkṣva, kruddha enam manyunā daṇḍena jahi, dhanur enam ātatyeṣvā vidhyeti; bṛhadrathantarayor evainaṃ mukhe 'pidadhāti; yam dveṣṭi tam purā saṃvatsarāt
prāno jahāti. (I. 129)

Götter und Asuras lagen im Streite. Die Götter erschufen den messerscharfen Donnerkeil (nl.) den Menschen. Diesen schleuderten sie auf die Asuras zu. Nachdem dieser die Asuras zerstreut hatte. kehrte er sich gegen die Götter; vor diesem fürchteten sich die Götter; nachdem sie ihn erfasst hatten 3), schoben sie ihn in Brhat und Rathantara. Dies ist der messerscharfe Donnerkeil: der Mensch, der sich in Brhat und Rathantara befindet. Wen er hasst, den versetze er in den Rachen des Brhat und Rathantara. Wenn beim Soma-opfer das 1. Pretha-stotra auf der Rathantara-singweise gesungen wird, so sage er, nachdem der Prastava abgesungen ist: "Verbeugung der Mutter Erde; o Rathantara, schade mir nicht". Wenn das 1. Prstha-stotra auf dem Brhat gesungen wird, so sage er, nachdem der Prastava abgesungen ist: "Ich lehne mich an den Vater Himmel; o Brhat, schade mir nicht". Unmittelbar darauf spreche er: "Durch die Hauche nimm die Hauche des Soundso fort durch scharfen Schnitt, nimm sein Leben, seine Hauche, fort, erzürnt schlage ihn mit Zorn mit einem Stock; spanne deinen Bogen und schiesse mit einem Pfeil auf ihn" 4). Er versetzt ihn in den Rachen des Brhat und Rathantara; wen er hasst, den verlässt vor Jahresablauf der Hauch.

- 1) tīkṣaṇena, tikṣṇanena.
- ²) tekṣaṇīyasā °.
- 2) Soweit gleichlautend mit no. 14 oben.
- \*) Diese Formeln sind aus keiner andern Quelle bekannt.

### 27. Das Soma-opfer ist der Streitwagen der Götter.

yo vai devaratham veda, rathī bharati; yajīo vāva devarathas; tasya bahispavamānam eva rathamukham, bṛhadrathantare aśvāv, ājyāni yoktrāny¹), abhīśū¹) pavamānau, pakṣasī auśanakāve, āṇī naudhasakāleye, vandhurādhiṣṭhānam²) vāmadevyām, upastho yajñāyajñīyam, adhyāsthātā³) sa eṣu puruṣa; eṣa vai devaratho; rathī bhavati ya eram reda; yadi rāthantaraḥ somaḥ syād, bṛhan nāntariyād; yadi bārhatuḥ somaḥ syād, rathantaram nāntariyād; dho vai bṛhad rāthantaram; rathantare prastute ho ity uktvādim ādadīta; bṛhad eva tad rathantarusya mukhato yunakty; ā vai rathantaram bārhatam⁴); bṛhati prastuta ā ity uktvādim ādadīta; rathantaram eva tad bṛhato mukhato yunakty; asthūrim devaratham karoti, prati yajñam sthāpayati, praty ātmanā tiṣṭhaty. — eṣa vai devaratho yad rathantaram; rathantare prastute pṛthivīm hastābhyām gacched: devarathasyānapavyāthāya. (1. 129, 130).

Wer den Wagen der Götter kennt, wird Besitzer eines Wagens. Der Wagen der Götter fürwahr ist das Opfer; seine Wagenfront ist

der Bahispavamāna, seine beiden Rosse sind Brhat und Rathantara, seine Stränge: die (vier) Ajya-stotras, seine beiden Zügel: die zwei Pavamānas (Mittaglob und Ārbhava-lob), seine beiden Räder: Auśana und Kāva, seine beiden Achsen-zapfen: Naudhasa und Kāleya, sein Standort im vorderen Wagenteil: das Vāmadevya, sein Schooss (Fond) ist das Yajňāyajňīya, sein Lenker ist der Mensch. Dies ist der Götterwagen. Wagenbesitzer wird, wer solches weiss. Wenn beim Soma-opfer das Rathantara aufträte, so würde er das Brhat übergehen; wenn das Brhat aufträte, so würde er das Rathantara übergehen; ho<sup>5</sup>) ist das rathantara-artige Brhat; nach dem Prastāva des Rathantara beginne er (nl. der Udgatr) das Hauptstück, nachdem er die Silbe ho hergesagt hat; so fügt er das Brhat in den Anfang des Rathantara ein; ā 5) ist das brhat-artige Rathantara; nach dem Prastāva des Brhat beginne er das Hauptstück, nachdem er die Silbe  $\bar{a}$  hergesagt hat; so fügt er das Rathantara in den Anfang des Brhat ein. Er macht den Götterwagen 6) zweispännig, festigt das Opfer, und bekommt selber festen Bestand. — Das Rathantara ist der Götterwagen 7); nach dem Absingen des Prastāva berühre er mit beiden Händen die Erde: zur Nicht-schwankung des Götterwagens.

Vgl. Pañc. br. VII. 7. 13-14, Ait. br. II. 37. 1.

- 1) yoktrābhīšu, yektrābhišu.
- 2) °sthane.
- <sup>3</sup>) So eine Hs., die beiden anderen adhyästätä.
- \*) Die Worte a...barhatam von mir eingefügt, sie scheinen nicht fehlen zu können.
- 5) Inwiefern diese Silben rathantara- und brhat-artig sind, kann ich nicht nachweisen, übrigens vgl. man auch Jaim. srs. XVII (S. 21, Z 11 flgg. ed. Gaastra).
  - 6) Dessen Rosse ja B. und R. sind.
- ') Es scheint etwas zu fehlen, etwa: "und der Götterwagen ist die Erde", vgl. Pañc. br. VII. 7. 14.

#### 28. Besondere Bestimmungen über den Vortrag des Rathantara.

yady u stobhed, astākṣarāṇi stobhet; tad v eva saṃmīlate ¹); svar dṛśaṃ prati vipaśyec: cakṣuṣo 'pravarhāya. — yad īśānam indreti pratihared, īśāno yajamānasya paśūn abhimānukaḥ syād, atha yac chānam indreti pratiharati, neśāno yajamānasya paśūn abhimanyate, śāntāḥ prajā edhante. — pratihāre pratihāra udgāteļeti brūyāt; paśavo vā iļā-, ''yatanam rathantaram, āyatana eva tad etān paśūn pratiṣṭhāpayati. — nasthuṣa iti brūyād; yat tasthuṣa iti brūyāt, sthāyukāsya śrīḥ syād; atha yan nasthuṣa ity āha, nāsya śrīs tiṣṭhati. (I. 133).

Wenn er den Stobha anbringt<sup>2</sup>), soll er ihn über acht Silben

erstrecken; währenddem schliesst er die Augen; auf den Worten: "den Himmel zu schauen" öffne er die Augen: zum Nicht-verlustig-gehen der Sehkraft. — Wenn er den Pratihära machte mit den Worten: "den Herrn (īśānam), o Indra", so würde der Herr (d. h. Rudra) den Tieren des Opferherrn nachstellen; wenn er aber (statt mit īśānam indra) mit śānam indra den Pratihāra macht, so stellt der Herr seinen Tieren nicht nach: in Ruhe gedeihen seine Kinder und Tiere 3). — Bei jedem Pratihāra sage der Udgātr: idā; idā ist das Vieh 4), das Rathantara ist ein fester Boden 5), dadurch stellt er dieses Vieh auf festen Boden. — Er sage beim Absingen des Rathantara (statt des überlieferten tasthuṣaḥ) na sthuṣaḥ 6); wenn er tasthuṣaḥ (d. h. "des stehenden") sagen würde, so würde seine Wohlfart stockend werden; indem er aber na sthuṣaḥ sagt, stockt seine Wohlfahrt nicht.

Vgl. Panc. br. VII. 7. 15—16.

- 1) So meine Vermutung statt des handschr. samprati, vgl. Jaim. frs. XVII (S. 21, Z. 14).
- 2) Indem er eine gewisse Anzahl Silben durch bho, bho u. s. w. ersetzt, vgl. CH. § 199. b, S. 307.
  - \*) Das aus īšānam verstümmelte šānam lautet an šam, šānta, an.
  - ') Vgl. Bem. 5 zu n°. 20.
  - 5) Weil Rathantara=Erde.
  - Die Kauthumas ersetzen tasthusah durch sustutah.

#### 29. Brhat und Rathantara sind zu differenzieren.

bṛhadrathantare vyūvartayed; yad dha vai bṛhadrathantare na vyūvartayed, yathā mahārṛkṣau samṛtya śākhā vipariṣṛṇīta¹), evam prajāḥ paṣūn pariṣṛṇīyātāṃ; ho vā hā vai bṛhad, o vā hā rathantaraṃ; bṛhadrathantare evaitad vyūvartayati, ri pāpmanā²) vartate ya evam veda. (I. 133)

Er trenne (d. h. bringe eine Unterscheidung an zwischen) Brhat und Rathantara von einander; wenn er Brhat und Rathantara nicht trennte, so würden sie, wie zwei grosse Bäume, nachdem sie mit einander in Zusammenstoss geraten sind, ihre Äste zerschmettern, die Jungen und das Vieh zerschmettern. Ho  $v\bar{a}$   $h\bar{a}$  nun ist die Brhat-singweise, o  $v\bar{a}$   $h\bar{a}$  die Rathantara-singweise. Dadurch trennt er das Brhat und das Rathantara. Es trennt sich von seinem bösen Geschick, wer solches weiss  $^3$ ).

Vgl. Pañc. br. VII 6. 15-16.

- 1) °sṛṇāla, °sriṇāta.
- ²) pāpmānā.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Zum Ganzen vgl. Pañc. br.l. c.: "Bṛhat und Rathantara sind zwei grosse Bäume; ihre Schlussstücke sind nicht mit einander in Kollision zu bringen (ich lese, auch gegen den Komm.: nidhane na samarpye): wenn zwei grosse Bäume mit einander in Kollision geraten, so liegt dort (auf der Erde) viel Zerbrochenes und Zerrissenes". Das Schlussstück der beiden Singweisen lautet im Jaim. gāna wie der Text des Brāhmaṇa angibt.

# 30. Die Gefährlichkeit des Brhat und des Rathantara.

bṛhadrathantare yad aṣṇjyetām, tābhyām bhīṣā prajāḥ paśava udavepanta; te ātmānam eva paryaikṣetām: kim nu nāv idam krūram ivātmano, yasmād bhīṣā prajāḥ paśava udavepiṣateti; te nidhane evāpaśyatām; te araṇye nidhāya grāmam abhyaraitām; tad eva svakṛtam
iriṇam abhavat; tasmād āhur: na svakṛtam iriṇam adhyavaseyam,
īśvaraḥ pāpīyān bhavitor, yat svakṛtam iriṇam adhyavasyatīti; bṛhadrathantarayor ha vā etan nidhanābhyām nirdagdham; te ha vā ete
grāmageya evāpanidhane yad bṛhadrathantare; kāmam ha vā etābhyam
apanidhanābhyām grāme stuvīta. (I. 134)

Als die Brhat- und Rathantara-singweisen erschaffen waren, erzitterten die Geschöpfe, die Tiere, aus Furcht vor den beiden <sup>1</sup>); da untersuchten die beiden sich selber: "Was ist doch das Grausige an uns beiden, aus Furcht vor welchem die Geschöpfe, die Tiere, erzittert haben?" Da konnten sie nur ihre Schlussstücke (als solches) ansehen. Nachdem sie diese in die Wildnis niedergelegt hatten, kamen sie zum Dorfe hin; daraus (d. h. aus den Schlussstücken) entstand der aus sich selbst entstandene rauhe Boden <sup>2</sup>). Darum sagt man: "Man soll sich (zu einer Opferfeier) nicht auf einen aus sich selbst entstandenen rauhen Boden niederlassen; er läuft die Gefahr, schlechter dran zu werden, wenn er sich auf solchen Boden niederlässt". Dieser (Boden) ist ja durch die Schlussstücke des Brhat und Rathantara versengt. Brhat und Rathantara, ohne ihr Schlussstück, gehören zum Grämageya. Nach Belieben möge er sie, ohne das Schlussstück, im Dorfe beim Stotra verwenden.

- 1) Brhat und Rathantara machen Teil aus vom Aranyakagana, dem Gesangbuch, das wegen der mit gefährlicher Substanz impregnierten Singweisen, die in ihm enthalten sind, nur ausserhalb des Dorfes, im Walde, in der Wildnis, studiert werden darf.
  - irina, meisteus als rot (blutfarbig) bezeichnet, vgl. z. B. TS. II. 5. 1. 3.

#### 31. Der Umfang des Prastāva im Rathantara-stotra.

astāksareņa prastauti, dvyaksareņottare prastauty: abhikrāntyā, anapabhramsāyā-; 'sṭāksareṇa prastauti, dvyaksareņottare prastauti: dvipādam eva tad asṭāsapheṣu paśuṣv adhyūhati; tasmād dvipād aṣṭāsaphān paśūn adhitiṣṭhaty; aṣṭūkṣareṇa prastauti, dvyakṣareṇottare dve prastauti; tad dvādaśa saṃpadyante: dvādaśa māsāḥ saṃvatsaraḥ; saṃvatsaraḥ prajāpatir yajňaḥ; saṃvatsaram evaitena prajāpatim yajňam āpnoti. (I. 135)

Er singt den Prastāva (des 1. Verses) auf acht, der beiden folgenden je auf zwei Silben: um einen Anlauf zu nehmen, um nicht

zu stürzen. Er singt den Prastāva (des 1. Verses) auf acht, der beiden folgenden je auf zwei Silben: er erhebt dadurch den Zweifüssler (den Menschen) über die achthufigen Tiere (das Vieh); deshalb erhebt sich der Zweifüssler über die achthufigen Tiere. Er singt den Prastāva auf acht, der beiden folgenden Verse je auf zwei Silben; das macht zusammen zwölf 1). Das Jahr umfasst zwölf Monate; Prajāpati, das Opfer, ist das Jahr; dadurch erreicht er das Jahr, d. h. Prajāpati, d. h. das Opfer.

Vgl. Panc. br. VII. 7. 1-2.

') Die zwei. Verse, auf welchen das Rathantara abgesungen wird, werden zu drei Stotriya-versen umgebildet, vgl. CH. § 199. c (S. 307, unten).

# 32. Wirkung und Namensursprung des Rathantara und Brhat.

rathantareņa vai devā asurān saṃvicya bṛhatā jālenerābhinyaubjan; rathantareṇaiva dviṣantaṃ bhrātṛryaṃ saṃvicya bṛhatā jālenerābhinyubjati ya evaṃ veda. — rathantareṇa vai devā ūrdhvāḥ svargaṃ lokam āyaṃs; tāny asurarakṣasāni nava navataya imāṃ llokān avṛṇvan; rathā ha nāmāsus; te devā rathantareṇaiva ¹) stutvā rathantaraṃ samāruhya svargaṃ lokam agacchaṃs; te 'bruvann: atūriṣma ²) vā imān rathān ²) iti; tad eva rathantarasya rathantaratvaṃ; tarati dviṣantaṃ bhrātṛvyaṃ ya evaṃ veda. — aśanayā ha vai rathā, annam u vai rathantaram: annenāśanayāṃ ghnanti, tāṃ tām aśanayām annena hatvā svargaṃ lokam ārohan; bṛhatā vai devāḥ svargaṃ lokam ajigāṃsaṃs; tena na vyāpnuvaṃs; tasminn uṣṇikkakubhā upādadhus; tena vyāpnuvaṃs; te 'bruvan svargaṃ lokaṃ gatvā: bṛhad vavedam abhūd, yena svargaṃ lokaṃ ryāpāmeti; tad eva bṛhato brhattvam. (I. 135, 136)

Nachdem die Götter durch das Rathantara die Asuras zusammengepackt hatten, drückten sie sie vermittelst des Brhat wie mit einem Netze nieder. Wer solches weiss, der drückt seinen feindlichen Nebenbuhler, nachdem er ihn durch das Rathantara zusammengepackt hat, vermittelst des Brhat wie mit einem Netze nieder. — Durch das Rathantara gingen die Götter zum Himmelsraum empor; die Asuras und Raksas, neun Neunzahlen, verhüllten diese Räume; die hiessen "die Wagen" (Ratha) 3). Nachdem die Götter das Rathantara beim Opfer abgesungen hatten, erstiegen sie das Rathantara und kamen zum Himmelsraum. Da sagten sie: "Wir sind über diese Rathas hinweggekommen (atärisma)". Daher der Name Rathantara. Über seinen feindlichen Nebenbuhler kommt hinweg wer solches weiss. — Die Wagen (ratha) sind der Hunger; das Rathantara

aber ist die Speise 4); durch Speise tilgt man den Hunger; nachdem sie (d. h. die Götter) jedesmal den Hunger durch Speise getilgt hatten, erstiegen sie den Himmelsraum; durch das Brhat versuchten sie in den Himmelsraum zu gelangen; durch dieses gelangten sie nicht hin; diesem (d. h. dem Brhat) fügten sie Usnih und Kakubh bei 5); dadurch gelangten sie hin. Da sprachen sie, als sie in den Himmelsraum gelangt waren: "Etwas grosses (brhat) ist das gewesen, wodurch wir in den Himmelsraum gelangt sind". Daher der Name Brhat.

Vgl. Pañc. br. VII. 6. 4-5.

- 1) rathantarena vai.
- 2) So emendiert; atāriṣṭha vā imā rathā iti die Hss.
- \*) Oder: "Wagenfahrer, Kämpfer"?
- 4) Ähnlich Ait. br. VIII. 1. 5: annam vai rathantaram.
- b) Deutet wohl auf eine Umbildung der zum Stotra überlieferten Ikks, ähnlich der des Rathantara (CH. § 199 c, S. 308 oben).

#### 33. Eine mit dem Brhat verbundene Zauberhandlung.

indro vṛtram vajreṇādhyasya nāstṛṣti manyamānah parām parāvatam agacchat; tam prajāpatir akāmayata: syād iti; tam o ho ity anvāhvayat; so 'bhavad; o ho ity evāvaruddho 1) rājanyah 1) kurvītā-; 'va 2) haiva gacchati. (I. 137)

Als Indra den Vrtra mit seinem Donnerkeil erschossen hatte, ging er, meinend: "Ich habe (ihn) nicht niedergestreckt" nach weiter Ferne <sup>8</sup>). Prajāpati wünschte über ihn: "Möchte er zu Ansehen kommen". Er rief ihn mit den Silben: "o ho" <sup>4</sup>). Da kam er zu Ansehen. Ein Fürst, der fern von seinem Lande gehalten wird, wende die Silben "o ho" an. Er kehrt zurück.

- ¹) °evāvarudhya rājanyam.
- ²) pa.
- \*) Ähnlich TS II. 5. 3. 6.
- \*) Es scheint der Anfang des Brhat zu sein (im Gana: auho)

# 34. Die Enstehung des Vamadevya und die Weise seines Vortrags.

devā vā asurān yudham upaprayanto 'bruvan: yan no vāmam vasu tad apanidhāya yudhyāmahai yad adya kasmimscid bhūte 'bhyava-dhāvāmeti '); pasavo vāva teṣām vāmam vasv āsīt; tad apanidhāya yudham upaparāyams; te devā asurān ajayams; te vijigyānāh punar āyanta ekam bhūtam abhyavāyams; tun na vyajānate-: 'dam mama

vāmam idam mameti; te 'bruvan; vīdam bhajāmahā iti; tasya vibhāge na samapādayams; te 'bruvan: prajāpatāv eva prechāmahā iti; te prajāpatāv aprechanta; sa prajāpatir abrarīt: sarveṣām eva va etad vāmam saha, sarvān va etena stosyanti 2), sarvān va etad avaisyati, mā vibhagdhram iti; tad yad gāyatrīsu stuvanti, tenāgneyam; gāyatro hy agnir iti; yat prstham mādhyandinam, tenaindram; yat kavatīsu stuvanti, tena prājāpatyam; yad aniruktam, tena vaisvadevam; yan maitrāvarunāya stuvanti, tena maitrāvarunam. — tad vā etat paśavyam yad vāmadevyam; anejann udgāyet: paśunām aparāvāpāya; yad ejann udgāyet, paśūn parāvapet. — tad āhuķ: prāvrto 'nejann udgāyen, nen mopadrastānuvyāharād iti; tad upakāryarūpam; prāvrta evānejann udgāyed; akṣam ha sma vā etat purā višah śīrṣan nidadhati: ya eva tam udgāyan nāvapātayişyati, su na udgāsyatīti; tad u tad upakāryarūpam eva; kāmam evodgeyam. — tasya trīny akşarani channani gayati: trayo va ime lokah, prajapatir vamudevyam, prajāpatir lokūnām abhinetā; sa yo lokānām abhinetā sa no lokān abhinayād iti; vāmaderyasya stotra rsabham apyarjet 3); sau hau khā ity eva rsabho; yonir vāmaderyam; prajananam rsabho; yonyām evaitat [prajananena] prajananum apisrjati: prajātyai. — tat parokşam iva geyum, narcam vpasprsed; vayo vai vāmadevyam; yad rcam upaspršed, yathā vayo 'ntariksena patad vrksam rechet, tūdrk tat. pade 4) nantarāvānyād 4); yat pade antarāvānyād, yathā kartam patet tādrk tad; uttarasya padasyārabhyāvānyāt; sa yathākramanād ākramanam ākramyodanyāt, tādrk tat. (1. 138, 139)

Die Götter, sich zum Krieg gegen die Asuras aufmachend, sprachen: "Lasst uns, bevor wir den Kampf angehen, die uns liebe (vāma) Habe in Sicherheit bringen, welche wir jetzt in welches Wesen nur immer niederlegen wollen" 5). Das Vieh nun war die ihnen liebe Habe. Nachdem sie dies in Sicherheit gebracht hatten, zogen sie zum Kampfe aus. Die Götter besiegten die Asuras. Als sie als Sieger zurückkehrten, kamen sie zu ihrer zu einem Einzigen gewordenen (Habe). Da wussten sie nicht zu unterscheiden, welcher Teil jedem von ihnen zukam und sie sagten: "Lasst uns diese (Habe) verteilen". Sie konnten sich aber über deren Verteilung nicht einigen und sagten: "Wir wollen die Sache dem Prajapati zur Entscheidung vorlegen". Sie fragten Prajāpati um seine Entscheidung. Der sprach: "Euch allen ist diese liebe (Habe) gemeinsam; vermittelst deren wird man euch allen das Stotra zusingen, zu euch allen wird sie hinkommen, verteilet sie nicht". Daher, weil man es (das Vāmadevva) auf Gāyatrī-versen absingt 6), dadurch kommt es dem Agni zu; denn Agni ist gāyatrī-artig 7); weil es ein zum Mittagdienste gehöriges Pretha-stotra ist, dadurch kommt es.

dem Indra zu 8); weil man es auf Versen absingt, die das Wort ka enthalten, dadurch kommt es dem Prajāpati zu 9); weil es "unausgesprochen" 10) gesungen wird, dadurch kommt es den Allgöttern zu; weil man es für den Maitravaruna 11) singt, dadurch kommt es Mitra und Varuna zu. - Eine viehverschaffende Singweise ist das Vāmadevya; er soll es absingen ohne sich zu regen: damit das Vieh nicht zerstreut werde. Wenn er es, sich regend, absänge, würde er das Vieh zerstreuen. Da sagt man aber: "Bedeckt (d. h. mit über den Kopf gezogenem Obergewand), sich nicht regend, soll er es absingen, damit nicht ein Zuschauer eine Verwünschung über ihn ausspreche; tad wpakāryarūpam 12). Er soll es bedeckt, sich nicht regend, absingen. Früher pflegte man einem Vaisya 13) eine Wagenachse aufs Haupt zu legen: "Wer beim Absingen diese nicht wird hinabfallen lassen, der soll unser Sänger sein". Dies ist upakūryarūpa 12). Nach Belieben soll es abgesungen werden. — Drei Silben dieses (Stotras) singt er "bedeckt" 14); drei sind diese Räume, das Vāmadevya ist Prajāpati und Prajāpati ist derjenige der (den Menschen) den Räumen zuführt: "derjenige, der (uns) den Räumen zuführt, der soll uns den Räumen zuführen". Zum Stotra des Vāmadevya soll er einen Stier herbeilassen. Die Silben sau hau khā 15) sind der Stier, das Vāmadevya ist der Mutterschooss; der Stier ist das Zeugende; er lässt dadurch das Zeugende zum Mutterschooss zu, damit er Nachkommenschaft bekomme. — Es soll in versteckter Weise gesungen werden, nicht soll er den Vers berühren 16); das Vāmadevya ist ein Vogel; wenn er den berührte, so wäre das alsob ein Vogel, durch den Luftraum fliegend, auf einen Baum stossen würde. — Zwischen zwei Vers-vierteln atme er nicht; wenn er zwischen zwei Vers-vierteln atmete, so wäre das alsob er in eine Grube stürzte; vom letzten Vers-viertel ab atme er; es ist das alsob er, von éinem Stiege einen anderen erstiegen habend, aufatmete 17).

Vgl. Panc. br. VII. 8. 2-6; 9. 7-9.

- ²) slosyali.
- 3) apyajet.
- \*) pade antaro.
- 5) Ich habe nach meiner Konjektur (Bem. 1) übersetzt.
- 6) Das Vāmadevya wird auf SV. II. 32-34 (Gāyatrī) gesungen.
- 7) Vgl. oben n°. 8.
- a) Alle Prethas sind ganz dem Indra geweiht, vgl. Pañc. br. VII. 8. 5.
- \*) Weil ka der mystische Name des Prajāpati ist, Pañc. br. 1. c. 3.
- 10) Sonst (auch P. br. l. c.) gilt aniruktam dem Prajapati.
- Der Maitravaruna hält ja das parallel laufende Sastra.
- 12) Der Sinn dieses Wortes entgeht mir.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) ? Hier und unten (no. 37) haben die Hss.: bhyavathāvāmeti; ich vermute 'bhyavadadhāmeti.

- 18) Der Vaisya (vis) ist einigermaassen befremdend.
- D. h. wahrscheinlich: "sie durch Stobha-silben ersetzend."
- Diese Silben werden nicht im Vamadevya nach dem Jaim. gana angetroffen.
- 16) Was bedeutet dies?
- Alle diese Bestimmungen sind den Jaiminīyas eigentümlich vgl. Jaim. srs. XVII a. E.

#### 35. Eine Modifikation der Vāmadevya-singweise.

āpo vai devānām patnaya āsams; tā mithunam aicchanţa; tā mitrāvarunā upaitām; tā garbham adadhata; tato revatayah paśavo 'srjyanta; revatīsu paśukāmasya kuryūt: paśumān eva bhavatī-; ''śvaro ha tv aprajāpatir bhavitoh, kavatībhyo hy eti prājāpatyābhyo; 'tha ha vā etad bharadvājah prśnistotram dadarśa paśukāmah: kayā naś citra abhuvad, revatīr na sadhāmade, 'bhī sū nah sakhīnām iti. sa yad ekām revatīm madhyato 'pisrjati, tena paśubhyo naiti; yad u kavatyau prājāpatye abhito bhavatas, teno prajāyai naiti. (I. 140)

Die Gewässer waren die Ehefrauen der Götter; diese (Gewässer) wünschten eine Paarung; sie wurden von Mitra und Varuna besucht und wurden schwanger. Darauf entstanden die das Wort Reichtum enthaltenden (die Revatī-verse): die Tiere (das Vieh): auf Revatīversen mache der nach Vieh Begierige (das Vāmadevya): er wird reich an Vieh. Er läuft aber die Gefahr, Prajapati-los 1) zu werden, denn er weicht von den das Wort ka enthaltenden, an Prajapati gerichteten, Versen ab (die sonst für das Vamadevya gelten). Bharadvāja nun, der nach dem Besitz von Vieh begierig war, erschaute dieses Prśni-stotra (auf den Versen): "kayā naś citra abhuvad, revatīr na sadhāmade, abhī ṣā nah sakhīnām'''3). Dadurch dass er einen Revatī-vers in die Mitte aufnimmt, weicht er nicht vom Vieh (d. h. er bekommt oder behält das Vieh): dadurch dass andererseits zwei das Wort ka enthaltende, an Prajāpati gerichtete, sich beiderseitig befinden, dadurch weicht er nicht von der Nachkommenschaft (d. h. er bekommt oder behält Nachkommenschaft).

Vgl. Pañc. br. VII. 9. 19-22.

- ') Oder ist aprajātir zu lesen?
- 2) Es gibt zwei bharadyājasya pṛśni genannte Sāmans.
- <sup>2</sup>) Also SV. II. 32, 434, 34: in die Kavatī-verse wird als mittlerer ein Revatī-vers eingeschaltet.

# 36. Das Vāmadevya als Vieh verschaffende Singweise 1).

tat svāram bhavati; prāno vai svarah; prānān evaitat pašusu dadhātī-; "śvaro ha tu svarena yajamānasya pašūn nisvaritor; yady 2) anidhanam 2) kuryat, prānān apihanyād; avitā jarāyitṛnām ā auho hā yi satām bhavasy auho hum mā tāyā hum mety utlamāyā utlarārdhe kuryāt; sa yathā vraje gā anapādy argaļenāpihanyāt, tādṛk tat; tad āhuḥ: svayonāv eva tat svāram kāryam; ya enam evam cakṛvāmsam upamīmāmseta: svarena yajamānasya paśūn nirasvārīr³) iti, tam brūyān: nidhanavat purastād rathantaram, nidhanavad upariṣṭān naudhasam; tābhyām ma etad ubhayataḥ prajāḥ paśaraḥ parigṛhītāḥ; prāṇam adhā madhyataḥ paśūnām iti; ya evainam evam cakṛvāmsam upamīmāmseta, sa ārlim ārchati. (I. 140, 141)

Dieses (nl. das Vāmadevva sāman) ist betont 4); Ton ist Hauch; dadurch bringt er den Hauch in die Tiere 5). Er läuft aber die Gefahr, des Opferherrn Tiere hinwegzutonen; wenn er (um diesem vorzubeugen) das Schlussstück wegliesse, so würde er den Hauch vertreiben. Er gestalte die letzte Hälfte des letzten (Stotra-verses) so: "avitā jarānitrnām ā auho hā ņi satām bhavasn auho hum mā tāyā hum mā'', 6). Dies ist, alsob er im Stalle die Kühe in einer....7) mit einem Holzpflock vertriebe. Nun sagt man: "Im Yoni-verse bloss soll das Saman betont werden. Wenn jemand über ihn, nachdem er so verfahren hätte, den Bedenken hegte: "Durch den Ton hast du des Opferherrn Vieh hinweg getont", so soll er diesem antworten: "Vorher geht das mit Schlussstück versehene Rathantara, es folgt das mit Schlussstück versehene Naudhasa: durch diese beiden sind beiderseitig meine Jungen und meine Tiere umfasst; den Hauch hast du in die Mitte der Tiere gestellt". Wer gegen ihn, der es so gemacht hätte, Bedenken äussern wollte, der kommt ins Unglück.

- 1) Anschliessend an no. 35.
- 2) So zwei Hss.; yadinidhanam die dritte.
- \*) niravasvārīr; vgl. aber oben: nisvaritor (d. h. nissvaro).
- \*) svāra heisst genauer "zirkumflektiert", d. h.: mit dem svara, Zirkumflex: 656, verschen. Inwiefern dies auch für die Jaiminīyas feststeht, lässt sich bei der Unsicherheit über deren Notation nicht kontrollieren.
  - b) D.h. in die Revatī-verse, die ja das Vieh sind.
- e) Wie diese Singweise, die nicht ganz mit dem Gana übereinstimmt, für das Fehlen des Nidhana einen Ersatz bildet, ist nicht deutlich.
  - 7) anavādi ist mir unklar.

# 37. Eine andere Erörterung über die Entstehung des Vämadevya.

devā vā asurān yudham upaprayanto 'bruvan: yan no vāmam vasu, tad apanidhāya yudhyāmahai yad adya kasmimscid bhūte 'bhyava-dhāvāmeti '); prāṇā vāra teṣāṃ vāmaṃ vasv ūsīt; tad apanidhāya yudham upaparāyaṃs; tad ekadhā bhūtvāsrjamānam 2) atiṣṭhad ṛcaḥ sāmāni yajūṃṣi gām aśvam ajām aviṃ vrihiṃ yavaṃ brāhmaṇaṃ rājanyam vaisyaṃ śūdraṃ yad idaṃ kiṃcit sarvaṃ; tad ebhya 3)

ācakṣate-3): 'dam vai vas 4) tad vāmam vasv ekadhā bhūtvāsrjamānam 2) tişthatīti; te devā asurān ajayams; te vijigyānāh punar ūyanta ekam bhūtam abhyavayams; tan na vyajānate-: 'dam mama vāmam idam mameti; te 'bruvan: vīdam bhajāmahā iti; tasya vibhāge na samapādayams; tad evainān 5) abravīt: sarvān eva vo mayā stosyanti. sarvān vo 'ham avaisyāmi, mā mā vibhagdhvam iti; tad yad gāyatrīṣu stuvanti, tenāgneyam; gāyatro hy agnir; yat prṣtham mādhyandinam, tenaindram; yat kavatīsu stuvanti, tena prājāpatyam; yad aniruktam, tena vaisvadevam; yan mitrāvarunāya stuvanti, tena maitrāvarunam; tad enān abravīt: srjadhvam 6) mad 6) iti; tatheti; tad abhyasvarams; te 'bruvan: srjasveti; tad rathantaram asrjata; tad rathaghoso 'nvasrjyata; te 'bruvann: arātsmānena stotreneti; tasmād rathantarasya stotre rathaghosam kurvanty; arātsmānena stotreneti tad vidyāt. — te 'bruvan: srjasvaiveti; tad brhad asrjata; tat parjanyasya ghoso 'nvasrjyata; te 'bruvann: arātsmānena stotreneti; tasmād brhata stotre dundubhīn udvādayanti; varsukah parjanyo bhavaty; arātsmānena stotreneti tad ridyāt. — te 'bruvan: srjasvaiveti; tad vairūpam asrjata; tad grāmayhoso 'nvasriyata; te 'bruvann: arātsmānena stotreneti; tasmād vairūpasya stotre grāmaghosam kurvanty; arātsmānena stotreneti tad vidyāt. — te 'bruvan: srjasvaiveti; tad vairājam asrjata; tad agner ghoso 'nvasrjyata; te 'bruvann: arātsmānena stotreneti; tasmād vairājasya stotre 'gnim manthanty; arātsmānena stotreneti tad vidyāt. — te 'bruvan: srjasvaiveti; tac 1) chākvaram asrjata; tad tipām ghoso 'nvasrjyata; te 'bruvann: arātsmānena stotreneti; tasmāc chākvarasya stotre 'pa upanidhāya stuvanty; arātsmānena stotreņeli tad ridyāt. — te 'bruvan: srjasvaiveti; tad raivatam asrjata; tat paśughoso 'nrasrjyata; te 'bruvann: arātsmānena stotreneti; tasmād raivatasya stotre paśughosam kurvanti: vatsān mātrbhih samvāśayanty; arātsmānena stotreneti tad vidyāt. — ta abruvan: srjasvaiveti; tan nāsrjata; tad ūrdhvam udaisad 8), yathā prstham yathā kakud evam; tad devāh samgrhyordhvā udāyams; te 'bruvann: iyad vāvedam āsedam vāva no devānām vāmam iti; tad vāmadevyasya vāmadevyatvam. (I. 142—144)

Die Götter (u.s.w. wie n°. 34, init., nur statt: "Das Vieh war die ihnen liebe Habe": "Die Hauche waren die ihnen liebe Habe").. zogen sie zum Kampfe aus. Dieses, zu éinem geworden, stand da, nicht erschaffend die Verse, die Singweisen, die Formeln, die Kuh, das Ross, die Ziege, das Schaf, den Reis, die Gerste, den Brahmanen, den Kṣatriya, den Vaiśya, den Śūdra: alles was es hier auf der Erde gibt. Da meldete man ihnen: "Hier steht eure liebe Habe, zu éinem geworden, ohne zu erschaffen". Die Götter besiegten die Asuras. Als sie als Sieger zurückkehrten, kamen sie zu ihrer zu

éinem gewordenen (Habe). Da wussten sie nicht zu entscheiden, welcher Teil jedem von ihnen zukam, und sie sagten: "Lasset uns diese (Habe) verteilen". Sie konnten sich über deren Verteilung nicht einigen. Da sagte jene (Habe) zu ihnen: "Euch allen wird man durch mich das Stotra zusingen; zu euch allen werde ich kommen, verteilet mich nicht". Daher, weil man es.. (u.s.w. wie n°. 34).., dadurch kommt es Mitra und Varuna zu. Da sprach die (Habe) zu ihnen: "Erschaffet aus mir heraus". "Gut". Sie betonten sie 9) und sagten: "Erschaffe". Da erschuf es (nl. die Habe) das Rathantara. Unmittelbar darauf wurde das Wagengeräusch erschaffen. Sie sagten: "Durch dieses Stotra haben wir das Ziel erreicht". Deshalb lässt man beim Absingen des Rathantara die Wagen Geräusch machen; dann wisse man, dass man durch dieses Stotra das Ziel erreicht hat. Sie sagten: "Erschaffe weiter". Es erschuf das Brhat; unmittelbar darauf wurde das Geräusch des Parjanya erschaffen. Sie sagten: "Durch dieses Stotra haben wir das Ziel erreicht". Deshalb schlägt man beim Absingen des Brhat die Pauken. Parjanya wird es regnen lassen, und man wisse, dass man das Ziel erreicht hat. Sie sagten: "Erschaffe weiter". Es erschuf das Vairūpa (sāman); unmittelbar darauf wurde das "Dorfgeräusch" 10) erschaffen. Sie sagten: "Durch dieses Stotra haben wir das Ziel erreicht". Deshalb macht man beim Absingen des Vairūpa das "Dorfgeräusch"; dann wisse man, dass man das Ziel erreicht hat. Sie sagten: "Erschaffe weiter". Es erschuf das Vairāja; unmittelbar darauf wurde das Geräusch des Feuers erschaffen. Sie sagten: "Durch dieses Stötra haben wir das Ziel erreicht". Deshalb bohrt man beim Absingen des Vairāja Feuer. So wisse er, dass man das Ziel erreicht hat. Sie sagten: "Erschaffe weiter". Es erschuf das Śākvara; unmittelbar darauf wurde das Geräusch des Wassers erschaffen. Sie sagten: "Durch dieses Stotra haben wir das Ziel erreicht". Deshalb singt man das Śākvara-stotra, nachdem man Wasser in der Nähe hingestellt hat. So wisse er, dass man das Ziel erreicht hat. Sie sagten: "Erschaffe weiter". Es erschuf das Raivata; unmittelbar darauf wurde das Geräusch der Tiere (der Kühe) erschaffen. Sie sagten: "Durch dieses Stotra haben wir das Ziel erreicht". Deshalb lässt man beim Absingen des Raivata das Vieh Geräusch machen: man lässt die Kälber mit den Mutterkühen zusammenblöken. So wisse man. dass man das Ziel erreicht hat. Sie sagten: "Erschaffe weiter"; da erschuf es nicht (weiter), es erhob sich aufwärts, so wie ein Rücken, so wie ein Gipfel. Die Götter ergriffen es und erhoben sich (gleichfalls) aufwärts. Sie sagten: "So gross war dieses; dies ist unsere, der Götter, liebe (Habe) (devānām vāmam)". Daher der Name Vāmadevya.

### Vgl. Pañc. br. VII. 8. 9—13, Drāhy. IX. 1.1—2.2.

- 1) Vgl. Bem. 1 zu no. 34.
- 2) Oder ist bhūtvā spo zu trennen?
- 3) ebhyācakşat°.
- ') sas.
- \*) avänan.
- 2) ? srjadhvamamad.
- 7) In dem jetzt folgenden Passus ist die handschr. Überlieferung teilweise unvollständig, teilweise verwirrt. Ich habe den Text nach III. 118 hergestellt.
  - b) So oder udaisud die Hss.
- \*) ? abhyasvaran: "machten es svāra d.h. zirkumflektiert"? Man behalte im Auge, dass das vāmam vasu das Vāmadevya ist. Aus diesem sind also die Prsthasāmans hervorgegangen.
- 10) Im Pañe. br. (und Drähy. IX. 1. 3) ist es das Geräusch des Windes. Die genaue Bed. von grämaghoşa ist unklar.

### 38. Die Entstehung des Naudhasa und Syaita.

imau vai lokau saha santau vyaitām; tayor na kimcana samapatat; te devamanusyā aśanāyann 1): itaḥpradānād dhi devā jīvanty, amutaḥpradānān manusyās; te brhadrathantare abrūtām: ye nāv ime priye tanvau tābhyām vivahāvahā iti; śyaitam ha vā agre rathantarasya priyā tanūr āsa, naudhasam brhatas; tābhyām vyavahetām; uṣān evāsāv amuto 'syai śulkam akarod, dhūmam ita iyam amusyai; varṣam evāsāv amuto 'syai śulkam akarod, devayajanam ita iyam amusyai; sarvahatū 2) ahaine 2) veda ya evam veda; menāmenam vāva te tad vyavahetām; tasmād āhur: na menāmenam vyūhyam iti; bṛhadrathantarayor ha vā eṣa vivāham abhyārohati; sa īśvaraḥ parābhavitos; te tanvāv abrūtām: āvam nu nidhanābhyām vivahāvahā iti; padanidhanam ha rā agre śyaitam āsa, vasunidhanam naudhasam; tabhyām vyavahetām; tato ha vā idam arvācīnam anyo'nyasya gṛhe vasanti; yathāgṛham ha vāva tataḥ puroṣur yathajñāti vā. (I. 145, 146)

3) Diese beiden Räume (d. h. die Erde und der Himmel), die vereinigt waren, trennten sich (einstmals so weit) von einander, (dass) nichts von der Erde zum Himmel und nichts vom Himmel zur Erde gelangte. Götter und Menschen hungerten (infolge dessen): die Götter leben ja von dem, was von der Erde her (durch das Opfer der Menschen) zu ihnen kommt, die Menschen von dem, was von dort (als Regen und Sonnenschein) kommt. Da sprachen das Brhat und Rathantara 4): "Lasst uns eine Heirat schliessen 5) vermittelst der uns lieben Wesensformen". Am Anfang nun war das Syaita die dem Rathantara geliebte Wesensform, das Naudhasa die des Brhat. Vermittelst dieser beiden schlossen sie die Heirat 5). Jener Raum (der Himmel) gab diesem (nl. der Erde) von dort als Heiratsgabe die salzige Erde, dieser Raum (die Erde) jenem (dem

Himmel) von hier den Nebel (oder "den Rauch des Opfers"?); jener Raum gab diesem von dort den Regen, als Heiratsgabe, dieser Raum von hier jenem den Opferplatz. Mit Brautgaben versehen (?) weiss sie, wer solches weiss. Die Heirat fürwahr, welche die beiden da schlossen 5), war. . . 6). Daher sagt man: "Es soll keine Heirat. . 6) geschlossen werden". Er erhebt sich zu der Heirat des Brhat und Rathantara und läuft die Gefahr hinzuschwinden. — Da sagten die beiden Wesensformen: "Wir beiden wollen mit unsern Schlussstücken eine Heirat schliessen" 5). Nun war anfangs das Schlussstück des Syaita ein Versviertel, das des Naudhasa war das Wort rasu 7). Mit diesen beiden schlossen sie die Heirat 5). Seit jener Zeit wohnen sie (Plur.!) der eine in der Wohnung des andern; zuvor hatten sie (Plur.!) jeder in seiner eignen Wohnung oder wie es die Verwandtschaft verlangte, gewohnt.

Vgl. Pañc. br. VII. 10.1—3, Ait. br. IV. 27.5—9.

- 1) So die Hss.; hat man āśanā° zu verbessern?
- 2) Ganz unsichere Vermutung. sahavahato ā haine, savahato trahaine die Hss.
- <sup>3</sup>) Die Übersetzung ist nur als ein schwacher Versuch anzusehen.
- 4) Man erinnere sich, dass das Brhat: asau lokah, das Rathantara: ayam lokah ist.
- br. lautet: "Diese beiden Räume waren (einstmals) vereinigt. Sich von einander trennend sprachen sie: "Wir wollen Heirat schliessen, sodass wir beiden gleich dran sein mögen." Von diesen beiden übergab dieser Raum das Syaita jenem Raume, jener Raum das Naudhasa diesem Raume. Darauf vertauschten sie ihre beiden Schlussstücke. Syaita und Naudhasa sind eine Götterheirat."
  - <sup>6</sup>) menāmenam? vlg. dhurādhuram, n°. 16.
- ') Im Gāna ist *vāsa* das Nidhana des Syaita, der letzte Pāda des Verses ist das Nidhana des Naudhasa.

#### 39. Das Opfer ein Hinaufsteigen und Zurückkehren.

rathantarena stuvantī-; 'dam vai rathantaram; atha vāmadevyene-: 'dam vā antarikṣam vāmadevyam; atha naudhasenā-: 'do vai naudhasam; anantarhitān eveta ') ūrdhvām llokāň jayati. — brhatā stuvanty: ado vai brhad; atha vāmadevyene-: 'dam vā antarikṣam vāmadevyam; atha śyaitene-: 'dam vai śyaitam; anantarhitān evāmuto 'rvāco lokāň jayaty; ubhayām llokāň jayati ye cordhvā ye cārvāňco ya evam veda. (I 146)

Man hält das Lob mit dem Rathantara: das Rathantara ist dieses hier (d. h. die Erde); darauf mit dem Vāmadevya: das Vāmadevya ist der Luftraum; darauf mit dem Naudhasa: das Naudhasa ist jenes dort (d. h. der Himmel). So erringt man von hierher (von der Erde her) in aufsteigender Reihenfolge die sich anschliessenden Räume. — Man hält das Lob mit dem Brhat: das Brhat ist jenes dort (d. h. der Himmel); darauf mit dem Vāmadevya: das Vāmadevya ist der Luftraum; darauf mit dem Syaita: das Syaita ist

dieses hier (d. h. die Erde). So erringt man die sich anschliessenden Räume in entgegengesetzter Richtung. Wer solches weiss, der erringt die beiderartigen Räume in aufsteigender und zurückkehrender Reihenfolge.

Vgl. Pañc. br. VII. 10. 6-7.

1) eveyata.

#### 40. Der Ursprung des Namens Naudhasa.

atha naudhasam; nodhā vai kākṣīvato jyog aparuddhaś caran; so 'kāmayata: pratitiṣṭheyam iti; sa ha devān brahma vibhajamānān upāvapapāta; sa hovāca: ṛṣir asmi mantrakṛt; sa jyog apratiṣṭhito 'cārṣam; tasmai ma etad ¹) datta, yena pratitiṣṭheyam iti; tasmai ha brahmano rasam adadus, tad era naudhasam abhavat; tenāstuta; tato vai sa pratyatiṣṭhat; tad etat pratiṣṭhā sāma; pratitiṣṭhati ya evam veda; brahmano ha vā eṣa raso yan naudhasam, brahmano hāsya rasena stutam bhavati ya evam vidvān naudhasena stute; tad dvya-kṣaraṇidhanam bhavati, pratiṣṭḥāyai; dvipād vai yajamānaḥ, pratiṣṭhityai; yad u nodhāḥ kākṣīvato 'paśyat, tasmān naudhasam ity ākhyā-yate. (I. 147)

Jetzt die Naudhasa-singweise. Nodhas, der Sohn des Kakṣīvat, lebte 2) längere Zeit ohne festen Bestand zu haben. Der wünschte: "Möchte ich festen Bestand erlangen." Da stiess er (einst) auf die Götter, als sie das Brahman (das heilige Wissen) unter sich verteilten. Er sprach: "Ich bin ein Seher, ein Mantra-macher, und habe längere Zeit gelebt ohne festen Bestand zu haben. Gebt mir dasjenige, wodurch ich festen Bestand erlangen könnte." Da gaben sie ihm die Essenz des heiligen Wissens; die wurde zum Naudhasa. Damit lobte er; dadurch bekam er festen Bestand. Diese Singweise ist also "fester Bestand". Die Naudhasa-Singweise ist die Essenz des heiligen Wissens. Mit der Essenz des heiligen Wissens hat der das Lob verrichtet, der solches wissend das anwendet. Sein Schlussstück besteht aus zwei Silben 3): zur Erlangung des festen Bestandes. Der Opferherr ist ja ein Zweifüssler: sodass er fest steht. Da aber Nodhas, der Sohn des Kakşīvat, sie erschaut hatte, darum wird die Singweise Naudhasa genannt.

Vgl. Pañc. br. VII. 10. 10.

syaitam paśukāmah kurvīta; prajāpatih pasūn asrjata; te 'smāt

<sup>1)</sup> enad.

<sup>2)</sup> caran als Verb. fin., wie unten, no. 78, 79, 178, und öfters im Panc. br.

<sup>\*)</sup> Vgl. CH. § 208 (S. 319).

<sup>41.</sup> Der Ursprung der Syaita-singweise.

sṛṣṭā apākrāman; so 'kāmayala: na mat paśavo 'pakrāmeyur, abhi māvarterann iti; sa elal sāmāpaśyal; tenāstuta; tasya vasv iti eva nidhanam upait; tat paśavo vai vasu; tato vai tam paśavo 'bhyāvartanta; tato 'smād anapakrāmino 'bhavan; so 'bravīc: chyetī vā imān paśūn akṛṣīti; tad eva śyaitasya śyaitatvam; tad elat paśavyam sāma; śyetīkṛtā enam paśava upatiṣṭhante, 'bhy enam paśava āvartante, nāsmāt paśavo 'pakrāmanti ya evam veda; tad dryakṣaranidhanam bharati: pratiṣṭhāyai; dvipād yajamānah: pratiṣṭhityai. (I. 148)

Wer in den Besitz von Vieh zu kommen wünscht, wende (statt des Naudhasa) das Syaita an. Prajāpati erschuf die Geschöpfe; diese, von ihm erschaffen, gingen von ihm weg. Da wünschte er: "Möchten die Tiere nicht von mir weggehen, möchten sie zu mir zurückkehren." Er erschaute diese Singweise; damit lobte er. Als Schlussstück derselben nahm er das Wort "Gutes" (d. h. Besitztum). Das Vieh nun ist Besitztum. Da kehrte das Vieh zu ihm zurück und verblieb bei ihm. Da sprach er: "Ich habe mir diese Tiere unterwürfig gemacht" 1). Daher der Name Syaita. Diese Singweise ist eine Vieh verschaffende... Wer solches weiss, dem ist das Vieh unterwürfig, zu dem kehrt das Vieh zurück, bei ihm verbleibt es. Die Singweise hat zwei Silben als Schlussstück (u.s.w. wie n°. 40 a. E).

Vgl. Pañc. br. VII. 10.13.

1) syetīkaroti, nur so noch in TS. und TBr. (vlg. BR. s. v. syetī), das Pañc. br. hat syetā alhavan (so liest auch die gute Leidener Hs.), was wohl eine alte Korruptel aus syetyabhavan ist.

# 42. Der Ursprung der Singweisen "Manaryā des Gotama".

gotamasya manarye mano'pakrāntah kurvīta; gotamād vai mano 'pākrāmat; so 'kāmayata: na man mano 'pakrāmet, punar mā mana āviśed iti; sa ete sāmanī apaśyat; tābhyām astuta; tato vai tam punar mana āviśan, nāsmān mano 'pākrāmad; ainam punar mano viśati, nāsmān mano 'pakrāmati ya evam veda; tat pibeti rathantarasāmnah, pibā īti brhatsāmno; yad u gotamo 'paśyat, tasmād gotamasya manārye ity ākhyāyete. (I. 149)

Wessen Geist von ihm gewichen ist, der wende (statt des Naudhasa oder Syaita) die beiden Manaryās des Gotama an 1). Von Gotama wich der Geist. Er wünschte: "Möchte der Geist nicht von mir weichen, möchte der Geist wieder in mich eintreten". Er erschaute diese zwei Singweisen. Damit lobte er. Da trat der Geist wieder in ihn ein und wich nicht von ihm. Wer solches weiss, in den tritt der Geist wieder ein und weicht nicht von ihm. Wenn

(das 1. Prsthastotra) auf dem Rathantara gesungen wird, so ist das Schlussstück der Manaryā:  $pib\bar{a}$ ; wenn aber auf dem Brhat, so ist es  $pib\bar{a}$   $\bar{\imath}$  2). Da nun Gotama sie erschaut hatte, deshalb heissen sie "die beiden Manaryā des Gotama".

1) Gesungen auf SV. I. 252. Im Pañc. br. heissen sie gautamasya manājye (Var. manādye).

<sup>2</sup>) Mit andern Worten: bei einem räthantara agnistoma wird die 1., bei einem bärhata die 2. manaryā verwendet. Die Nidhanas lauten im Gāna: 1. pībā, 2. pibā ī.

# 43. Der Ursprung der zwei "Janitra des Vasistha" genannten Singweisen.

vasisthasya janitre prajananakāmah kurvīta 1); vasistho vai jīto hataputro 2) 'kāmayata: bahuh prajayā pasubhih prajāyeyeti; sa ete sāmanī apasyat; tābhyām astuta; tato vai sa bahuh prajayā pasubhih prājāyata; te ete prajananī sāmanī: bahuh prajayā pasubhih prajāyate ya evam veda; taj janitram 3) iti rathantarasāmno, jānitrām 3) iti brhatsāmno; yad u vasistho 'pasyat, tasmād vasisthasya janitre ity ākhāyete. (I. 150)

Vgl. Panc. br. VIII. 2.3.

1) Auf SV. I. 241.

Das Nühere unter II. 392 in J.A.O.S. XVIII, S. 47.

\*) Auch im Gana sind die Nidhanas janitrum, bzw. janitram.

#### 44. Der Ursprung der Paurumidha-singweise.

paurumīdham daksonidhanam āyuskāmah kurvīta; tarantapurumīdhau vai raitadaścī 1) māheyau mahyā ārcanānasyai 2) putrau; tau ha yantau strī paretyovāca: putrasya rai tyasyā upatapati; tam sma me 3) cikitsatam iti; tam ha krudhyantāv ivocatuh: katham nāv ittham brūyād iti; tam vā arvīṣa 4) upavapeti; sā heyam strī śraddhāya 5): devarṣī mā mantrakrtāv avocatām ity arvīsa upovāpa; tau ha punar āyantau paretyovāca: yam vai kumūram avocatam arvīsa uparapety, ayam vai so 'rvīga upoptaķ šeta iti; tan kāsādhv iva kṛtvā menāte <sup>6</sup>); tāv akāmayetām: ud ita iyāva, gātum nātham vindevahi, sam ayam kumāro jīved iti; sa etat purumīdhah sāmāpasyat; tenāstutā-: 'gnim īlitvāvase yāthābhih sīrasocisam | agnim rāye purumīdha srutam narah — ko nāma kumāra iti; sudītir nāmeti; tam agnih sudītaye chardir ity evābhyamrkat; sa tānto niravartala; tam etena nidhanena samairayad dakşāyā iti; prāņā rai dakṣāh; prānān evāsmims tad adadhāt; tad etad gātuvin nāthavit sāma; gātum vai sa tan nātham avindata; vindate gātum nātham ya evam veda; yad u purumīdho 'pasyat, tasmāt paurumīdham daksonidhanam ity ākhyāyate. (I. 151)

Die Singweise des Purumidha mit dem Worte daliga als Schlussstück wende (als Brahmasāman, beim 3. Prethastotra) an, wer sein ganzes Leben zu leben wünscht. Taranta und Purumīḍha 7), die Söhne des Vitadasva und Mahī, waren die Söhne der Mahī, der Tochter des Arcananas. Als sie (einst) auf dem Wege waren, kam eine Frau auf sie zu und sagte: "Mein 8) Sohn ist fieberkrank; den sollt ihr mir heilen". Wie erzürnt sagten jene: "Wie könnte sie nur so reden!" (und zu der Frau:) "Lege ihn in eine Erdspalte" 9). In der Zuversicht: "Es sind zwei Götterseher, zwei Mantramacher, die mir (das) gesagt haben", legte diese Frau den (Knaben) in eine Erdspalte. Als sie wiederkamen, ging sie auf sie zu und sagte: "Der Knabe, den in eine Erdspalte zu legen ihr mir besohlen habt, liegt dort in der Spalte". Die beiden meinten unrichtig verfahren zu haben; sie äusserten den Wunsch: "Möchten wir hieraus geraten, möchten wir einen Ausweg, eine Errettung bekommen, möchte dieser Knabe am Leben bleiben". Da erschaute Purumīdha diese Singweise, damit lobte er (auf den Worten) 10): "Zu Agni bete um Hilfe mit Liedern, zum feurig scheinenden, zu Agni um Reichtum, o Purumīdha, zum Herrlichen, ihr Männer" - "wie heisst der Knabe?", Sudīti ist sein Name" (antwortete die Frau). — "Agni sei dem Sudīti ein Schutz" 11). Dieser (Knabe, noch) betäubt von Sinnen, wand sich (aus der Erdspalte) heraus. Durch dieses Schlussstück "Zur Lebenskraft" (daksāyai) belebte er ihn wieder. Der Hauch ist ja Lebenskraft. So stellte er eben den Hauch in ihn. Diese Singweise ist eine Ausweg, Errettung erwerbende Singweise. Einen Ausweg, eine Errettung hatte jener sich ja (dadurch) erworben. Einen Ausweg, eine Errettung erwirbt sich, wer solches weiss. Weil nun Purumidha sie erschaut hatte, deshalb wird diese Singweise die "dakşa" als Schlussstück enthaltende Singweise des Purumīdha genannt.

- ') So, nicht vaidado, lautet der Name bei den Jaiminīyas.
- 1) ürcanünasasyai.
- <sup>2</sup>) tasmui me.
- ') Die gewöhnliche Form des Wortes ist pbīsa; auch bei Bhāradvāja und Hiranyakesin kommt das Wort mit s vor.
  - 5) Unbelegtes Absolutiv zu sraddadhāti, vgl. auch n°. 186.
  - 6) manyate mit Absolutiv auch Hir. IX. 17: yadi misram iva caritvā manyeta.
  - 7) Die beiden auch im 3. Buch, vgl. J.A.O.S. XVIII, S. 39.
  - \*) Vgl. "Over en uit het Jaim. br.", S. 18.
  - \*) arbīsa ist eine Erdspalte, aus welcher ein heisser Luststrom emporsteigt.
  - Das paurumīdha wird auf SV. I. 49 = RS. VIII. 71.11 gesungen.
- <sup>11</sup>) Auch spätere Erklärer sehen in sudīti einen Eigennumen, die Sarvänukramanī ed. Macdonell, S. 45.

# 45. Die Entstehung der "Jamadagni's Siebentöter" genannten Singweise.

jamadagneh saptaham abhicaran vā bhrātrvyavān vā kurvīta; jamadagnir ha vai māhenānām purohita ïsa: lān ha vittenātyādadhau; ta u hainam upajihimsuh; sa hekṣām cakre: katham nv aham eṣām sapta saptaikāhani grāmyānām paśūnām hanyām iti; sa etat sāmāpaśyat; tenāstuta; tato vai sa teṣām sapta saptaikāhani grāmyānām paśūnām ahams; tatho evaiṣām etad ghnanti; tad u bhrātrvyahā; hanti dviṣantam bhrātrvyam ya evam veda; yad u jamadagnir apaśyat, tasmāj jamadagneh saptaham ity ākhyāyate; tad eṣopagītā-: 'timātram avardhanta nod ¹) iva ¹) divam asprśan \ bhrgum himsitvā māhenā asamheyam ²) parābhavann ity; asaṃheyam ha vai sa parābhavati ya evaṃ vidvāmsam hinasti. (I. 152)

Wer seinen Feind behexen oder seinen Nebenbuhler vernichten will, der wende (als Brahmasaman) die Singweise ..des Jamadagni Siebentöter" <sup>8</sup>) an. Jamadagni war der Purohita der Mahenas <sup>4</sup>): diese übertraf er durch seinen Reichtum; da suchten sie il zu verderben. Der bedachte: "Wie könnte ich (von diesen) an einem" Tage je sieben Stück ihrer Haustiere umbringen?" Er erschaute diese Singweise; damit lobte er. Da tötete er (von diesen) an éinem Tage je sieben ihrer Haustiere. In derselben Weise nun tötet man diese von jenen (die man schädigen will). Auch ist die (Singweise) eine den Nebenbuhler vernichtende. Wer solches weiss, der tötet seinen ihn hassenden Nebenbuhler. Weil nun Jamadagni die Singweise erschaut hatte, darum heisst sie: "des Jamadagni Siebentöter". Darüber handelt der (Vers) 5): "Über die Maassen wuchsen sie; bloss nicht den Himmel, so zu sagen, berührten sie; als sie aber. die Mahenas, den Bhrgu geschädigt hatten, gingen sie unwiederbringlich zugrunde". Wer einen, der solches weiss, schädigt, der geht unwiederbringlich zugrunde.

### 46. Der Ursprung der Kaleya-singweise.

devāsurā yajāc 'spardhanta; te devā asurān bahispavamānān nir-

<sup>1)</sup> navadiva.

<sup>&#</sup>x27;) Das Wort auch I. 206 (var. asamhyeyam) und Jaim. up. br. II. 8. 4.; es scheint mit asamhayyam des Panc. br. gleichwertig zu sein; asambhavya lautet es in der Paipp. Ath. Samh.

<sup>3)</sup> Gesungen auf SV. I. 284.

<sup>&</sup>quot;) Unbekanntes Geschlecht, vgl. aber Mahina, RS. X. 60. 1.

spājayā vaitahavyāh parabhavan. Sind die Mahenas dieselben wie die Srājayas? — Ich bemerke nachträglich, dass unser Brahmana stets saptaha (nicht saptaha) hat, wie die Kauthumas. Der Gana der Jaim. hat saptaha.

aghnams; te 'surā āgneyam ājyam paryavāyams; te devā maitrāvarunam; te 'surā aindram; te derā aindrāgnam; te 'surā mūdhyandinam pavamānam; te devā rathantaram; te 'surā vāmadevyam; te devā naudhasam; te 'surāh kāleyam; tān kaleya erānrabhyavāyams; tān kaleyenaira kāleyād akālayanta; yad akālayanta tat kāleyasya kāleyatvam; kālayate vai dviņantam bhrātrvyam ya evam reda; te diso vyudasīdams; tān kāleyenaivānuparyāyam akālayanta; yad anuparyāyam akālayanta, tac caiva kāleyasya kāleyatvam; anuparyāyam eva dvisantam bhrātrvyam kālayate ya evam reda. — taro vai yajña. stomo vidadrasur; yajñena ca vāra lān stomena cākālayanta; yajñena caiva stomena ca dvisantam bhrātrvyam kālayate ya evam veda. tad aiļam bhavati; pašavo vā iļā; pašubhir rāva te tān akālayanta; tasmād yut paśumāms cāpasus ca bhrātrvyau spardhete, ya eva pasumān bhavati, sa eva tayor abhibharaty. — etad dha vai sāma prajā imā anuvy.1) āsa 1), te 1) tasyaitām nitalām iļām antata upayanti: prajānām yathāyatanād anudyhātāya; tasmāt prajā yathāyatanād anu $ddhat\bar{a}h.$  (I. 153, 154)

Die Götter und die Asuras stritten sich um den (Besitz des) Opfers; die Götter stiessen die Asuras aus dem Bahispavaniana fort; da lenkten die Asuras in das Agneya ajya ein; die Götter darauf in das Maitravaruna ajya, die Asuras in das Aindra ajya; die Götter darauf in das Aindragna ajya, die Asuras in das Mittag-, lob: die Götter darauf in das Rathantara, die Asuras in das Vamadevya; die Götter darauf in das Naudhasa, die Asuras in das Kaleya. In dem Kāleya endlich erreichten sie sie, durch das Kāleya trieben sie sie aus dem Kāleya weg; da sie sie wegtrieben (akālayanta) daher hat das Kāleya seinen Namen. Es treibt seinen feindlichen Nebenbuhler weg, wer solches weiss. Darauf entfernten sie (nl. die-Asuras) sich nach den verschiedenen Himmelsgegenden; die Götter, vermittelst des Kāleya sie von allen Seiten einschliessend, trieben sie weg. Wer solches weiss, der treibt seinen feindlichen Nebenbuhler, von allen Seiten ihn einschliessend, weg. - Das Opfer ist "die Kraft" (taras) 2), "Güter verschaffend" 2) ist der Stoma; so trieben sie sie durch das Opfer und den Stoma weg. Durch das Opfer und den Stoma treibt seinen feindlichen Nebenbuhler weg. wer solches weiss. - Diese Singweise hat das Wort ilā als Schlussstück 3). Ilā ist das Vieh; durch das Vieh trieben sie sie weg: deshalb bekommt, wenn zwei Nebenbuhler, ein viehbesitzender und ein viehloser, wetteifern, der viehbesitzende die Oberhand 4).

Vgl. Pañc. br. VIII. 1. 3-4.

<sup>1)</sup> Man könnte auch anucy usate (3. pl.) oder anucy uste lesen. Jedenfalls liegt hier dasselbe anuci vor, welchem wir oben (n°. 17, Bem. 15) begegneten.

- 1) SV I. 237, zu welchem Verse das Kāleya gehört, lautet: tarobhir vo vidadvasum indram sabādha ataye u. s. w.
- Vgl. CH. § 212.
   Auf eine Übersetzung der Schlussworte, die ich nur wegen der Wichtigkeit des Wortes anuvi mitgeteilt habe, verziehte ich.

### Andere Erörterungen über den Ursprung des Namens Kāleya.

devāl pitaro manusyās te 'nyata āsann, asurā rakṣāṃsi piśācā anyatas; ta eşu lokeşt aspardhantā-; 'tha ha kalayo gandhartā antasthām cerur, netarān netarān ādriyamānās; le devāh pilaro manusyā asurān rakṣāṃsi piśācān abhyabhavams; ta imāṃ llokān vyabhajanta: devalokam eva devā abhajanta, pitrlokam pitaro, manusyalokam manuşyas; tan kalayo gandharva etyabruvann: anu na eşu lokesv ābhajateti; nety abruvann, anādriyamānā vai yūyam acārista netarān netarān ādriyamānā ity; atho vai vo manasānvāsismaha 1) ity 1) abruvann, anv eva na ābhajateti; nety abruvan, sādhuvibhaktā no lokās, tān na šaksyāmah samlobhayitum iti; te 'bruvan: yad vayam iha svayam pasyāmas, tad asmākam astviti; tebhya etāh kalindāh prāyacchann: etāsu śrāmyateti; tad yat kalibhyah kalindāh prāyacchams, tat kalindānām kalindatvam; sa etat kalir raitadanyah sāmāpasyat; tenāstuta; tenemam avāntaradešam duryantam 2) lokam apašyat; tam ajayat; tad etal lokarit sāma; rindati lokam etena tustuvāno, gandharvalokatām³) ha trāva nātijayati, gandharvalokatām⁴) ivaiva jayati; yad u kalir raitadanyo 'paśyat, tasmāt kāleyam ity ākhyāyate. derā rai pūrrābhyām saranābhyām trtīyasaranam pravrhya svargam lokam āyams; ta ime lokā vyavrhyanta, vi yajno 'vrhyata; te devā akāmayanta: sam inām Ilokān dadhyāma, sam yajñam dadhyāmeti; ta etat samāpašyams, tenāstuvata; tenemām llokān samādadhuh; tad vā asya svargyam; tena gandharvalokatām 5) atijayati; taro vai yajña, stomo ridadrasur; yajnena ca vāva te tat stomena cemām llokān samiidadhuh, sam yajiiam adadhur; yajiiena vaiva cāsya stomena ca yajñah samhito bharatīme ca lokā ya evam veda. — somo ha khalu vai rājā kāleyam; sadevo hāsya yajño bhavati; yathā ha vā idam baddharatsā himkarı turiyaty 6), evam ha vāva tam indrah somam āgacchali yasmin kāleyena sturanti; tasmād u haitasmāt sāmno naiva kadā caneyāt: sendro me sadevo yajño 'sad ili; sendram evaitena sadevam yajñam kurute. (I. 154, 155)

Die Götter. Väter und Menschen befanden sich auf der einen Seite, die Asuras, Riesen und Pisacas auf der anderen 7). Die stritten sich um (den Besitz) dieser Räume. Die Kali-Gandharvas 8) nun befanden sich in der Mitte, sich weder um diese noch um jene kümmernd. Da wurden die Asuras, Riesen und Piśācas von

den Göttern, Vätern und Menschen überwältigt und sie (nl. die Sieger) verteilten die Räume unter sich: den Götterraum erhielten die Götter, den Väterraum die Väter, den Menschenraum die Menschen. Zu ihnen kamen die Kali-Gandharvas und sagten: "Gebt auch uns einen Anteil an diesen Räumen". "Nein", sagten sie; "Ihr habt euch nicht um uns gekümmert, weder um die einen noch um die andern euch kümmernd". "Aber", sagten sie, "wir haben im Geiste uns (dabei) beteiligt; so gebt doch auch uns einen Anteil". "Nein", antworteten sie, "richtig verteilt haben wir die Räume, die können wir nicht wieder (zu einer neuen Verteilung) zusammen werfen". Jene sagten: "Was wir hier selber erblicken, das soll uns zufallen". Da übergaben sie ihnen (den Kalis) das (Land und Volk der) Kalindas 9), sagend: "Bemühet euch hierum". Weil sie den Kalis das (Land und Volk der) Kalindas übergeben hatten, daher hat (das) Kalindā(-land) seinen Namen. - Kali, der Sohn des Vitadanya erschaute diese Singweise, damit lobte er: dadurch erschaute er diese.... Zwischengegend; diese ersiegte er. So ist diese Singweise eine Raum-ersiegende. Raum findet, wer mit dieser Singweise gelobt hat; er ersiegt aber nicht mehr als den Gandharvaraum 10), ersiegt aber so zu sagen den Gandharvaraum. Weil aber Kali, der Sohn des Vitadanya, die Singweise erschaut hatte, darum wird sie Kāleya genannt. - Die Götter, die dritte Kelterung von den beiden ersten abreissend, gingen zum Himmelsraum; da wurden diese Räume zerrissen und wurde das Opfer zerrissen. Die Götter wünschten: "Möchten wir diese Räume aneinander fügen, möchten wir das Opfer zusammenfügen". Sie erschauten diese Singweise und lobten damit; dadurch fügten sie diese Räume und das Opfer aneinander. Dass sie diese Räume zusammengefügt hatten, das ist die zum Himmel führende (Funktion) dieser (Singweise); dadurch ersiegt er mehr als den Gandharvaraum. -Das Opfer ist "die Kraft", "Gutes verschaffend" ist der Stoma 11); so fügten sie durch das Opfer und den Stoma diese Räume und das Opfer aneinander. Wer solches weiss, der hat durch das Opfer und den Stoma das Opfer und diese Räume zusammengefügt. -Das Kāleya fürwahr ist der König Soma 12); von den Göttern besucht wird sein Opfer sein: wie eine (Kuh), deren Kalb (auderswo) angebunden ist, blökend 18) heranstürzt, so kommt Indra zu diesem Soma(-feste) heran, bei welchem man mit dem Kaleya lobt. Deshalb soll man unter keinen Umständen von dieser Singweise abweichen 14), denkend: "Mein Opfer soll von den Göttern, von Indra, besucht sein". Dadurch macht er sein Opfer von den Göttern, von Indra, besucht.

#### Vgl. (teilweise) Pañc. br. VIII. 3. 5-6.

1) Hat man "sismahity zn verbessern? (Aor. zu anväste).

- a) Ganz unsicher; duryantam, deiryantam die Uss.; der letzte Teil ist wohl antam.
- i) Eine Hs. gandharvalokam. Hier und im Verfolg habe ich diese Lesart meiner Übers. zugrunde gelegt; den Text wage ich nicht zu ändern.

\*) °lokāntum.

- ) So hier alle Hss.
- \*) Meine Konjektur; turiyavaty, turiyāvaty die Hss.; vgl. turiyati gatikarmaņi, Naigh.

) Der Anfang fast gleichlautend mit TS. II. 4. 1. 1, Kath. X. 7: 132. 10.

\*) Vgl. BR. s. v. 2 kali.

- \*) Es ist unsicher, was damit gemeint ist und in welchem Verhältnis die Kalis zu den Kalindas stehen.
- 10) Dass der Mensch auch zum Gandharva werden kann, wird auch Sat. br. XI. 5. 1. 17 ausgesprochen; vgl. auch unten, n°. 57.
  - 11) Vgl. Bem. 2 zu n°. 46.
  - D. h. der Somatrank.

13) Eig. den Laut hin ausstossend.

D. h.: das Acchāvāka-sāman soll immer das Kāleya sein. Das gilt wenigstens für die Abhiplava- und Svarasāman-tage.

#### 48. Die Entstehung der dritten Kelterung.

dve vāvedam agre savane āstām; dvābhyām vāvedam savanābhyām devā agre vyajayanta; tān vijitya yathālokam āsīnān 1) indra etyābravīt: trīņi chandāmsi, trayah prānāpānavyānās, traya ime lokās, trir devesv ity āhur; etemāni trīņi savanāni kararāmeti; te 'bruvan: na śaksyāmo; 'nena nvāva vayam pūrreņa karmanā pariśrāntā sma iti; sa indro 'bravīt: sa vā aham mad erādhi trījyasavanam nirmimā iti; sa ātmana evādhi trījyasavanam niramimīta; tad indro ha vā etad devatānām yat trījyasavanam; indreņa hāsya devatānām stutam bhavati ya evam vidvāms trījyasavanena stute. — dhītam iva vai trījyasavanam: jāgalam suparņa āharann adhayat; tad etat pīļitam iva; svādisthayeti: svadayanty evainat tena; madisthayeti: rasam evāsmims tan madam dadhaty; āśiram avanayanti, paśunā caranty: aivaitena pyāyayanti. (1. 156)

Zu Anfang gab es nur zwei Kelterungen; durch zwei Kelterungen hatten ja die Götter zu Anfang gesiegt. Zu diesen, als sie sich, nachdem sie gesiegt hatten, jeder in seinem Raume befanden, kam Indra und sprach: "Drei Versmasse gibt es 2), drei Hauche: den Aus-, Ein-, Zwischen-hauch, drei sind diese Räume, dreimal (gilt) unter den Göttern, so heisst es; kommt, lasst uns diese drei Kelterungen herstellen". Die Götter sagten: "Dazu werden wir nicht im Stande sein; durch dieses vorige Werk sind wir erschöpft". Da sprach Indra: "So werde ich aus mir selbst heraus die dritte Kelterung herstellen". Da stellte er aus sich selbst heraus die dritte Kelterung her. So ist es von den Gottheiten Indra, der die dritte

Kelterung ist. Wer solches wissend die dritte Kelterung beim Stotraabsingen anwendet <sup>3</sup>), der hat mit Indra von den Gottheiten das
Lob gehalten. — Ausgesogen, so zu sagen, ist die dritte Kelterung:
diese jagatī-artige Kelterung hatte Suparņa, als er sie herbrachte,
ausgesogen <sup>4</sup>). Da war diese etwas gedrückt, gepresst. Durch (das
erste Wort des Verses, auf welchem zuerst das Mittaglob gesungen
wird) <sup>5</sup>): "Mit süssestem" macht man die (Kelterung, d. h. den
gekelterten Soma) schmackhaft, durch (das nächstfolgende Wort):
"mit berauschendem" bringt man den Saft, den Rausch in ihn.
Man giesst die Äsir-milch aus und geht mit dem Opferbock vor <sup>6</sup>):
dadurch macht man ihn anschwellen.

Vgl. Pañc. br. VIII. 4. 1, 5.

- 1) āsīnvād, āsīnād.
- 2) Nl. Gayatrī, Tristubh, Jagatí.
- <sup>3</sup>) Dritte Kelterung ist hier gleichwertig mit den bei dieser abgesungenen Stotras.
- \*) Weil er es im Munde herbeigeführt hafte, vgl. unten, n°. 102.
- s) SV. II. 39-41.
- ") Über diese mit dem Ārbhava-lob zusammenfallenden Handlungen vgl. CH. §§ 220, 226.

#### 49. Der Ursprung der Samhita-singweise.

devasurā aspardhanta; te 'bruvan: yan na idam ubhayam dhanam tat samnidadhāmahai; teṣām no yatare jayanti, teṣām na etad ubhayam dhanam samhitam astv iti; tad yad eṣām ubhayam dhanam āsīt, tat samnyadadhata; te devā akāmayanto-: 'bhayam idam dhanam samhitam jayemeti; ta etat sāmāpaśyams; tenāstuvata; tenobhayam dhanam samhitam ajayams; tad yad ubhayam dhanam samhitam ajayams, tat samhitasya samhitatvam; ubhayam eva samhitam dviśantam bhrātṛvyam jayati ya evam veda. — tad u hovācārunir: aśvo vāva sa samhita āsīt, tasminn evaiṣām tad dhanam samhitam āsīt; tam eva tad asurānām avṛājata; prajāpatim vāvaiṣām tad avṛājateti. — tato vai devā abhavan, parāsurā; bhavaty ātmanā, parāsya dviṣan bhrātrvyo bhavati ya evam veda. (I. 157)

Die Götter und die Asuras wetteiferten. Sie sagten: "Lasst uns unsere beiderseitige Habe beisammen legen; die von uns, welche siegen, diesen wird diese beiderseitige beisammengelegte Habe angehören". Da legten sie ihre beiderseitige Habe beisammen, Da wünschten die Götter: "Möchten wir diese beiderseitige beisammen gelegte Habe ersiegen". Sie erschauten diese Singweise und lobten mit ihr. Dadurch ersiegten sie die beiderseitige heisammengelegte Habe; weil sie die beiderseitige beisammengelegte (samhita) Habe ersiegten, deshalb heisst die Singweise Samhita. Den beiderseitigen beisammengelegten feindlichen Nebenbuhler besiegt, wer solches weiss <sup>1</sup>). — Äruni

nun sagte darüber: "Es war das Ross, das zusammengestellt wurde; in dieses war ihre Habe beisammengelegt; das war es, was sie dadurch den Asuras entwendeten: Prajāpati war es, den sie ihnen dadurch entwendeten"<sup>2</sup>). — Darauf bekamen die Götter die Oberhand und die Asuras unterlagen. Wer solches weiss, der bekommt selber die Oberhand, sein feindlicher Nebenbuhler unterliegt.

- 2) Ein recht schablouenhafter Satz!
- 2) Weil Prajāpati oft als Ross gedacht wird.

#### 50. Die Entstehung der Metra Kakubh und Usnih.

athosnikkakubhā; usnikkakubbhyām vā indro vṛtrāya vajram udaya-cchad gāyatryos tiṣṭhaṃs; te enam nodayacchatāṃ; tayoś catuṣpadaḥ paśūn upādadhād gām cāsvam cājām cāvim ca; te enam udayacchatām; sa uṣṇikkakubhos tiṣṭhan sabhapauṣkale bāhū kṛtvā prāharat; tam ahan; hanti dviṣantaṃ bhrātṛvyaṃ ya evaṃ veda; sa prācānyena padā prābhraṃśata, pratīcānyena; yena prācā prābhraṃśata sā kakub abhavat; tasmāt kakubhaḥ pūrvārdhe 'kṣarāṇi bhuyiṣṭhāny; atha yena pratīcā prābhraṃśata, soṣṇig abhavat; tasmād uṣṇiho jayhanārdhe 'kṣarāṇi bhūyiṣṭhāni; te vā ete chandasī dhenuś caivānaḍrāṃś va; tasmāt paśavaḥ pūrvārdhena ca jaghanārdhena ca bhūyiṣṭhaṃ bhājayanti: vahanti pūrvārdhena, duhre ca jaghanārdhena pra ca janayanty; ubhayaṃ dhenupayasaṃ cānaḍutpayasam cāvarunddhe ya evaṃ veda. (I. 158, 159)

Jetzt die Kakubh- und Usuih-verse 1). Vermittelst der Kakubhund Usnih-verse erhob Indra, auf zweien Gayatris (als seinen Füssen) stehend, den Donnerkeil gegen Vrtra. Die beide (d. h die zwei Gāvatrīs) konnten ihn nicht aufheben; zu diesen (3 × 8 Silben umfassenden Gayatri-versen) gesellte er die vierfissigen Tiere: Kuh, Ross, Ziege, Schaf; da hoben sie ihn auf. Auf Kakubh und Usnih stehend, machte er (Indra) sich die Sabha- und Pauskalasingweisen 2) zu seinen Armen, schleuderte den Donnerkeil und tötete den Vrtra. Wer solches weiss, der tötet seinen seindlichen Nebenbuhler. Mit einem Fusse schritt er vor, auf dem anderen (stützte er sich) hinten. Der Fuss, mit welchem er vorschrift, wurde die Kakubh; deshalb hat die Kakubh vorne die grösste Silbenzahl. Der Fuss, auf welchem er sich hinten stützte, wurde die Usnih; deshalb hat die Usnih hinten die grösste Silbenzahl. Diese beiden Versmaasse sind die Milchkuh und der Stier; deshalb bringen die Tiere (d. h. das Rindvieh) mit ihrem Vorderteil und ihrem Hinterteil den meisten Nutzen: sie ziehen mit dem Vorderteil, sie geben Milch und erzeugen mit dem Hinterteil. Wer solches weiss, der

erhält beide Arten von Milch: die Milch der Milchkuli und den Saft des Stieres<sup>3</sup>).

Vgl. Pañc. br. VIII. 5. 1-3.

- 1) Die Verse SV. II. 42 (Kakubh, umfassend 8 + 12 +, 8 Silben) und 44 (Usnih, umfassend 8 + 8 +, 12 Silben). Die ständige Kompositionsform ist usnikkakubhau, obsehon Kakubh vorangeht; darüber Jaim. br. III. 294: sa kakub abravid: vilistä vä aham asmīti, parākramamāno vai me 'kṣarāni samauhīt (Subject: Indrah); parvām māni prayuhjatām ity; athoṣṇig abravīd: atha vai mām purvām acakṣantā iti; tatheti; tasmīn samapādayetām; purvam prayogam anyāvṛnīta, pūrvam ūkhyānam anyā; tasmād ene evam prayuhjate; tasmād usnikkakubhāv ity ākhyāyete.
  - 2) Die beiden Singweisen, die auf der Kakubh und der Usnih gesungen werden.
  - anadulpayas ist wohl: retas.

#### 51. Der Name der Sabha-singweise.

tāsu sabham: yajūasyaiva sabhatāyai; yad dha vai kimca yajūasya dusļutam duhšastam vidhuram, tasya ha va etat sabhatāyai; sabham avibham¹) asad iti ha vā etena stuvanti; sābham²) ha vā etan nāma.— sabhena vai devā asurānām tejo balam indriyam vīryam pašūn annādyam sabhena sabham ātmānam adhyakurvata; tat sabhasya sabhatvam; sabhenaiva dviṣato bhrātṛvyasya tejo balam indriyam vīryam pašūn annādyam sabhena sabham ātmānam adhikurute ya evam veda.— prajāpatih pašūn asrjata; te 'smāt sṛṣṭā apākrāman; so 'kāmayata: na mat pašavo 'pakrāmeyur, abhi māvarterann iti; sa etat sāmāpa-śyat; tenāstuta; tato vai tam pašavo 'bhyavartanta, tato 'smād anapakrāmino 'bhavan; so 'bravīt: sabho vai pašubhir abhūvam iti; tad v eva sabhasya sabhatvam; sabho hāvibhah pašubhir bhavati ya evam veda. (I. 160)

- <sup>8)</sup> Auf diesen (Versen) <sup>4)</sup> wird das Sabha gesungen: zur Erleuchtung des Opfers <sup>5)</sup>. Welcher Teil immer vom Opfer irrig (vom Udgātr cum suis) gesungen oder (vom Hotr cum suis) rezitiert sein möge, oder (sonst) mangelhaft sein möge, um diesen zu erleuchten. Man wendet diese Singweise an mit der Absicht, dass Auszeichnung, Aufleuchtung da sein mögen. Der Name ist ja (eigentlich) "Lichtvoll (sābha). Durch das Sabha (raubten) <sup>6)</sup> die Götter das Ansehen, die Kraft, den Mut, die Stärke, das Vieh, die Speise der Asuras, durch das Sabha machten sie sich lichtvoll (sabha); daher der Name Sabha. Durch das Sabha (raubt) <sup>6)</sup> das Ansehen, die Kraft, den Mut, die Stärke, das Vieh, die Speise seines feindlichen Nebenbuhlers, durch das Sabha macht sich selbst lichtvoll (sabha), wer solches weiss <sup>7)</sup>.
  - ') So eine Hs., apibham die beiden anderen; s. am Ende dieses Stückes.
  - 2) So zwei Hss., sanıbhanı eine.
- Die Übersetzung ist an mancher Stelle sehr fraglich. Das Wort sabha (bei den Kauthumas heisst das Saman sapha; eine nähere Erörterung über dieses Wort fehlt im Panc. br.) scheint aus sabha (sa-abhā) abgeleitet zu werden.

- ") Vgl. Bem. 1 zu n°. 50.
- ") D. h. wohl "damit das Opfer leuchtend sei möge".
- ") Ist etwa avrijata vrikte hinzu zu denken?
- Zum Schluss vgl. nº. 41; subha scheint hier "ausgezeichnet" zu bedeuten:

#### 52. Die Entstehung der Pauskala-singweise.

tan (sc. paśūn prajāpatir) ekarūpān na vyajānāt; sa etat pauṣkalaṃ sāmāpaśyat; tenaiṣāṃ rūpāṇi vyukarot; te nānārūpā abhavan: śveto, rohitaḥ, kṛṣṇa; ekarūpā ha vaiva te tataḥ purāsū: rohitā eva; bahurūpān nānārūpān paśūn avarunddhe, bahupaśur bhavati ya evaṃ veda. (I. 160)

Diese Tiere (Kühe) konnte er (Prajāpati), da sie einfarbig waren, nicht unterscheiden; da erschaute er die Pauskala-singweise; durch diese sonderte er ihre Farben; ihre Farben wurden verschiedenartig: weiss, rot, schwarz. Vorher waren sie ja nur einfarbig: rot, gewesen. Wer solches weiss, der erhält vielfarbige verschiedenartige Kühe und wird reich an Vieh.

# 53. Die Entstehung der Saumitra-singweise.

dirghajihri ha vā asury āsa; sā ha sma somam somam avaledhy; uttare ha samudra āsa; sa yo ha sma daksine samudre sāyate yah pūrve yo 'pare, tam ha sma tata evāraledhi; lām hendro jighrksan na śaśāka grahītum; sa hovāca: mā kuścuna yaste-, 'yam vai dīrghajihvi somam somam avaledhīty; atha ha sumitrah kautso daršanīya āsa; tam hovāca: sumitra, daršanīyo vā asi; sulāpā vai darśaniyena striya; imām dirghajihrīm līlāpayisasveti; tām hetyorāca 1): dīrghajihri, kāmayasva meti; sa hovācai-: 'kam lava śepo, 'nge 'nge mama muskā; na vai tat sampadyata iti; sa ha punar etyorācai-: 'kam tava sepo, 'nge 'nge mama muskā, na vai tat sampadyata iti vai mām iyam āhety; ange 'nge vā aham tava sepāmsi karomīti hovāca; tāni hābhiprāvrļycyāya?); tām hovāca: dīrghajihri, kāmayasra meti; sā hovācai-: 'kam tava sepo, 'nge 'nge mama muskā, na vai tat sampadyuta ity; ange 'nge vāva mama sepāmsīti hovācā-; 'nga te pasyānīti; tāni tasyai darsayām cakāra; tāni tasyai chandayām cakruh; sā vā ehili horāca, ko nāmāsīti; sumitro nāmeti; kalyānam vai te nāmeti hovāca; tau ha samnipedāte; lasyām ha yadārtham cakre, 'thainam tad erabhisamjugraha; sa horaca: nanv are tvam sumitro 'vocathā iti; sa hovāca: sumitra evāha 3) sumitrāyāsmi, durmitro durmitrāyeti; sa etāni saumitrāni sāmāny apasyat; tair astuta; tair indram āhvayat; sa indra etām 4) anuştubham vajram udyatyādravat; purojitī vo andhasah sutāya mādayitnave 'pa śvānam śnathistana sakhāyo dirghajihviyam ity evāsyai prāhams; tā etā bhrātṛvyaghnyo raksoghnya rco; hanti dvisantam bhrātṛryam, apa raksaḥ pāpmānam hata etābhir rgbhis tusṭuvānaḥ. (I. 162, 163)

Dîrghajihvî ("Langzunge") war eine weibliche Asura. Diese pflegte jeden Soma zu belecken; sie befand sich am nördlichen Meere 5). Welcher Soma immer am südlichen, östlichen und westlichen Meere gekeltert wurde, diesen pflegte sie von da aus (d. h. vom nördlichen Meere ans, vermittelst ihrer langen Zunge!) zu belecken. Dieser konnte Indra, der sie zu packen suchte, nicht habhaft werden. Da sagte er: "Niemand soll opfern; diese Dirghajihvi beleckt ja jeden Soma". Sumitra nun, der Sohn des Kutsa, war ein schöner (Jüngling). Zu diesem sprach er: "Sumitra, du bist schön; die Frauen lieben es mit einem schönen (Mann) zu schwatzen; versuche mit dieser Dîrghajihvî zu schwatzen" 6). Er ging zu ihr und redete sie an: "Dīrghajihvī, liebe mich". Diese sprach: "Tibi unus penis est, mihi in unoquoque membro cunni sunt; das stimmt nicht". Da ging er zurück und sagte (zu Indra): "Sie sagt zu mir: tibi unus penis est, mihi in unoquoque membro cunni sunt; das stimmt nicht". Da sprach Indra: "Ego in unoquoque membro tibi penes faciam". Diese mit seinem Kleid verhüllend trat er auf sie zu und sagte: "Dīrghajihvī, liebe mich". Sie sagte: "Unus tibi penis est, mihi in unoquoque membro cumi sunt; das stimmt nicht'. Da sagte er: "Mihi vero in unoquoque membro penes sunt". Da sagte sie: "So will ich (sie) sehen". Er zeigte sie ihr. Sie gefielen ihr. Da sagte sie: "Komme! Wer bist du. mit Namen?" "Sumitra (Gutfreund) bin ich mit Namen". "Einen schönen Namen fürwahr hast du", sprach sie. Die beiden legten sich bei einander nieder. Als er sich und sie befriedigt hatte, bemächtigte er in diesem Augenblick sich ihrer. Sie sagte: "Hast du dich denn nicht Sumitra genannt?" Er sprach: "Sumitra bin ich dem guten Freunde, Durmitra (Schlechtfreund) dem schlechten Freunde". Da erschaute er diese Saumitrasingweisen; damit lobte er 7), damit rief er Indra herbei. Indra, diesen 8) Anustubh-vers als Donnerkeil aufhebend, kam herbei gelaufen. Mit dem Verse: "Durch euren vorhergehenden Sieg schlaget, ihr Freunde, dem berauschenden Safte des Soma die langzüngige Hündin hinweg'' 9) schlug er auf sie (d. h. tötete sie). Diese Verse sind Nebenbuhler und Raksas tötende; wer mit diesen Versen das Lob gesungen hat, erschlägt seinen feindlichen Nebenbuhler und vertreibt das Raksas: das böse Geschick, von sich.

Vgl. Panc. br. XIII. 6. 9—10 und die weiteren, von Örtel in: "Actes du onzième Congres Intern. des Orient.", Paris 1897: Sect. Ar. S. 225, gegebenen Parallelstellen.

1) Zu trennen: ha etya u°.

1) D. h. vytya eyaya; die Hss. haben: bhiprāvyteyaya; ()rtel unrichtig bhipravrta iyaya.

\*) So (nicht °ham) die Hss.

- etam die Hss.; Ortel behält etam bei, liest aber anus!
- ") Ortel, in höchstem Grade unwahrscheinlich: "She was namely in the northern vessel, now she" u. s. w. Ortel hat tata eva ganz übersehen.
- ') Ich habe Örtel's Konjektur (die Hss.: lilävaisavviti, lilä isastveti) übernommen, da ich nichts besseres sehe. Man beachte den Akkusativ!
  - 7) Schablonenhafter Satz!
  - \*) Der Vers war im Texte schon vorher zitiert.
  - 9) SV. II. 47.

# 54. Der Ursprung der Syavasva-singweise.

syāvāsvam vā ārcanānasam samiddhāram paretam pratisattrino hitvā svargam lokam āyan; so 'kāmayatā-: 'nūtpateya svargam lokam, pratisattribhih samgaccheyam iti; sa etat sāmāpasyat; tenāstuta; purojitī vo andhasa ehyā | sūtāya mādayitna ehyā | āpa śvānam śnāthī-ṣṭānā | aiho vā ehyā ity eva marutah svargaloka upāhvayanta 1); tato vai sa pratisattribhih samagacchat 2); sa haiṣa marudbhir eva saha śyāvāśvas; tad etat svargyam sāmā-; 'śnute svargalokam ya evam veda; yad u śyāvāśva ārcanānaso 'paśyat, tasmāc chyāvāśvam ity ākhyāyate. (I. 163, 164)

Als Śyāvāśva, der Sohn des Arcanānas, (einst während einer von ihm mit andern gemeinschaftlich unternommenen "Opfersitzung") ausgezogen war um Brennholz (für das Opfer) zu holen, liessen ihn seine Opfersitzungs-genossen im Stiche und gingen (allein) zum Himmelsraum. Da wünschte er: "Möchte ich hinter ihnen her emporgehen, möchte ich mit meinen Opfergenossen vereint werden". Da erschaute er diese Singweise und lobte damit. Durch (die Worte der Singweise): "Durch euren vorhergehenden Sieg dem berauschenden - komme! - Safte des Soma - komme! - schlaget die Hündin weg - Ei, komme!" 3) riefen (ihn) die Maruts zu sich in den Himmelsraum. Darauf wurde er mit seinen Opfergenossen vereint. Dieser Śyāvāśva ist mit den Maruts zusammen 4). Diese Singweise ist somit eine zum Himmelsraum verhelfende. Den Himmelsraum erreicht, wer solches weiss. Da nun Syāvāśva, der Sohn des Arcananas, die Singweise erschaut hatte, darum heisst sie Švāvāsva.

Vgl. Pañc. br. VIII. 5.9.

³) °gacchata.

<sup>1)</sup> upāsayanta, upāmbhayanta.

<sup>3)</sup> So lautet die im Gana überlieferte Samangestalt des Verses.

<sup>\*)</sup> Was hat Syāvāsva besonderes mit den Maruts zu schaffen? Ich habe darüber nichts finden können.

#### Die Andhigava-singweise. 55.

athāndhīgavam; madhyenidhanam bhavati: pratisthāyai; samudram vā ete 'nārambhanam praplavante ya ārbhavam pavamānam upayanti; tad yan madhyenidhanam bhavati, pratisthāyā eva; tad yathā vā adah samudram prasnāya drīpam vittvopotsnāya viśrāmyann āsta, evam ha vā etan nidhanam upetya kāmam viśrāmyanta āsīrann astuvānās 1). tad aiļam bhavali; pašaro vā iļā, pašavaķ krtsnam annādyam; yo vā anavaso 'dhvanam praiti, nainam sa samasnute; 'tha yah savasah praiti, sa evainam samaśnute: 'yam rāra samudro 'nārambhano yad idam antariksam; tasya nānavasenettham gatir asti nettham; tad etat paśūn era krtsnam annādyam arasam krtrā yanti. (I. 165)

Dann (folgt) die Andhīgava-singweise. Sie hat das Schlussstück in der Mitte 2): zur Erlangung eines festen Haltes. In ein haltloses Meer schiffen die fort, welche das Arbhava-lob unternehmen: dass diese Singweise das Schlussstück in der Mitte hat, ist zur Erlangung eines festen Haltes. Wie jemand im gewöhnlichen Leben, nachdem er sich aufs Meer begeben hat, auf eine Insel trifft, wo er ans Land geht und sich ausruht, so mögen sie, nachdem sie dieses Schlussstück unternommen haben, nach Belieben sich ausruhen ohne zu loben 3). — Diese Singweise hat das Wort ilā als Schlussstück 2). Ilā ist das Vich und das Vich ist jegliche Nahrung. Wer ohne Wegkost eine Reise unternimmt, vollbringt sie nicht; wer sie aber mit Wegkost unternimmt, der vollbringt sie. Der Luftraum ist ein haltloses Meer 4); darüber kann man weder so noch so ohne Wegkost hinkommen; nachdem man aber das Vieh, das jegliche Nahrung ist, zu seiner Wegkost gemacht hat, kommt man hinüber.

- Unsicher: astranās zwei Hss., asmāvānās eine.
- 1) Unsicher: astran 2) Vgl. CH. § 342.
- 1) Das Opfer ist so zu sagen eine Fahrt nach dem Himmelsraum, wobei man den Luftraum, wie ein Meer, zu durchziehen hat.

# Der Ursprung des Namens Andhīgava.

śāklyā unnādyakāmā adīksanta; sa etad andlāguh śāktyah sāmāpasyat; tenāstula; lasyaitām dašāksarām virājam madhyata upaid; dašāksarā virād; annam virāt; tato vai te virājam annādyam avārundhata; tad etad virājo 'nnādyasya viruddhih sāmā-; 'va virājam annādyam runddhe, 'nnādah śresthah svānām bhavati ya evam veda; yad v and hīguh śāktyo 'paśyat, tasmād ūnd hīgavam ity ākhyāyate. (I. 165)

Die Sāktyas, nach Nahrung begierig, unterzogen sich der Weihe zum Soma-opfer; da erschaute Andhīgu der Śāktya diese Singweise; damit lobte er; in der Mitte unternahm er diese zehnsilbige Virāj 1); die Virāj ist zehnsilbig, die Virāj ist Nahrung 2). Darauf erhielten sie die Virāj, die Nahrung. Diese Singweise ist eine Virāj, eine Nahrung-erhaltung. Wer solches weiss, der bekommt die Virāj: die Nahrung, er wird ein Esser von Speise, er wird der ausgezeichnetste der seinigen. Da nun Andhīgu der Śāktya diese Singweise erschaut hatte, darum heisst sie Andhīgava.

Vgl. Panc. br. VIII. 5.12.

- 1) Als antarnidhana, vgl. CH. § 224 (S. 312, z. 3, 9, 15).
- <sup>2</sup>) Eine geläufige Äquation, vgl. z. B. Sat. br. VIII. 3, 2, 13.

#### 57. Der Ursprung der Kāva-singweise.

tāsu kāram; karir vai bhārgavo deveşv amartyam gandharvalokam aicchata; sa elat sāmāpasyat; tenāstuta; tato vai sa deveşv amartyam gandharvalokam ūśnuta; tad etal lokarit sāmā-; 'śnute deveşv amartyam gandharvalokam elena tuṣṭurāno; yad u kavir bhārgavo 'paśyat, tasmāt kāram ity ākhyāyate. (I. 166)

Auf diesen (Versen) 1) die Kāva-singweise. Kavi, der Nachkomme des Bhrgu, wünschte sich unter den Göttern den unvergänglichen Raum der Gandharvas 2). Da erschaute er diese Singweise; damit lobte er; darauf erlangte er unter den Göttern den unvergänglichen Raum der Gandharvas. So ist diese Singweise eine Raum gewinnende. Wer sie im Stotra anwendet, erreicht unter den Göttern den unvergänglichen Raum der Gandharvas. Weil aber Kavi, der Nachkomme des Bhrgu, sie erschaut hatte, darum heisst die Singweise Kāva.

- 1) Auf SV. I 554 (II. 50-52).
- ') Vgl. oben n°. 47, Bem. 10.

# 58. Ausana als Schluss des Mittag-, Kāva als Schluss des Ārbhava-lobes.

yām ha khalu vai pilāputrau nāvam ajato, na sā risyati; daivy esā naur yad yajňas; tāv etat pitāputrāv evājata; ausanam purastād bhavati, kāvam vparistād: yajňasyaivūristyai: tasmād yādršā 1) nāvam adhirohanti, pitāputrau haivāgre 'dhirohatah (I. 166)

Das Boot, welches der Vater und der Sohn lenken, bleibt unversehrt. Das Opfer ist das göttliche Boot; dieses lenken Vater und Sohn; das Ausana ist vorn, das Kāva hinten: zur Unversehrtheit des Opfers. Deshalb, welche immer das Boot besteigen, zuerst besteigen es der Vater und der Sohn.

Ähnlich wird Panc. br. VIII. 5.16 das Opfer mit einem Wagen verglichen, dessen Zügel Ausana und Kavā sind.

<sup>1)</sup> yadadāšā, yadadāša.

#### 59. Prajāpati ist das Jahr. Die Entstehung von Kälte und Hitze.

prajāpatir ha khalu vā eṣa yat saṃvatsaraḥ; sa ha sa ṣaṇ māso 'nyataram anyataraṃ pādam udgrāhaṃ tiṣṭhati; sa yadoṣṇam udgrhṇāty, atha hedam upary uṣṇo bhavaty, adha u ha tadā šīto bhavati; tasmād grīṣma upary uṣṇo 'dhaḥ śītam ') adhigamyate; tasmād u grīṣme śītāḥ kūpyā apa udāharanty; atha yadā śītam udgrḥṇāty, atha hedam upari śīto bhavaty, adha u ha tadoṣṇo bhavati; tasmād dhemann upari śīto 'dha uṣṇam adhigamyate; tasmād u hemann uṣṇāḥ kūpyā apa udāharanty; evaṃ ha vā eṣa prajāpatiḥ saṃvatsaraḥ prajā bibharti. (I. 167)

Prajāpati ist das Jahr; sechs Monate hält er je den einen und den anderen Fuss angehoben. Wenn er den warmen (Fuss) aufhebt, so ist hier (auf der Erde) die Wärme oben, die Kälte ist dann aber unten; daher kommt es, dass im Sommer das Warme oben, das Kalte unten gefunden wird; daher schöpft man im Sommer kaltes Wasser aus den Brunnen. Wenn er aber den kalten (Fuss) aufhebt, so ist hier (auf der Erde) die Kälte oben, die Wärme ist dann aber unten; daher kommt es, dass im Winter das Kalte oben, das Warme unten gefunden wird; daher schöpft man im Winter warmes Wasser aus den Brunnen. In dieser Weise erhält Prajāpati, das Jahr, die Geschöpfe <sup>2</sup>).

- ') Die handschriftliche Überlieferung ist zu verdorben um sie ganz mitzuteilen. Nur ein Beispiel: die Hss. haben hier: tasmat grismam apayusvodhah sitam oder grismah parisodhah sitam.
  - 2) Eine ähnliche Äusserung wird nirgends angetroffen.

# 60. Weshalb das dem Soma geweihte Reismus herbeigebracht wird.

atha ha vā etaṃ saumyaṃ carum āharanti; yad dha vā udgātur yajña ūnaṃ vātiriktaṃ vā kurvato mīyate  $^1$ ), yamalokaṃ vāvāsya  $^2$ ) tad gacchati; tad dhāpi mṛtodīriṇa  $^3$ ) āhur: yamasyaitat sabhāyām apasyāma iti  $^4$ ); tad etena punar āhriyate yad etaṃ saumyaṃ carum āharanti. (I. 167)

Nun bringt man dieses für Soma bestimmte Reismus herbei; alles was vom Udgātr, wenn er zu wenig oder zu viel macht, verloren geht, das geht von ihm zum Raume des Yama; darüber sagten (gewisse) Leute, die vom Tode auferstanden waren: "Wir haben es im Palaste des Yama erschaut". Das wird dadurch, dass man dieses Soma-reismus herbeibringt, wieder herbeigeschafft <sup>5</sup>).

- 1) ? mivate.
- 2) havāsya.
- 2) Unsicher: mṛtoderina, mamatoderina die Hss.
- ') Man erwartet den Aorist, oder doch wenigstens apasyameti.
- b) Über den Zusammenhang des Saumya-caru mit dem Yamaloka vgl. CH. § 237b (S. 365).

#### 61. Der Ursprung der Närmedha-singweise.

nārmedham nāthakāmah kurvīta; nrmedhas ca vai suvratas ca bhrātarau; tau ha nikanviyādadhāte 1); sa ha nrmedhah suvratasyojjagau 2); tad dha yajñūyajñīyenaivāstutam āsā-, 'tha hainam āsasrur 3): yajamānasya vai ta udgātuh putrau putram amīmaratām antakadhrtim sauvratīm nakiras 4) ca sakapūtas ceti; tam ha bāhū 5) parāmṛsann uvāca: brāhmanā, eṣa vo yajñas; tena yam kāmayadhve tam yājayatā-, 'nena nvā aham tad 6) yātayisya 6) iti; tam haudumbaryām anuveṣtya saṇasakalābhir upādīpayām cakāra; so 'kāmayato-: 'd ita iyām, gātum nātham vindeya; na māyam agnir dahed iti; sa etat sāmāpasyat; tenāstuta; tato vai sa gātum nātham avindata; nainam agnir adahad; api ha tac chulbakam pradadāha yenānuveṣṭita āsa; tad etad gātuvin nāthavit sāma; gātum vai sa nātham avindata; vindate gātum nātham ya evam veda; yad u nrmedho 'pasyat, tasmān nārmedham ity ākhāyate. (I. 171)

Dic Nārmedha-singweise wende an 7), wer eine Hülfe aus der Not sucht. Nrmedha und Suvrata waren zwei Brüder; die . . . .; Nrmedha erfüllte die Funktion des Udgātr's für Suvrata. Da war das Yajñāyajnīya-stotra noch nicht (ganz) abgesungen, als man auf ihn (nl. auf Suvrata) herzugelaufen kam mit (der Nachricht): "Nakira und Sakapūta, die beiden Söhne deines, des Opferherrn, Udgatr's, haben deinen Sohn, Antakadhrti, Suvrata's Sohn, getötet" 8). Da packte er (nl. Suvrata) ihn (nl. Nymedha) an den beiden Armen und sprach: "Ihr Brahmanen, dies 9) ist euer Opfer; mit ihm sollt ihr für wen ihr wünscht opfern; ich werde das durch diesen vergelten". Nachdem er ihn (nl. den Nrmedha) an den feigenhölzernen Pfosten festgebunden hatte, zündete er vermittelst Hanfschnitzel an. Da wünschte er (nl. Nṛmedha): "Möchte ich hieraus geraten, möchte ich einen Ausweg, möchte ich Hülfe finden; möchte Agni mich nicht verbrennen". Er erschaute diese Singweise; damit lobte er; darauf fand er einen Ausweg und Hülfe und Agni verbrannte ihn nicht; er verbrannte sogar die Schnur, mit welcher er umwickelt war. Diese Singweise ist somit eine Ausweg, Hülfe gewährende; Ausweg, Hülfe hatte er ja gefunden. Wer solches weiss, der findet Ausweg und Hülfe. Da aber Nrmedha die Singweise erschaut hatte, darum heisst sie Nārmedha.

Vgl. Pañc. br. VIII. 8. 21-23.

- 1) So eine Hs., gnikānyayāda° die zwei anderen. Wie ist zu lesen und zu verstehen?
  2) suvratuscojjagau. Der Gen. bei udyāyati auch sonst (z. B. unten, n°. 87 und Jaim. up. br. II. 8. 3).
  - <sup>3</sup>) Nicht ganz sicher: āsasruhpuyaja° eine Hs., āsasuryāyaja° eine andere.
  - \*) nakiruš, nakaraš, narakaš.
  - 5) σχήμα καθ' θλον καὶ κατὰ μέρος? oder tusya.. bāhū, oder taṃ.. bāhau zu lesen?
  - <sup>6</sup>) tud yāta iṣya, tujjūta iṣya.
  - ') Statt des Yajñāyajñīya-sāmans.
- ") Zu vergl. ist das leider ganz dunkle Lied RS. X. 192, besonders str. 3: náitávatáinasāntakadhrūk. Ist vielleicht antakadhrūk Eigenname Antakadhrū? Die beiden Brüder heissen im Rgveda nymedha und samedha; dem letzteren scheint im JBr. suvrata zu entsprechen; zu šakapūta vgl. RS. 1. c. 5.
  - 9) Oder: "dieser"?

#### 62. Der Wortlaut der Yajñāyajňīya-singweise.

vayo vai yajnāyajnīyam; sa yam kāmayeta yajamānam svargalokah syād iti, vayo yajñā vo agnaya ity asya prastuyād; raya erainam śakuno bhūtvā svargam lokam vahati; tad u tad anāyuşyam iva: pradhamitam 1) iva vā etad yad vayo, 'nālayam iva; tasmād evam na prastuyād. — oyirā yirā cā dākṣāsā iti; yad girā girā ceti brūyād, agnir vaisvānaro yajamānam gired; atha yad o yirā yirā cā dākṣāsā ity āhā-, 'nnam vā irā-, 'nnādyam eva tad agner vaisvānarasya mukhato vidadhātī-; "śvaro ha tu rūkso bhavitor, yad o yirā yirā cā dākṣāsā iti brūyād; o yirā ihā cā dākṣāsā ity eva brūyāt; tathā ha na rūkso bhavati. — etad dha sma vai tat2) pūrve brāhmanā mīmāmsante: ka u svid adya śimśumāryai vyāttam atiprosyata iti; eṣā ha vā ekāyane simsumārī pratīpam vyādāya tisthati yad yajnāyajnīyam; tasyā etad annādyam eva mukhato 'pidhāya svasty atyeti. — poprim vayam amrtam jāto vā iti; yat praprā vayam iti brūyāt, pramāyuko yajamānah syād; atha yat poprim ity āhaisa evāsmai paprir bhavati. him māyi dāyivam iti; yad dāsam iti brūyād, dāsuko 3) yajamānah, syād; atha yad dāyivam ity āha: divam samstuto yajno gamayitavya ity āhur, divam evaitat samstutam yajnam gamayanti. — priyam mitram na samsişam iti; yat priyam mitram na samsişam iti brūyān, na priyam mitram śamseta-; 'tha yat priyam mitram nu śamsisam ity āha, priyam eva mitram samsate. — prāyām māyitrān nī samsīṣām ūrjo napātam sa hy āyūmāy iti; yan nāyumeti brūyān, nāyuşmān yajamānah syād; atha yad āyumety āhā-, "yur evaitad udgātātmams ca yajamāne ca dadhāti. — him mūyāsmāyūh āsemā havyadātāyā u vā iti; yad dāsemeti brūyād, damsukā enam syur; atha yad āśemety āhā-, 'śnuta eva. — āśemā hāvyādātāyāyi bhuvad vājesv avitā bhuvād dhim māyi vārdhā iti; vrddha iva hy etarhi yajño bhavaty. uta trātā bahūnām iti; yat tanūnām iti brūyāt, tanur iva yajamānah syād; atha yad bahūnām ity āha, bahūnām evaitat trātāram karoti. —

tad āhur: yajnāyajnīyasyaikād akṣarād ūnā rcas; tad yajnasya chidram: yas tad udgāyan nāpidadhāti, yajnāyajnīyam chidram karoti; yajnāyajnīyam chidram anu yajnah sravati, yajnam anu yajamāno, yajamānam anu prajās; tasmin vācam dadhyād; vāg vai brahmo-; 'ta trātā vāg bahūnā u vā iti; gaur iti haike dadhati; gaur vai kṛtsnam annādyam: kṛtsnasyaivānnādyasyāvaruddhyai; tad āhur: naitad ādriyeta: yad vāva vānnidhanam bhavati, tenaiva samdhīyata iti. (I. 175—178)

Das Yajnāyajnīya ist ein Vogel. Wenn er (der Sänger) von dem Opferherrn wünscht: "Möge er in den Besitz des Himmelsraums kommen", so mache er für ihn den Prastava: vayo yajñā vo agnayah" 4); so wird das Saman ein Vogel, ein Sakuna, und führt ihn in den Himmelsraum. Dadurch wird aber gewissermassen nicht ein langes Leben für ihn erwirkt, der Vogel ist so zu sagen herumirrend 5), er ist ohne (feste). Behausung, so zu sagen. Darum soll er den Prastava (doch lieber) nicht so machen. — (Er sage statt des überlieferten girā girā ca dākṣāsā:) o yirā yirā ca dākṣāsā 6); wenn er qirā qirā ca sagte, so würde Agni Vaisvanara ihn verschlingen 7); indem er aber o yirā yirā ca dākṣāsā sagt, — irā ist ja Speise. so legt er Speise in den Mund des Agni Vaisvanara. Er würde aber Gefahr laufen mager zu werden, wenn er o yirā yirā ca dākṣāsā sagte 8); so sage er: o yirā ihā ca daksāsā 9). Dann wird er nicht mager. — Darüber pflegten die Brahmanen der alten Zeit die folgende Betrachtung zu halten. "Wer wird wohl heute dem aufgesperrten Rachen des Delphins entschwimmen?" Das Yajnāyajnīya nun ist der Delphin, der am schmalen Durchgang mit gegen den Strom aufgesperrtem Rachen (auf der Lauer) liegt; diesem legt er dadurch Nahrung in den Mund, sodass er mit heiler Haut an ihm vorbeikommt. — (Er sage statt des überlieferten pra prā vayam amrtam jātā-:) poprim vayam amrtam jāta-; wenn er pra prā vayam sagte, so würde der Opferherr vor seiner Zeit sterben 10); weil er aber poprim sagt, so wird dieser 11) ihn hinüberführen (papri). — (Er sagt:) him māyi dāyivam; wenn er (das überlieferte) dāsam 12) sagte, so würde der Opferherr vertrocknen (dāsuka sein). Weil er aber dāyivam sagt, — man sagt ja, dass das ganz zu Ende gebrachte Opfer in den Himmel (divam) zu befördern ist, so befördert man das ganz zu Ende geführte Opfer in den Himmel. - (Der überlieferte Text lautet weiter:) priyam mitram na samsişam; wenn er aber so sagte, so würde er den geliebten Freund nicht rühmen 18); weil er aber priyam mitram nu samsişam sagt, so rühmt er den geliebten Freund. — prāyām māyitrān nū samsīsām ūrjo napātam sa hy āyumāyi (soll er sagen); wenn er (in Übereinstimmung mit dem

überlieferten Text, der sa hi nāyam hat) nāyumā sagte, so würde der Opferherr kein langes Leben (āyus) haben; weil er aber sagt: āyumā, so bringt der Udgātr in sich selbst und in den Opferherrn die lange Lebensdauer. - him mäyäsmäyüh äsema havyadātāyā u rā (soll er sagen); wenn er (mit der Überlieferung) yad dāśemā sagte, so würde das Getier ihn beissen (das-); weil er aber āsemā sagt, so erreicht er (as-) das Ziel. — (Weiter soll er sagen): āśemā hāvyā dātāyāyi bhuvad vājest avitā bhurād dhim māyi vārdhā: das Opfer ist ja jetzt, so zu sagen, zugenommen (vrddha). — (Statt des überlieferten uta trātā tanūnām sage er:) uta trātā bahūnām; wenn er tanūnām sagte, so würde der Opferherr schmächtig (tanu) werden; weil er aber bahünüm sagt, so macht er ihn zum Retter von vielen. — Nun sagt man auch: "Die Verse der Yajnavajniva-singweise sind um éine Silbe zu kurz 14); das ist ein Loch im Opfer; wer diescs beim Singen nicht ausfüllt, macht das Yajñāyajñīya durchlöchert; wenn das Yajnāyajnīya durchlöchert ist, zerrinnt das Opfer, mit dem Opfer der Opferherr, mit dem Opferherrn seine Nachkommen (Kinder und Vieh). Er füge (das Wort) vāk ("Wort") in diese (Lücke) ein. Das "Wort" ist ja die heilige Überlieferung (brahman); (und zwar só:) uta trātā vāg bahūnām. Einige fügen das Wort "Kuh" ein; die Kuh ist ja sämmtliche Nahrung: zur Erhaltung der sämmtlichen Nahrung. Nun sagt man aber auch: "Er kümmere sich nicht darum; durch die Tatsache, dass die Singweise das Wort  $v\bar{a}k^{15}$ ) als Schlussstück hat, wird sie schon zusammengefügt".

Vgl. Pañc. br. VIII. 6, 10—13.

- ') prathamilam, pramathitam.
- 2) tanı.
- 2) damsuko.
- ') Von den überlieferten Worten yajna vo agnayah soll das erste durch vayo (Vogel) ersetzt werden.
  - 5) Eigentlich: "zerblasen".
  - <sup>6</sup>) Vgl. CH. § 241, Bem. 4.
  - 7) Weil gira dem Wortlaut nach an girati "er verschlingt" gemahnt.
  - \*) Wohl weil er dann selber keine Speise für sich behalten würde.
  - \*) Dann bleibt die Speise auch hier (iha) auf der Erde bei ihm.
  - 10) Darauf würde das wiederholte pra ("fort, fort") deuten.
  - Wohl der im Verse erwähnte Agni?
  - <sup>12</sup>) Die 2. Hälfte des Worts jātavedasam in seiner Sāman-gestalt.
- Der Verfasser unseres (sowie der des Pañe.) Brühmana hält na demnach für die Negation, während es = iva ist.
  - uta trātā tanunām; wir wissen, dass tanūnām viersilbig zu sprechen ist.
  - 15) Das Nidhana ist vā, welches als ein verstümmeltes vāk gilt.

#### 63. Die Entstehung der Ukthas.

devāsurā yajñe 'spardhanta; te devā asurān yajñān niravāghnams; te 'surās trayāṇām savanānām rasam vīryam pravṛhyāndham ¹) tamaḥ

prāvisan: yad dha vai kimca parācīnam agnistomāt, tad andham tamo; vat parācinam samvatsarāt, tad andham tama; etāvān vāva yajño vāvān agnistoma: etāvān u samvatsaro: dvādaša vā agnistomasya stotrāni. dvādaša mūsāh samvatsaro; dvādaša stotrāni dvādaša šastrāni: dvādaša pūrvapakṣā dvādašāparapakṣā; atha yat tatah parācīnam, tad andham tamas; tat prāvisams; te devā asurān anvabhyavāyams; tān asurān etair evokthaih pratyudatisthan; yad ukthaih pratyudatisthams, tad ukthānām ukthatvam; tāms tato nir evāvāghnams; te 'ndham eva tamah prāvišan: rātrim eva; sa indro 'bravīt: kaś cāham cedam anvabhyavaisyāva ity; aham cety abravīd varuno; 'ham vām iyotir dhārayisyāmity agnir abravīt; tāv anvabhyavaitām; tāv ekam trtīyam udāharatām; tena prātahsavanam āpyāyayams; tasmūd āgneyīsu.2) stuvanty aindrāvarunam anuśasyate; tasmād u gāyatrīsu stuvanti; gāyatram ki prātaksavanam; sa evābravīt; kaš cākam cedam anvabhyavaisyāva ity; (aham cety abravīd brhaspatis; tāv anvabhyavaitām: tāv evaikam trtīvam udāharatām: tena mādhyandinam savanam āpyāyayams; tasmād aindrīsu stuvanty aindrābārhaspatyam anuśasyate; tasmād u... stuvanti; ...hi mādhyandinam; sa evābravīt: kaś cāham cedam anvabhyavaiṣāva ity;) 3) aham cety abravīd viṣnus; tāv anvabhyavaitām; tāv evaikam trtīyam udāharatām; tena trtīyasavanam āpyāyayams; tasmād aindrīsu stuvanty, aindrāvaisnavam anuśasvate: tasmād anustupsu stuvanty; ānustubham hi trtīyasavanam; tān sarvasmād evāntarāyams; te 'to tad 4) abhi pranayantīti pravatībhyah pranayanty ehivatīşu; preti ca vā idam sarvam eti ca; tato 5) vai devā abhavan, parāsurā; bhavaty ātmanā, parāsya dvisan bhrātrvyo bhavati ya evam veda. (I. 179, 180)

Die Götter und die Asuras stritten sich um den (Besitz des) Opfers; die Götter vertrieben die Asuras aus dem Opfer. Die Asuras aber, aller drei Pressungen Saft und Kraft an sich reissend. drangen in die tiefe Finsternis ein. Alles nun, was jenseits des Agnistoma ist, das ist tiefe Finsternis; was jenseits des Jahres ist, das ist tiefe Finsternis; das Opfer nun ist so gross wie der Agnistoma. só gross ist auch das Jahr: zwölf Stotras hat der Agnistoma und zwölf Monate das Jahr; zwölf Stotras und zwölf Sastras (hat der Agnistoma): zwölf vordere Monatshälften, zwölf hintere Monatshälften (hat das Jahr); was jenseits dieses ist, das ist tiefe Finsternis; darin drangen die Asuras ein. Die Götter kamen hinter den Asuras her und traten mit diesen Ukthas gegen die Asuras auf; weil sie mit den Ukthas gegen sie auftraten, daher haben sie ihren Namen 6). Sie vertrieben sie auch daraus; da drangen die Asuras noch weiter in die tiefe Finsternis: in die Nacht, ein. Da sprach Indra: "Wer wird mit mir als zweiter sie verfolgen?" "Ich", ant-

wortete Varuna. "Und ich", so sagte Agni, "werde euch das Licht halten" 7). Die beiden (Indra und Varuna) verfolgten sie; die nahmen 8) (den Asuras) ein Drittel: damit stärkten sie die Frühkelterung 9): darum hält man das Lob (beim 1. Ukthastotra) auf Versen, die an Agni gerichtet sind 10), und wird vom Hotr (und zwar vom Maitrāvaruna) ein an Indra und Varuna gerichtetes Sastra rezitiert 11): darum hält man das Lob auf Versen in Gāvatrī-versmass: denn die Frühkelterung ist gavatri-artig. — Darauf sprach Indra: "Wer wird mit mir als zweiter sie verfolgen?" "Ich", antwortete Brhaspati. Die beiden (Indra und Brhaspati) verfolgten sie; die nahmen (den Asuras) ein (zweites) Drittel; damit stärkten sie die Mittagkelterung; darum hält man das Lob (das 2. Ukthastotra) auf Versen, die an Indra gerichtet sind 12), und rezitiert der Hotr (und zwar der Brāhmanācchamsin) ein an Indra und Brhaspati gerichtetes Sastra 18): darum hält man das Lob auf Versen in . . . . versmaass: denn die Mittagkelterung ist.... artig. — Darauf sprach Indra: "Wer wird mit mir als zweiter sie weiter verfolgen?" "Ich", antwortete Visnu. Die beiden verfolgten sie und nahmen (den Asuras) ein (letztes) Drittel: damit stärkten sie die dritte Kelterung: darum hält man das Lob auf Versen, die an Indra gerichtet sind 14). und rezitiert der Hotr (und zwar der Acchäväka) ein an Indra und Visnu gerichtetes Sastra 15); darum hält man das Lob auf Versen in Anustubh-versmaass 16), denn die dritte Kelterung ist anustubhartig 17). So schlossen sie sie von Allem aus; .... 18); nach den das (Wort) "hin" enthaltenden (Versen) leitet man (die Ukthas) ein (mit Gesängen) auf (Versen), die das Wort "komme her" (enthalten 19); denn alles was besteht ist "hin" und "her". Darauf kamen die Götter zu Ansehen, die Asuras aber gingen zugrunde. Wer solches weiss, der kommt zu Ansehen, sein feindlicher Nebenbuhler aber geht zugrunde.

Vgl. Panc. br. VIII. 8. 6—7, Ait. br. III. 50. 1—3, Kaus. br. XVI. 11.

<sup>1)</sup> pravythavyandham, pramihyandham.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) So korrigiert, vgl. Pañc. br. VIII. 8. 2 und Kaus. br. l. c.: äyneyīm maitrāvaruņāya pranayanty aindrīsv itarayoh.

<sup>3)</sup> Der eingeklammerte Passus ist von mir ergänzt.

<sup>&</sup>quot;) ? te tontadabhi die Hss.

Von mir eingefügt.

<sup>5)</sup> Der Autor leitet also das Wort von utthä- her.

<sup>7)</sup> Um in der Finsternis sehen zu können.

<sup>\*)</sup> ulāharatām = āharatām, vgl. Pañc. br. VIII. 8. 8.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Die ja von den Asuras von Kraft und Saft beraubt war.

<sup>10)</sup> Auf SV. II. 55-57 = RS. VI. 16. 16-18 (gāyatrī).

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Dessen Hauptteile: RS. III. 51. 1—3 (an Indra), und VIII. 42. 1—3 (an Varuṇa), VII. 82 und 83 (an Indra und Varuṇa).

- <sup>12</sup>) SV. II. 58-59 = RS. VIII. 21. 1-2.
- Dessen Hauptteile: RS. I. 57 (an Indra), X. 68 (an Brhaspati), X 43. 1—11 (an Indra).
- (3) SV. II. 60-62 = RS. VIII. 98. 7-9.
- Dessen Hauptteile: RS. II. 13 (an Indra), VII. 100 und I. 156 (an Visnu).
- Dies ist mir nicht klar; SV. II. 62 scheint als Anustubh zu gelten.
- 17) "Gewöhnlich ist das Tṛtīyasavana: jāyata.
- 18) Diese Worte verstehe ich nicht.
- <sup>19</sup>) Die pra enthaltenden Verse können die des Yajnāyajnīya sein, die ehi enthaltenden sind SV, II. 55—57.

#### 64. Der durch die Ukthas erzielte Erfolg.

tāni vā etāni trīņi santi dvidevatyāny: aindrāvaruņam aindrābār-haspatyam aindrāvaiṣṇavam ity; etāvataitāh  $^1$ ) saṭ kāmadughā udāharan: gāṇ cāśvaṇ cājāṇ cāviṇ ca vrīhiṇ ca yavaṃ co-; 'painam etāḥ saṭ kāmadughās tiṣṭhanti ya evaṇ veda. (I. 1 $^8$ 1)

Die Ukthas, die drei an der Zahl sind, gelten je zweien Gottheiten: dem Indra und Varuna, dem Indra und Brhaspati, dem Indra und Visnu. Durch dieses Verfahren nahmen sie (nl. die Götter den Asuras) diese sechs Wunschkühe: die Kuh, das Ross, die Ziege, das Schaf, den Reis, die Gerste. Diese sechs Wunschkühe nähern sich demjenigen, der solches weiss<sup>2</sup>).

Vgl. Pañc. br. VIII. 8. 8 (wo nur "das Vieh" genannt wird).

- 1) etavatetas
- ") Vgl. auch Baudh. srs. XVIII. 47, wo Indra von den vier dem Usanas zugesagten Wunschkühen drei zu den Ukthas umbildet, während die vierte dem Manu übergeben wird, aus welcher die Saat (kṛṣi) hervorgeht; vgl. auch unten, n°. 130 (2. Hälfte).

#### 65. Der Ursprung der Säkamasva-singweise.

tāsu sākamaśvam; devā vai svargakāmās tapo 'tapyanta; ta etat sāmāpaśyams; tenāstuvata; tad enān aśva eva bhūtvā svargam lokam avahat; te 'bruvan svargam lokam gatvā: sākam vā aśvena svargam lokam aganmeti; tad eva sākamaśvasya sākamaśvatvam; tad etat svargyam sāmā-; 'śnute svargam lokam ya evam veda. (I. 182)

Auf diesen (Versen 1) wird) das Sākamaśva (gesungen). Die Götter, sich den Himmel wünschend, trieben Askese; sie erschauten diese Singweise; damit lobten sie. Diese, sich in ein Ross verwandelnd, führte sie zum Himmelsraum. Als sie in dem Himmelsraum angelangt waren, sagten sie: "Mit (sākam) dem Rosse (aśva) sind wir in dem Himmelsraum angelangt". Daher der Name dieser Singweise. So ist diese Singweise eine zum Himmel verhelfende. Es erreicht den Himmelsraum, wer solches weiss.

Vgl. Panc. br. VIII. 8. 4.

<sup>1)</sup> SV. II. 55-57.

#### 66. Der Ursprung der Pramamhisthiya-singweise.

pramamhisthīyam bhrātrvyavān kurvīte-; 'ndro vrtrāya vajram udayacchat; tam nāśaknot prahartum; sa yadaiva prety apaśyad, athainam ahan; hanti dvisantam bhrātrvyam ya evam veda; yad u prety apaśyat, tasmāt pramamhisthīyam ity ākhyāyate. (I. 182)

Das Pramamhisthīya wende (zum 1. Ukthastotra) an, wer einen Nebenbuhler hat, (dem er zuvorzukommen wünscht). Indra hob den Donnerkeil gegen Vrtra auf; diesen konnte er nicht fortschleudern; im Augenblick als er (die Silbe) pra ("vorwärts") 1) erblickte, erschlug er ihn. Wer solches weiss, erschlägt seinen Nebenbuhler. Weil er das Wort pra erblickt hatte, darum heisst die Singweise Pramamhisthīya.

Vgl. Pañc. br. XII. 6.6.

<sup>1</sup>) Die Verse, auf welchen das Saman gesungen wird (SV. 228—229), fangen an: pra manhhisthitya gäyata.

#### 67. Der Ursprung der Satrāsāhīya-singweise.

satrāsāhīyam kurvīta yasya trad ivājitam syād; indro'surān ajayat; teṣām tvān¹) iva nājayat; so 'kāmayata: satrā sarvān asurān saheyeti; sa etat sāmāpaśyat; tenāstuta; tena satrā sarvān asurān asahata; tad yat satrā sarvān asurān asahata, tat satrāsāhīyasya satrāsāhīyatvam; satrā dviṣantam bhrātṛvyam sahate ya evam veda. (I. 182)

Die Satrāsāhīya-singweise wende (zum 1. Ukthastotra) an, wer nur teilweise gesiegt hat. Indra besiegte die Asuras; einige aber hatte er nicht besiegt. Da wünschte er: "Möchte ich alle Asuras insgesammt bewältigen" (satrā saheya). Er erschaute diese Singweise; damit lobte er; dadurch bewältigte er ingesammt alle Asuras. Weil er alle Asuras insgesammt bewältigt hatte, daher hat die Singweise den Namen Satrāsāhīya. Insgesammt bewältigt seinen feindlichen Nebenbuhler, wer solches weiss.

Vgl. Pañc. br. XII. 9.21.

1) tvan.

#### 68. Die Daivodāsa-singweise.

daivodāsam purodhākāmah kurvītā-; "gneyo brāhmaņa, aindro rājanya; āgneyaindram etat sāma; brahma vā agnih, kṣatram indro; brahmanaivaitat kṣatram dadhāra, kṣatreṇa brahma; tathā hāsmād rāṣtram anapakrāmi bhavati; gacchati purodhām, pura enam dadhate. (I. 182)
Die Daivodāsa-singweise wende (zum 1. Ukthastotra) an, wer sich eine Purohita-stellung wünscht. Der Brahmane ist agni-artig, der

Ksatriya indra-artig. An Agni und Indra gerichtet ist diese Singweise <sup>1</sup>). Agni ist der Priesterstand, Indra der Baronenstand. So stützt er durch den Priesterstand den Baronenstand, durch den Baronenstand den Priesterstand. In dieser Weise weicht die Herrschaft nicht von ihm, er erhält die Purohita-stellung, man macht ihn zum Prälaten.

Vgl. Pañc. br. IX. 2.8—9.

1) Inwiefern die zugrunde liegende an Indra gerichtete Rk des Daivodasa (SV. I. 159) agneyaindra heissen kann, entgeht mir.

#### 69. Der Ursprung der Harivarna-singweise.

hārivarņam brahmasāma raksogrhītah kurvītā-; 'ngirasah svargam lokam yata ebhyo lokebhyo raksāmsy anvasacanta; te 'kāmayantā-: 'pa raksāmsi hanīmahīti; sa etad dharivarņa āngirasah sāmāpasyat; tenāstuta; tenaibhyo lokebhyo raksāmsy apāghnata; hariśriyam ity evāsmāl lokād, virājasīty antariksād, dive diva ity amusmāt; tato vai te sarvebhya ebhyo lokebhyo raksāmsy apahatya svargam lokam ārohan; sarvebhya evaibhyo lokebhyo raksāmsy apahatya svargam lokam ārohati ya evam veda; yad u harivarņa āngiraso 'pasyat, tasmād dhārivarņam ity ākhyāyate. (I. 183)

Wer von Unholden ergriffen ist, wende als Brahmasāman (d. h. zum 2. Ukthastotra) die Hārivarṇa-singweise an 1). Als die Angirasen zum Himmelsraum gingen, wurden sie von Unholden verfolgt. Sie wünschten: "Möchten wir die Unholde von uns wegschlagen." Da erschaute der Angirase Harivarṇa diese Singweise; damit lobte er; dadurch schlug er die Unholde von diesen Räumen weg: durch (das Schlussstück) hariśriyam aus diesem Raum (d. h. von der Erde), durch virājasi aus dem Luftraum, durch dive dive aus jenem Raum (d. h. vom Himmel). Darauf stiegen sie, nachdem sie die Unholde aus diesen Räumen weggetrieben hatten, zum Himmelsraum empor. Wer solches weiss, der steigt, nachdem er die Unholde aus diesen Räumen weggetrieben hat, zum Himmelsraum empor. Weil nun der Angirase Harivarṇa diese Singweise erschaut hatte, darum heisst sie Hārivarṇa.

Vgl. Pañc. br. VIII. 9. 1-5.

1) Auf SV. I. 383 (II. 230-232).

# 70. Die Saubhara-singweise.

saubharam 1) prajākāmah kurvīta; hus 2) iti nidhanam upeyāt; saubharam annādyakāmah kurvīto-, "rg iti nidhanam upeyāt; saubharam vṛṣṭikāmah kurvītā-; " iti nidhanam upeyāt; saubharam udgrahaṇa-

kāmah kurvīto-, "d iti nidhanam upeyāt; saubharam svargakāmah kurvīto-," iti nidhanam upeyād. — bhāradvājāyanān ha sattram āsīnān papracchuh: kena prajākāmā astoḍhvam iti; saubhareneti; kenānnādyakāmā iti; saubhareneti; kena vṛṣṭikāmā iti; saubhareneti; kenodgrahaṇakāmā iti; saubhareneti; kena svargakāmā iti; saubharenety; evam iva vā etat sāmai-; "te vā etasmin kāmā, etān eva kāmān avarunddhe; yatkāma evaitena sāmnā stute, sam asmai sa kāma ṛdhyate. (I. 186)

Die Saubhara-singweise wende als Brahmasaman (also zum 2. Ukthastotra) an, wer Nachkommen wünscht; er nehme hus als Schlussstück. Die Saubhara-singweise wende an, wer sich Nahrung wünscht; er nehme *ūrg* ("Nahrung") als Schlussstück. Die Saubharasingweise wende an, wer sich Regen wünscht; er nehme ā ("herbei") als Schlussstück. Die Saubhara-singweise wende an, wer wünscht. dass der Regen aufhören möge'; er nehme ut ("auf") als Schlussstück. Die Saubhara-singweise wende an, wer sich den Himmel wünscht: er nehme  $\bar{u}$  als Schlussstück. — Als die Nachkommen des Bharadvāja (einst) eine mehr als zwölf Tage dauernde Somafeier abhielten, fragte man sie: "Mit welcher Singweise habt ihr das Lob gehalten, als ihr Nachkommen wünschtet?" "Mit dem Saubhara". "Mit welcher, als ihr Nahrung begehrtet?" "Mit dem Saubhara". "Mit welcher, als ihr Regen begehrtet?" "Mit dem Saubhara". Mit welcher, als ihr das Aufhören des Regens begehrtet?" "Mit dem Saubhara". "Mit welcher, als ihr den Himmel begehrtet?" "Mit dem Saubhara". So verhält es sich mit dieser Singweise, und diese sind die Wünsche, die mit ihr verbunden sind, diese sieht er erfüllt. Was wünschend er mit dieser Singweise das Stotra abhält, das geht ihm in Erfüllung.

Vgl. Panc. br. VIII. 8. 13-20.

#### 71. Der Ursprung des Namens Saubhara.

prajāpatih prajā asrjata; tā asya sṛṣṭāḥ parābhavaṃs; tad idam sarīsrpam abhavad yad anyat sarpebhyaḥ; sa dvitīyā asrjata; tā asya paraivābhavaṃs; te matsyā abhavan; sa tṛṭīyā asrjata; tā asya paraivābhavaṃs; tāni vayāṃsy abhavan; sa caturthīr asrjata; sa aikṣata: katham nu ma imāh prajāh sṛṣṭā na parābhaveyur iti; sa etat sāmā-

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Dieses Stück, das lückenhaft überliefert ist, habe ich in obiger Weise herzustellen versucht. Die Nidhanas sind dabei teilweise unsicher. Wahrscheinlich ist das Saubhara gemeint, welches im Grämageya (III. I. 31) der Kauthumas dem auf SV. I. 109 gesungenen entspricht. Im Grämageya der Jaiminīyas hat das erste dieser Saubharas ark als Nidhana.

<sup>2)</sup> bhus éine Hs.

paśyat; tenainā ūrg ity evābhyamṛśat; tā asyorjā samaktā avardhanta; so 'bravīt: subhṛtaṃ¹) vā imāh prajā abhārṣam iti; tad eva saubharasya saubharatvaṃ; subhṛtaṃ²) prajāṃ bibharti ya evaṃ veda. (I. 187)

Prajāpati erschuf die Geschöpfe. Diese, von ihm erschaffen, schwanden hin. Aus ihnen wurde das kriechende Getier ausser den Schlangen. Er erschuf zum zweiten Male, auch diese (Geschöpfe) schwanden hin; daraus wurden die Fische. Er erschuf zum dritten Male; auch diese schwanden hin, daraus wurden die Vögel. Er erschuf zum vierten Male; da bedachte er: "Wie mögen doch diese von mir erschaffenen Geschöpfe nicht hinschwinden?" Er erschaute diese Singweise. Mit dieser berührte er sie (das Schlussstück) "Nahrung" (ūrj) aussprechend. Da wuchsen sie auf, von ihm mit Nahrung ausgerüstet. Er sagte: "Richtig habe ich diese Geschöpfe erhalten" (subhrtam abhārṣam). Daher der Name Saubhara. Richtig unterhält seine Kinder und sein Vieh, wer solches weiss.

Vgl. Panc. br. VIII. 8. 14-16 und SBr. II. 5. 1. 1-2.

1) surratam.

subhrtam eine Hss., 'tam eine; vgl. Pañc. br. l. c. 16.

# 72. Die beiden Astadamstra genannten Singweisen.

i āstādamstre radhikāmah kurvītā; 'stādamstro vai vairūpah paścevānyebhya rsibhya ete sāmanī apaśyat; so 'bibhed: astotrīye me sāmanī bhavisyata iti; so 'bravīd: rahnavāt sa yo me dhyāmani ') somasya tarpayād ity; radhiprāgubhite vā ete sāmanī; rahnuvanty evaitābhyām tustuvānā. — astādamstro vairūpah paśukāmas tapo 'tapyata; sa ete sāmanī apaśyat; tabhyām astuta; sa etām iļām upait; paśavo vā iļā; tato vai sa paśūn avārunddha; te ete paśavye sāmanī; ava paśūn runddhe, bahupaśur bhavati ya evam veda; yad v astādamstro vairūpo 'paśyat, tasmād astādamstre ity akhyayete. (I. 191)

Die beiden Astādamstra-singweisen <sup>2</sup>) soll (zum 3. Ukthastotra) verwenden, wer sich Wohlstand wünscht. Astādamstra, der Sohn des Virūpa, erschaute diese Singweisen nach den anderen Rsis. Er fürchtete sich: "Meine beiden Singweisen werden ohne Stotraverse sein" <sup>3</sup>). Da sprach er: "Wohlstand soll der erreichen, der bei meinem... am Soma sättigen wird". Wohlstand verheissend <sup>4</sup>) sind diese beiden Singweisen. Diejenigen die sie beim Lobe verwenden, kommen zu Wohlstand. — Astādamstra, der Sohn des Virūpa, nach Vieh begehrend, trieb Askese; der erschaute diese beiden Singweisen und lobte mit denselben. Er nahm dieses (Wort) ilā als Schlussstück; Ilā ist ja Vieh. Darauf erhielt er Vieh. Vieh verheissend

sind diese beiden Singweisen. Wer solches weiss, wird reich an Vieh. Weil nun Astādamstra, der Sohn des Virūpa, diese Singweisen erschaut hatte, darum heissen sie Astādamstra.

Vgl. Pañc. br. VIII. 9. 21-22.

- 1) Ganz unsicher; so liest eine Hs., sāmani eine andere.
- 2) Gesungen auf SV. I. 343 (II. 177-179).
- ) Weil alle Stotra-verse schon von den andern Rsis verbraucht waren?
- ") radhiprāgubhitu muss cin Wort sein. Es kommt noch cinmal ganz so, aber im Masc., bei pragātha vor, vgl. JAOS. XVIII, S. 47, wo Örtel's Lesung radhiprān ubhituh ("facing prosperity on both sides") jedenfalls verfehlt ist. Was ist prāgubhita? Hat man prāšodbhūtum (Pañc. br. l. c.) zu vergleichen?

#### 73. Die Sakvarīs ein Donnerkeil.

indro vai vṛtram ajighāmsat; sa prajāpatim upādhāvad: dhanāni vṛtram iti; tasmā etat soḍaśinam vajram prāyacchad yad asya vīryam āsīt tad ādāya ¹) śakvaryas; tam nāśaknod dhantum; (śa) punar upādhāvad: dhanāny eva vṛtram iti; tasmai śakvaryaḥ prāyacchat; tato vā indro vṛtram ahan; hanti dviṣantam bhrātrvyam ya evam veda; sa aikṣata: yady asmai divā pradāsyāmi, rātrim eṣām bhrātrvyaloko 'bhy adhirekṣyate; yady asmai naktam pradāsyāmy, ahar evaiṣām bhrātrvyaloko 'bhy adhirekṣyata iti; sa etad apaṣyad yāvaty etad ādityo viṣito bhavati; tasmai tāvaty eva prāyacchat; tenāsurān ubhābhyām ahorātrābhyām antaraid; ubhābhyam evāhorātrābhyām dviṣantam bhrātrvyam antareti ya evam veda. (I. 193, 194)

Indra verlangte Vrtra zu erschlagen; er flehte Prajāpati um Hülfe an: "Ich will Vrtra erschlagen." Diesem gab er diesen Sodasin als Donnerkeil, davon dessen Kraft, die Sakvarī-verse, 2) wegnehmend. Diesen (Vrtra) konnte Indra nicht erschlagen; er flehte Prajapati wiederum an: ..Ich will Indra doch erschlagen." Da übergab er ihm die Sakvarī-verse. Darauf erschlug Indra den Vrtra. Wer solches weiss, der erschlägt seinen feindlichen Nebenbuhler. Er (nl. Prajapati) überlegte: "Wenn ich (die Sakvarī-verse) ihm (nl. dem Indra) am Tage übergebe, so wird ein Raum für die Nebenbuhler ihnen in der Nacht übrig bleiben. Wenn ich sie Nachts übergebe, so wird ein Raum für die Nebenbuhler ihnen in dem Tage übrig bleiben" 3). Da erschaute er diesen Zeitpunkt, an dem die Sonne halbwegs untergegangen ist 4); in diesem Zeitpunkt übergab er sie ihm. Dadurch schloss er die Asuras sowohl vom Tage wie von der Nacht aus. Vom Tage wie von der Nacht schliesst seinen feindlichen Nebenbuhler aus, wer solches weiss.

Vgl. Panc. br. XII. 13. 4 und 13.

<sup>1)</sup> Man erwartet eher apādāya.

<sup>2)</sup> Die Sakvarī- (Mahānāmnī) verse Jaim. samh. S. 59.

\*) Vgl. Ait. br. V. 24. 8, 9: na divā (naktan) vācaņ visrjeran..., ahar (rātrīm) bhrātrouāya parisimsyuh.

') visita ist hier gleichwertig mit samayavisita (TS. VI. 6. 11. 6, Ait. br. V. 24. 10). Drahv. VII 1. 13 hat gleichfalls blosses visite.

#### 74. Das Sodasin-stotra.

ahorātrayor vai devāsurā adhi samvattā āsams: te devā ahar abhyājayann, athāsurā rātrim apādhāvams; te devā abruvann; ardhino vā asya bhuvanasyābhūma; katham satrā rātrim abhijayemā-; 'bhiprayunajāmahā iti; te 'bhyayunjata; tato 'hno jaghanārdhe 'yatantā-, 'thāsurā rātryā udāsrtya pūrvārdhe 'yatantai-; ''sa ha vā ahno jaghanārdho yat sāyam, eṣa u vai rātreh pūrvārdho yat sāyam; svāyām anye maryādāyām ayatantu, sväyām anye; chandāmsi vāva tesām svam āsīc; chandahsv adhi samyattā āsunn; ekāksaram devānām avamam āsīt, saplāksaram paramam; navāksaram asurānām avamam āsīt, pancadasāksaram paramam; saptāksaram ca navāksaram ca samnihite āstām īdhryancy 1) anyāni yattāny āsann, īdhryancy 1) anyāni: tān prajāpatir ānustubho 2) 'ntarā vikramyātisthat; te samīksamānāh samcākasato 'tisthann anyonyasya 3) raudhram 3) icchantas: te devāh prajāpatim upādhāvan: jayāmāsurān iti; tebhya etam sodasinam vairam prāyacchad: etenaisām chandoblis chandāmsi samvriya mām upasampādayatheti; ta ekākşarena pañcadasākşaram avrījata, dvyaksarena caturdaśākṣaram; sānuṣtub abhavat; tām prajāpatim upasamapādayams; tryakşarena trayodasākşaram, caturakşarena dvādasākşaram; sānustub abhavat; tām prajāpatim upasamapādayan; pañcākṣarenaikādaśākṣaram, şadakşarena daśākşaram; sānuştub abhavat; tām prajāpatim upasamapādayan; saptāksarena navāksaram, astābhir evāstau; sānustub abhavat; tām prajāpatim upasamapādayams; teṣām chandobhir evam chandāmsi samvrjyāsurān niravāghnams; tān niravahatān dārān yatah prajāpatir asvo 'runapisango bhūtvā parāprothat; ta eta udantesv adhigamyanta ekaika 4) iva 4); tato vai devā abhavan, parāsurā; bhavaty ātmanā, parāsya dvisan bhrātrvyo bhavati, ya evam veda. (I. 196, 197)

Die Götter und Asuras waren im Kampfe um den (Besitz des) Tages und der Nacht; die Götter hatten den Tag ersiegt, die Asuras hatten in der Nacht ihre Zuflucht gesucht. Da sagten die Götter: "Wir sind in den Besitz der Hälfte dieser Schöpfung gekommen; wie könnten wir auch die Nacht gänzlich ersiegen? Lasset uns (sie) angreifen". Sie griffen (sie) an; darauf strebten sie der letzten Hälfte des Tages zu, die Asuras aber zogen sich aus der Nacht zurück und strebten der vorderen (der Nacht) zu. Der Abend nun ist die letzte Hälfte des Tages, der Abend aber auch die vordere Hälfte

der Nacht. Der eignen Grenze strebten die einen, der eignen Grenze die andern zu. Die Versmaasse fürwahr waren es, die ihr (der Götter und der Asuras) Besitz waren. Über den Besitz der Versmaasse lagen sie im Kampfe. Das einsilbige Versmaass war das niedrigste, das siebensilbige das höchste, welches die Götter besassen: das neunsilbige war das niedrigste, das fünfzehnsilbige das höchste. welches die Asuras besassen. Die beiden, das siebensilbige und das neunsilbige Versmaass, waren zusammengefügt: die Silben des éinen waren hierhin, die des andern dorthin gerichtet angereiht 5). Prajāpati nun, in Anustubh-gestalt 6), stellte sich zwischen die beiden (die Götter und die Asuras) und sie standen sich gegenseitig anblickend und nach einander spähend, jeder wünschend, dass der andere eine Blösse bieten möchte. Da flehten die Götter Prajapati an: "Wir wollen die Asuras besiegen". Er übergab ihnen diesen Sodasin, der ein Donnerkeil war, mit den Worten: "Nachdem ihr durch eure Versmaasse die der anderen euch zugeeignet habt, sollt ihr (es) mir zuführen" 7). Da eigneten sie sich durch das einsilbige Versmaass das fünfsilbige (der Gegner) zu und durch das zweisilbige das vierzehnsilbige; das wurde zu einer (sechsehnsilbigen) Anustubh; diese führten sie dem Prajāpati zu. Durch das dreisilbige eigneten sie sich das dreizehnsilbige, durch das viersilbige das zwölfsilbige zu: das wurde zur Anustubh: diese führten sie dem Praiapati zu. Durch das fünfsilbige eigneten sie sieh das elfsilbige, durch das sechssilbige das zehnsilbige zu; das wurde zur Anustubh; diese führten sie dem Prajapati zu. Durch das siebensilbige eigneten sie sich das neunsilbige, durch das achtsilbige die acht zu; das wurde zur Anustubh; diese führten sie dem Prajapati zu. Nachdem sie in dieser Weise durch ihre Versmaasse sich die ihrer Gegner zugeeignet hatten, trieben sie die Asuras hinaus. Als diese, hinausgetrieben, sich in die Risse 8) begaben, schnaubte Prajapati, der die Gestalt eines rötlich-braunen Rosses 9) angenommen hatte, sie weg. Das sind die, welche einzeln, so zu sagen, im Udanta(-lande) 10) angetroffen werden. Darauf kamen die Götter zu Gedeihen, die Asuras gingen zugrunde. Wer solches weiss, der kommt selber zu Gedeihen, sein feindlicher Nebenbuhler aber geht zugrunde.

Vgl. Pañc. br. XII. 12. 15, 17, 26-30.

<sup>1)</sup> So meine Konjektur: indriyanci die Hss.; das Wort ist gebildet wie kudhryanc (in akudhryanc), wofür Kaus. br. XVIII. 4 akūdhrīcyah mit ū hat. Es ist mir wahrscheinlich, dass unser Wort auch belegt ist in Laty. V. 11. 11 (Drahy. XV. 3. 11), wo ūdhrāt gelesen wird, was für īdhryāk oder īdhryak stehen könnte.

<sup>2)</sup> anuştubho die Hss., vgl. aber Pañc. br. 1. c. 27.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) <sup>o</sup>syārandhram.

<sup>&#</sup>x27;) So eine Hs., var. ekaikaiva.

- 5) Die Bedeutung dieses Satzes ist mir nicht klar.
- \*) Das Sodasi-stotra kann auch auf Anustubh-versen gesungen werden; nach Panc. br. l. c. 17 sind SV. II. 378-380 gemeint.
- ") Oder (mam upa sampadayatha) "sollt ihr es zu mir umbilden" ("sodass sie werden wie ich bin"?). Dieselbe Möglichkeit auch in der Folge.
  - \*) ? daran.
- Ein solches Ross soll, während das Sodasi-stotra abgesungen wird, in der Nähe stehen, vgl. ausser Panc. br. 1. c. 26 auch TS. VI. 6. 11. 6, Ap. XIV. 3. 3, Baudh. XVII. 3: 285. 14.
  - 10) Vgl. s. v. im Index. Sind die Udantyah in Ait, br. VII, 18. 2 dieselben?

## 75. Ein mit dem Sodasi-stotra verbundener Beschädigungszauber.

yady abhicaranīyah somah syād, dhiranmayam vajram bhṛṣṭimantam kṛtvā yo ya eva karma kuryāt, tasmai tasmā upapravartayet;
sa sa evāsmai vajram praharati stṛṭyai; saṃsthite some nyañcam
droṇakalaśam paryasya karambhamayān vā puroḍāśān kṛṭvā haritānām
vā tṛṇānam teṣām nāmagrāham grīvā apikṛnled: idam aham amuṣya
grīvā apikṛntāmīdam amuṣyedam amuṣyeti; yāvatām eva nāmāni
gṛḥṇāti, tāvatām grīvā apikṛntati; tam brahmane dadāti; brahma vai
brahmā; brahma vajro; brahmany evaitad vajram pratiṣṭhāpayati.
(I. 202)

Weun die Soma-feier dazu dient (einen oder mehrere Gegner des Opferherrn) zu schädigen, so lasse er einen goldnen mit Zacken versehenen Donnerkeil anfertigen. Wer immer die Opferhandlung verrichtet, der schleudere diesen in der Nähe des jedesmaligen Gegners (auf den Boden). Er wirft (dadurch) jedesmal den Donnerkeil auf den (Gegner): sodass er ihn vernichtet. Nach Beendigung der Somafeier kehre er den Dronakalasa nach unten um, und schneide, nachdem er aus Grütze oder von grünen Gräsern Opferkuchen hergestellt hat 1), mit Namensnennung (des Gegners) dessen Hals ab, (indem er flüstert): "Hier schneide ich des Soundso Hals ab, hier des Soundso, hier des Soundso." Allen, deren Namen er nennt, schneidet er den Hals ab. Diesen (Donnerkeil) verschenkt er dem Brahman. Der Brahman ist das Brahman (d. h. das heilige Zauberwort), und der Donnerkeil ist das Brahman; in das Brahman (das Zauberwort) stellt er dadurch den Donnerkeil 2).

- ') Die Absicht scheint zu sein, dass jedesmal ein Teil von den Opferkuchen oder von den Grüsern abgeschnitten und ins Feuer geworfen wird. Ist diese Voraussetzung richtig, so ist aus apikintati ein avadāya zu entnehmen.
- ') Sodass auch die Formel als Donnerkeil wirksam ist. Eine Parallele zu diesem Abhicara ist mir nicht bekannt.

## 76. Die Gaurīvita-singweise.

gaurīvitir vā etac chāktyo 'tiriklam brahmano 'pasyat; tad gau-

rīvitam abhavad; atiriktam vā etad brahmano yad gaurīvitam, atiriktah sodasī stotrānām; yad gaurīvitena sodasīnā stuvanty, atirikta eva tad atiriktam dadhati: yajňasya salomatāyā. — aupoditir ha smāha gaupālayo: visālam libujayābhyadhād, anustubhi nānadam akrd  $^1$ ), gaurīvitena sodasīnam atustuvan  $^2$ ), na sriyā avapadya iti; na ha vai sriyā avapadyate ya evam veda. (I. 204)

Gaurīviti, der Sohn des Sakti, erschaute diesen vom heiligen Worte überschüssigen (Teil) <sup>3</sup>); daraus entstand die Gaurīvita-singweise <sup>4</sup>); vom heiligen Worte ist die Gaurīvita-singweise so zu sagen ein überschüssiger Teil und unter den Stotras ist der Sodasin das Überschüssige; indem man mit der Gaurīvita-singweise als Sodasinstotra das Lob hält, stellt man das Überschüssige in das Überschüssige: zur Kongruenz des Opfers. — Aupoditi, der Nachkomme des Gopāla, pflegte zu sagen: "Den Grossen hat er <sup>5</sup>) vermittelst einer Liane umwunden, auf den Anustubh-vers <sup>6</sup>) hat er die Nānadasingweise <sup>6</sup>) angebracht, mit der Gaurīvita-singweise hat er das Lob abgehalten <sup>7</sup>); des Wohlstands gehe ich nicht verlustig". Wer solches weiss, der geht des Wohlstands nicht verlustig.

Vgl. Pañc. br. XII. 13, 10-11.

- aket alle Hss.; in der Parallelstelle III. 80 hat die (einzige) Hs. aber akran. Zu aket vgl. unten, n°. 87, 194, 203.
  - 2) So hier and III. 80; vgl. atustuvam RS. III. 53. 12.
- a) Vorher (1. 203, und vgl. Pañc. br. XII. 13. 1) hiess es: "Indra und das Brhat kamen zusammen (in feindlicher Absicht?). Das Brhat überragte (atyuricyata) Indra um éine Manifestation; davor fürchtete er sich: "Durch diese wird es mich überragen." Er sprach zu den Göttern: "Diese soll sum Sodasin werden". So geschah es" u. s. w.
  - \*) Gesungen auf SV. 11. 302-304.
  - \*) Wohl der Udgatr ist gemeint.
  - Auf der Annstubh SV. I. 352.
  - 1) Der eigentliche Sinn dieser Aussage des Aupoditi ist mir nicht deutlich.

#### 77. Zum Ritual beim Sodasin.

hiranyam sampradāyam sodasinā stuvanti; sodasinam eva taj jyotismantam kurvanty. — asva upatisthate sāmyeksyāya 1); bhrātrvyalokam vāvaisām 2) tad vidhamams tisthati; yasmāj jāto na paro 'nyo asti ya ābabhūva bhuvanāni visvā | prajāpatih prajayā samrarānas trīni jyotīmsi sacate sa sodasīti sodasigraham aveksate. (I. 205)

Sie (nl. die Sänger) halten das Sodasin-lob, indem sie einander (ein Stückehen) Gold überreichen <sup>3</sup>); dadurch machen sie den Sodasin leuchtend. — Ein Ross steht dabei <sup>4</sup>): zum Vor-augen-sein <sup>5</sup>); dadurch bläst es den Raum ihrer Nebenbuhler fort. — Den Sodasin-schoppen blickt er (d. h. der Udgātr) an mit dem Verse: "Höher als welcher kein anderer geboren ist, er, der alle Wesen umfasst:

Prajāpati, mit den Geschöpfen sich zusammenfindend, ist mit den drei Leuchten verbunden, er, der Sodasin." 6)

Vgl. Pañc. br. XII. 13. 25-26; 32.

- 1) Var.: samueksoya.
- 2) caivaisām.
- <sup>2</sup>) Dazu vgl. Jaim. srs. 15: 18. 13, Luty. III. 1. 9-11, Druhy. VII. 1. 9-11, Bandh. XVII. 3: 285, 15.
  - \*) Vgl. oben, nº. 74, Bem. 9.
- s) samyaksya ist von unbekannter Bedentung. Nach Sayana (zu Paño. br. l. c. 26) wäre es von samya-iksa abzuleiten; zu XXI. 2. 9 dentet er es: samadystitväya. Ferner kommt das Wort vor: Jaim. &rs. l. c. (samyeksäya), Āp. &rs. X. 20. 16 (samyeksam, Var. samyeksyam), TBr. I. 2. 6. 6 (samyakse). Jedenfalls hängt es mit derasäksya (Paño. br. V. 5 1, Keth. XXXIV. 5: 38. 23) zusammen. Roth vernutete, dass samaksya zu lesen sei, was jetzt wenig wahrscheinlich ist. Da Prajäpati als Ross gedacht wird, ist die Bedeutung vielleicht: "damit das Ross selber, d. h. Prajäpati, gegenwärtig sein möge".
  - b) Der Vers in dieser Fassung nur noch im Sankh, srs. IX. 5. 1.

#### 78. Der Ursprung der Vaitahavya-singweise.

tāsv okonidhanam vaitahavyam; okonidhanena vai vaitahavyena devā asurān okasa okaso 'nudantau-; 'kasa okasa eva dviṣantam bhrātṛvyam nudate ya evam veda; prānā ha khalu vā okah; prānān evaitad dviṣato bhrātṛvyasya vṛṅkte, prānān ātman dhatte. — tad āhuh: preva vā ete 'smāl lokāc cyavante ye 'tirātram upayantīti; tad yad okonidhanam bhavaty, ayam vai lokah puruṣasyauko, 'sminn evaital loke pratitiṣṭhati. — vītahavya āśrāyaso jyog aparuddhaś caran; so 'kāmayatā-: 'va sva okasi gaccheyam iti; sa etat sāmāpaśyat; tenāstuta; sa okā ity eva nidhanam upait; tato vai so 'va sva okasy agacchat; tad etat kāmasani sāmai-; 'tam vai sa kāmam akāmayata; so 'smai kāmah samārdhyata; yatkāma evaitena sāmnā stute, sam asmai sa kāma rdhyate; yad u śrīr eva, rājyam vai sa tad agacchad; aśnute śriyam, gacchati. rājyam ya evam veda; yad u vītahavya āśrāyaso 'paśyat, tasmād okonidhanam vaitahavyam ity ākhyāyate. (I. 214)

Auf diesen 1) (Versen) (wird) die das Wort "Haus" als Schlussstück enthaltende Vaitahavya-singweise (gesungen). 2) Durch die das Wort "Haus" enthaltende Singweise stiessen die Götter die Asuras aus jedem Hause; aus jedem Hause stösst seinen feindlichen Nebenbuhler, wer solches weiss. Die Hauche fürwahr sind das Haus; so eignet er sich die Hauche seines feindlichen Nebenbuhlers an und bringt die Hauche in sich selbst. Da sagt man nun; "Die, welche ein Atirātra unternehmen, begeben sich, so zu sagen, von diesem Raume (d.h. von der Erde) fort; indem die Singweise eine das Wort "Haus" enthaltende ist: dieser Raum ist ja des Menschen Haus, dadurch behält er in diesem Raume festen Fuss." — Vīta-

havya der Sohn des Aśrāyas ³) lebte längere Zeit (von seinem Hause) fern gehalten ⁴). Der wünschte: "Möchte ich in mein Haus zurückkehren". Er erschaute diese Singweise und lobte mit ihr; er nahm als Schlussstück: "Haus". Darauf kehrte er in sein Haus zurück. Diese Singweise ist eine wunscherfüllende. Diesen Wunsch hatte er ja gewünscht und dieser ging ihm in Erfüllung. Mit welchem Wunsche jemand diese Singweise anwendet, dieser wird ihm erfüllt. Weil es das Ansehen war ⁵), so kam er dadurch zur Herrschaft. Ansehen erlangt, zur Herrschaft gelangt, wer solches weiss. Da nun Vītahavya, der Sohn des Aśrāyas, diese Singweise erschaut hatte, darum heisst sie: die das Wort "Haus" als Schlussstück enthaltende Vaitahavya-Singweise.

Vgl. Pañc. br. IX 1. 8-9.

- 1) NI. SV. II. 63-65 (I. 155).
- 2) Das 3. Vaitahavya (zu SV. I. 155) hat als Schlussstück: okāh.
- 3) Im Pañc. br. heisst er: Śrāyasa.
- \*) Partizipielle Konstr., vgl. n°. 40, Bem. 2.
- 5) Diese Worte scheinen lückenhaft oder verdorben überliefert zu sein.

#### 79. Der Ursprung der Kanva-Singweise.

vayam u tvā tadidarthā iti kānvam; kanvo vai nārsado jyog apratisthitas caran; so 'kāmayata: pratitistheyam iti; sa etat sāmāpasyat; tenāstuta; sa rantāyā ity eva nidhanam upaid; arata iva vā esa bhavati yo na pratitisthati; leleva 1) vai rātrī, ratir vā esā; tatah sa pratyatisthat; tad etat pratisthā sāma; pratitisthati ya evam veda; yad u kanvo nārsado 'pasyat, tasmāt kānvam ity ākhāyate. (I. 216)

Auf den Versen: "Wir (preisen) dich, dieses verlangend" 2) (wird) das Kāṇva (gesungen). Kaṇva, der Sohn des Nṛṣad, lebte längere Zeit ohne festen Fuss zu haben 3). Der wünschte: "Möchte ich festen Fuss haben" (d. h. s. v. a. "gedeihen"). Er erschaute diese Singweise; damit lobte er. Er nahm als Schlussstück das Wort: rantāyā 4) ("zum Behagen"). Ohne Behagen, so zu sagen, ist der, welcher keinen festen Fuss hat (nicht gedeiht). Schwankend, so zu sagen, ist die Nacht 5); ein Behagen (oder Ruhe, rati) ist diese (Singweise, durch ihr Schlussstück). Darauf fand er festen Fuss (Gedeihen). Diese Singweise ist Gedeihen; wer solches weiss, der findet Gedeihen. Weil nun Kaṇva, der Sohn des Nṛṣad, sie erschaut hatte, darum heisst sie die Kāṇva-singweise.

Vgl. Panc. br. IX. 2.,5-6.

<sup>1)</sup> lelā unbelegt (auch III. 45: leleva vā antariksam), vgl. aber Rudr. zu Āp. srs. II. 19. 11: kanvādisu vā leletipātho drastavyah. Könnte Rudradatta auf unsere Stelle deuten?

- <sup>2</sup>) SV. II. 69-71.
- 2) Vgl. Bem. 4 zu nº. 78.
- <sup>1</sup> Das Nidhana des 2. Känya lautet in der Tat rantaya (zerdehnt aus den beiden Schlusssilben des Wortes jarante).
  - ") Es handelt sich ja um eine Atiratra-feier.

# 80. Der Ursprung der Śrautakaksa-Singweise.

tāsu śrautakakṣam; śrutakakṣaḥ kākṣīvataḥ paśukāmas tapo 'tapyata; sa etat sāmāpaśyat; tenāstuta; sa etām iļām upait; paśavo vā iļā; tato vai sa paśūn arārunddha; tad etat paśavyam sāmā-; 'va paśūn runddhe, bahupaśur bhavati ya evam veda; punarnitunnacchando ¹) bhavati; yatra yatra vai devās chandasām rasam anvavindams, tat punarnitunnam ¹) akurvams, tat punar abhyāghnan; dhītevaiṣā yad rātris; tad yat punarnitunnacchando ¹) bhavati, rasam evūsyām etad dadhati: rasasyaivaiṣānuvṛttir; yad u śrutakakṣaḥ kākṣīvato 'paśyat, tasmāc chrautakakṣam ity ākhyāyate. (I. 217)

Auf diesen (Versen) <sup>2</sup>) die Śrautakakṣa-singweise. Śrutakakṣa, der Sohn des Kakṣīvat, Vieh begehrend, trieb Askese; der erschaute diese Singweise; mit ihr lobte er; er unternahm dieses (Wort) ilā (als Schlussstück); Ilā bedeutet Vieh <sup>3</sup>); darauf erhielt er Vieh. So ist diese Singweise eine Vieh verschaffende: Vieh erhält, reich an Vich wird, wer solches weiss. Die Singweise enthält eine Wiederholung des Textes <sup>4</sup>); wo immer die Götter den Saft der Vedatexte fanden, da machten sie Wiederholung, da schlugen sie wieder drauf <sup>5</sup>). Ausgesogen, so zu sagen, ist die Nacht <sup>6</sup>); weil die Singweise eine Wiederholung des Textes enthält, so bringen sie den Saft wieder in dieselbe (d.h. in die Nacht), dies ist eine Wiederkehr des Saftes. Weil aber Śrutakakṣa, der Sohn des Kakṣīvat, die Singweise erschaut hatte, darum heisst sie Śrautakakṣa.

Vgl. Panc. br. IX. 2. 7.

- 1) Var. mit onitunnao.
- Nl. auf SV. II. 72-74.
- a) Vgl. Bem. 5 zu n°. 20.
- ') punarnitunna (auch Käth. XXXIV 6: 40. 5) scheint ein musikalischer Ausdruck für Wiederholung zu sein, und mit dem anutunna des Paüc. br. gleichwertig. Alle śrautakaksasāmans wiederholen entweder den 1. oder den 2. Pāda des Verses.
  - 5) abhyahan ebenfalls musikalischer Ausdruck der Wiederholung.
  - a) Weil der eigentliche Soma schon ausgepresst ist.

#### 81. Die Aurdhvasadmana-singweise.

tāsv aurdhvasadmanam; aurdhvasadmanena vai devā esu lokesūrdhvā asīdan; yad esu lokesūrdhvā asīdaṃs, tad aurdhvasadmanasyaurdhvasadmanatvam; tad etat svargyaṃ sāmo-;"rdhva evaitena svarge loke sīdati ya evam vedau-; "rdhvasadmanena vai devā asurānām suvṛktibhir iti paśūn avṛñjata, nṛmādanam iti vajṛam prāharan, bhareṣv ā iti svargam lokam ārohann; aurdhvasadmanenaiva dviṣato bhrātṛvyasya suvṛktibhir ity eva paśūn vṛṅkte, nṛmādanam iti vajṛam praharati, bhareṣv ā iti svargam lokam ārohati. — tāny āhur nānopetyūni; nāneva vā ime lokā: eṣām lokānām vidhṛtyā iti; suvṛktibhir iti vā ayam loko, nṛmādanam ity antarikṣam, bhareṣv ā ity asau; tasmān nānopetyāny, eṣām lokānām vidhṛtyai. — tad u hovāca jānaśruteyo: vīryam vā etat sāmno yan nidhanām; tad vikṣu-bhnuyus¹) tad viyuñjyur²) yan nānopeyuh; sārdham evopetyāni: sāmnah savīryatvāyeti; tāni caturakṣarāṇi bhavanti; yūś catasro diśo 'smim lloke, tāsu sarvāsu pratitiṣṭhāma; yāś catasro diśo 'muṣmim lloke, tāsu sarvāsu pratitiṣṭhāmeti. (I. 218, 219)

Auf diesen (Versen) 3) (wird) die Aurdhvasadmana-singweise 4) (gesungen). Durch das Aurdhvasadmana erreichten die Götter diese Räume; weil sie emporgehend (ūrdhva) diese Räume erreichten (sad), daher hat die Singweise ihren Namen. Diese Singweise ist eine zum Himmelsraume verhelfende; emporgehend erreicht durch diese den Himmelsraum, wer solches weiss. Vermittelst des Aurdhvasadmana eigneten sich die Götter durch (den als Schlussstück geltenden Stobha): "durch treffliche Lobgesänge" das Vieh der Asuras an; durch (den Stobha): "die menschen-berauschende" schleuderten sie den Donnerkeil auf sie; durch (den Stobha): "in den Kämpfen" stiegen sie zum Himmelsraum empor. Vermittelst des Aurdhvasadmana eignet er sich durch: "durch treffliche Lobgesänge" das Vieh seines feindlichen Nebenbuhlers an, durch: "die menschenberauschende" schleudert er den Donnerkeil (auf ihn), durch: "in den Kämpfen" steigt er zum Himmelsraum empor. — Über diese (Einschaltungen) sagt man, dass sie geschieden anzubringen sind 5); geschieden sind ja diese Räume: um diese Räume aus einander zu halten. Darüber sagte aber Janasruteya: "Das Schlussstück ist die Kraft der Singweise; diese würde man verwirren, man würde sie trennen, wenn man (diese Einschaltungen) verschieden anbrächte; zusammen sollen sie angewendet werden: damit die Singweise ihre Kraft behalte." Diese (Einschaltungen) sind viersilbig; (sie bezwecken): "wir wollen festen Fuss bekommen in allen vier Himmelsgegenden, die in diesem Raume (d. h. auf der Erde) sind; wir wollen festen Fuss bekommen in allen vier Himmelsgegenden, die im Luftraum sind; wir wollen festen Fuss bekommen in allen vier Himmelsgegenden, die in jenem Raume (d. h. im Himmel) sind."

Vgl. Pañc. br. IX. 1. 12—14; 2. 10—12.

- 1) Nicht ganz sicher: vihsubhnuyus, mit n, eine Hs., viksuvyanuyus eine andere.
- ²) vişuñcyur, vişañear.
- 3) SV. II. 75-77.
- \*) Das Grāmageyagāna der Kauthumas (XVI. 1. 10) auf I. 545 hat als Stobhas (vgl. SV. Ausg. der B. I., vol. H. S. 521 Z. 2. v. u.): suvektibhir nemādanan bharesv a.
- b) D. h. wohl: der erste Stobha (swerktibhih) ist im 1. Verse des Trea, der 2. im zweiten, der 3. im dritten Verse zu verwenden.

#### 82. Die Daivodasa-singweise.

abhi tvā vṛṣabhā suta ity ūṛṣabham. . . tad v cvūcakṣate daivo-dāsam iti; divodāso vai vādhṛyaśvir akāmayato-: 'bhayam brahma ca kṣatram cāvarundhīya, rājā sann ṛṣiḥ syām iti; sa etat sāmāpaśyat; tenāstuta; tato vai sa ubhayam brahma cu kṣatram cāvārunddha, rājā sann ṛṣir abhavad; ubhayam eva brahma ca kṣatram cāvarunddhe, rājā sann ṛṣir bhavati ya evam veda; yad u divodāso vādhṛyaśvir apaśyat, tasmād daivodāsam ity ākhyāyate. (I. 222)

Auf (den Versen): "Dich, o Stier, (lasse ich) heran zum gekelterten (Soma)" 1) wird die Arsabha-singweise gesungen... Man nennt sie auch die Daivodāsa-singweise 2). Divodāsa, der Sohn des Vadhryasva, begehrte: "Möchte ich beide: den Priester- und den Baronenstand erreichen, möchte ich, der ich ein König hin, (auch) ein Seher werden". Er erschaute diese Singweise und lobte mit ihr. Darauf u. s. w.

Vgl. Panc. br. IX. 2. 8.

- 1) SV. II. 81-83.
- <sup>a</sup>) Vgl. Jaim. ars. br., ed. Burnell, S. 8 (zu I. 161).

#### 83. Die Gāra-singweise.

idam vaso sutam andha iti gāram; devebhyo vā asurā garān prākirams; tān avidvāmso 'girann annam eva manyamānās; te garagiro 'manyanta; te 'kāmayantā-: 'pemān garān gīrnān hanīmahīti; ta etat sāmāpaśyams; tenāstuvata; tenemān garān gīrnān apāghnata; ta eveme girayo 'bhavams; tad yad garān gīrnān apāghnata, tad eva gārasya gāratvam; sa yo garagīr manyetāpratigrhyasya pratigrhyānāśyānnasyānnam 1) asītvā, sa etena stuvītā-; 'pa haiva tam garam gīrnam hate, yad enena kim ca pāpam kṛtam bhavati, tad apahate. (I. 223)

Auf (den Versen): "Hier, o Reicher, ist die Pflanze gepresst"<sup>2</sup>) (wird) die Gāra-singweise (gesungen). Den Göttern legten (einmal) die Asuras Gifttränke vor. Dessen unwissend verschluckten sie diese, sie für Speise haltend. Darauf meinten sie sich vergiftet. Sie begehrten: "Möchten wir diese verschluckten Gifttränke aus uns ver-

treiben". Sie erschauten diese Singweise; damit lobten sie; dadurch vertrieben sie diese verschluckten Gifttränke (gara). Daraus entstanden die Berge (giri). Weil sie die verschluckten Gifttränke (gara) aus sich vertrieben hatten, deshalb heisst die Singweise Gāra. Wer sich vergiftet meint, weil er (etwas) entgegengenommen hat von jemandem, von welchem man nicht entgegennehmen darf, weil er die Speise von jemandem gegessen hat, dessen Speise man nicht essen darf, der lobe mit dieser Singweise; er vertreibt den verschluckten Gifttrank, welche böse Tat er immer begangen habe, diese entfernt er von sich.

Vgl. Panc. br. IX. 2. 16 und unten, n°. 206.

- ¹) So emendiert nach n°. 206; manyetāpratigṛhyasyānāsyā° die Hss.
- 2) SV. 11. 84-86.

# 84. Die das Wort ghrtascut und madhuscut als Schlussstück enthaltenden Singweisen.

idam hy anv ojaseti ghrtascunnidhanam; ghrtascutā ca vai madhuscutā ca devā yatra yatraiṣām yajñasyopādasyat 1), tad āpyāyayanta; tasmād āhuh: somasyevāmsur āpyāyasvety; upadastevaisā yad rātris; tad yad ghrtascunnidhanam bhavaty, aivainam etena pyāyayati. ghrtascuc ca vai madhuscuc căngirasav angirasan svargan lokan yatām alūyetām; tav akāmayetām: anūtpateva svargam lokam iti; tau tapo 'tapyetām; tāv ete sāmanī apasyatām; tābhyām astuvātām; tau stutvaiva ghrtascute madhuscuta ity eva svargam lokam anūdapatatām; anto vai payasām ghrtam, antah svargo lokānām; anto vai rasānām madhv, antah svargo lokūnām: antyābhyām vāva tau tat sāmabhyām antyam svargam lokam āśnuvatām; antyābhyām evaitat sāmabhyām antyam svargam lokam asnute ya evam veda. — pasavo ha khalu vai ghrtascutah, pasavo madhuscutah: pasun vava tau tad etābhyām avārundhātām 2); tair u pasubhir istvā svargam eva lokam agacchatām; te ete paśavye svargye sāmanī; ava paśūn runddhe, gacchati svargam lokam ya evam veda. (I. 224)

Auf den (Versen): "Um desswillen (ist) mit Kraft" <sup>3</sup>) (ist) die (das Wort) glertaseut (als Schlussstück) enthaltende (Singweise zu singen). <sup>4</sup>) Durch (die Schlussstücke): "Schmalz träufelnd" und "Honig träufelnd" <sup>5</sup>) pflegten die Götter, wo immer ihr Opfer versiegte, dieses schwellen zu machen (d. h. zu kräftigen). Darum sagt man: "Schwill an (d. h. kräftige dich) wie ein Soma-schoss". Versiegt, so zu sagen, ist die Nacht. <sup>6</sup>) Indem die das (Wort) "Schmalz träufelnd" enthaltende (Singweise hier) verwendet wird, macht man sie schwellen (d. h. kräftigt man sie). — Von den zum Himmels-

raum gehenden Angirasen blieben (einst) die zwei zu ihnen gehörigen Ghrtascut und Madhuscut zurück. Die beiden begehrten: "Möchten wir beide hinter ihnen her zum Himmelraume aufgehen". Sie trieben Askese und erschauten diese Singweisen; mit diesen lobten sie; nachdem sie damit gelobt hatten, gingen sie durch die Schlussstücke: "Dem Schmalz träufelnden", "dem Honig Träufelnden" hinter den anderen zum Himmelsraum auf. Schmalz ist das Ende (d.h. der Höhepunkt, das Vorzüglichste) der Tränke, der Himmel das Ende (der höchste Punkt) der Räume; Honig ist das Ende der Säfte, der Himmel ist das Ende der Räume: durch die zwei den Höhepunkt bildenden Singweisen erreichten sie so den den Höhepunkt bildenden Himmelsraum. Wer solches weiss, der erreicht also durch die beiden den Höhepunkt bildenden Singweisen den den Höhepunkt bildenden Himmelsraum. — Schmalzträufelnd fürwahr und honigträufelnd (Süsses spendend) sind die Tiere (d. h. das Vieh, die Kühe). So erhielten sie durch diese beiden Singweisen auch Kühe, und nachdem sie mit diesen Kühen geopfert hatten, erreichten sie den Himmelsraum. Zu Vieh, zum Himmelsraum verhelfend sind diese Singweisen; Vich erhält, zum Himmelsraum geht, wer solches weiss.

Vgl. Pañc. br. IX. 2. 17.

- 1) yajňasyopadāsyat oder <sup>o</sup>dāsyāt.
- 1) avärundhetäm.
- ') SV. II. 87-89.
- \*) yhetaseunnidhuna = mädhucchandasa.
- ") madhuscunnidhana ist die Singweise zu SV. I. 355; die Nidhanas der Samans lauten: ghrtascatah, madhuscatah.
- <sup>5</sup>) Vgl. Bem. 6 zu n°. 80.

#### 85. Der Ursprung der Maidhātitha-singweise.

atha maidhātitham; kānvāyanāh sattrād utthāyāyanta āyunjānās 1); te hodgathā 2) iti kimudvatyaitardhanvām 3) urvārubahupravṛttam śayānam upeyus; te 'kāmayante-: 'mān eva paśūn bhūtān utṣrjemahīti; sa etan medhātithih kānvah sāmāpaśyat, tenopanyaṣīdann 4): ā tv etā niṣīdatendram abhi pragāyata | sakhāya stomavāhasaḥ || purūtamam purūnām īśānām vāryānām | indram some sacā sute || sa ghā no yoga ā bhuvat sa rāye sa purandhyā iti; paśavo vai rayis; tato vai te tān paśūn bhūtān udaṣrjanta; hiṃkāreṇa haivainān utsaṣrjire; te haite 'tra paścād urvārupṛśnaya 5) iti 6) paśavas; tad etat paśūnām utṣṛṣṭiḥ sāmā-; 'va paśūn runddhe, bahupaśur bhavati ya evaṃ veda; yad u medhātithiḥ kānvo 'paśyat, tasmān maidhātitham ity ākhyāyate. (I. 226)

Dann die Maidhatitha-singweise. 7) Als die Nachkommen des Kanva eine mehrtägige Opfersitzung beendigt hatten, kamen sie zurück, sich anschirrend (?). Da stiessen sie... auf eine mit Kürbissen dicht bedeckte.... 8) Sie begehrten: "Möchten wir diese. zu Kühen geworden, hervortreten lassen." Da erschaute Medhatithi. der Nachkomme des Kanva, diese Singweise; damit setzten sie sich dabei nieder: "Kommt heran, setzet euch nieder, singet dem Indra zu, ihr Freunde, Lob darbringend: dem reichlichsten der Reichen. dem über alles Gute verfügenden, dem Indra, zusammen mit dem gekelterten Soma. Der soll uns beim Werke gegenwärtig sein, zum Reichtum, zur Fülle"9). Der Reichtum sind die Kühe; darauf liessen sie diese zu Kühen gewordenen (Kürbisse) hervortreten. Durch den Him-laut brachten sie dieselben hervor. Dies sind die an diesem Orte später vorkommenden "Kürbiss-gesprenkelten" Kühe. So ist diese Singweise eine Kühe-hervorbringung. Kühe erhält, reich an Kühen wird, wer solches weiss. Da nun Medhatithi, der Nachkomme des Kanva, diese Singweise erschaut hatte, darum heisst sie Maidhātitha.

Vgl. Pañc. br. IX. 8. 18-19.

- 1) Die Worte sind, anscheinend, nicht verdorben; ganz ähnlich n°. 199.
- <sup>2</sup>) Die folgenden Worte sind unsicher und teilweise verdorben: hodgatha, hodgatha, die Hss.
- 3) kimudvatyaiturdhunvām, kimudvatyaitaddhanām die Hss. Steckt etwa eine Form von dhanvan (Wüste) darin, oder der Name einer Lokalität?
  - 4) onyaşadan, onişīdann.
  - 5). Var. urvārū°.
  - var. iva.
  - ') Auch Daivätitha genannt, so das Paño. br., gesungen auf SV. II. 90-92.
- a) Das Pane, br. lautet: "Als Devatithi mit seinem Sohne (oder: seinem Söhnen) hungernd herumirrte, fand er in der Wildnis Kürbisse. Dabei setzte er sich mit dieser Singweise (d. h. dieselbe absingend) nieder; diese erhoben sich, zu seinem tiefallen sich in gesprenkelte Kühe verwandelnd. Dass es diese Singweise (hier) gibt, ist zum Gedeihen der Kühe".
  - °) SV. II. 90-92, vgl. Bem. 7.

## 86. Das Opfer ist der Virāj gleich zu machen.

virātsampadaiva yajāenā yajetety āhur; annam vai virād, annam 1) aha 1) vai devānām somo rājā-; 'nnam eva tat (kṛ)tvā devebhyah somam rājūnam prayacchati; na ha vā eso 'nabhisuto devānām annam; tam etad abhisutyānnam kṛtvā devebhyah prayacchati; yad dha vā iha devebhyah karoti, tad asmai devāḥ kurvanti 2); ta enam samṛddhāh prajayā pasubhir annādyena samardhayanti. — virān nātiyaṣṭavyety āhur; yo ha vai virājam atiyajate, punar ha so 'muṣmim lloke yajamāna āste, sa rūkṣaḥ paruṣo 3) virājam saṃpipādayiṣann īpsann anāpnuvann

āste; kva hi tad āpsyati yad ito 'nāptvā praiti. — paruṣān 4) iva hāsīnān asito daivala uvāca: ka eta āsata iti; ye virājam atyaya-jāmahīti hocus; tān hābhyuvāda:

sa rathād avapadyate puraš cakram patho bile, | <sup>5</sup>)
tam cakram abhivartate, yo 'sampannena yajate |
pāko yajāena devayur; yad dadāti, tad evasya |
na lokam abhigacchalī-

'ti; pākāh santo 'vijānanto 'devāyateti haināms tad uvāca, ye virājam atyayajadhvam iti. — tad āhuh: kuto yajāam atathāh, kvainam pratyatisthipa iti; yata evainam atasīti b brūyāt, tad evainam pratyatisthipam iti; purusād dha vai yajāas tāyate, puruse pratitisthati. (I. 233, 234).

. ... Man verrichte das Opfer, es der Viraj gleichmachend", 7), so sagt man. Die Virāj ist Nahrung; der Götter Nahrung ist König Soma. Ihn zur Nahrung machend überreicht man den Göttern den König Soma. Ungekeltert ist er keine Nahrung für die Götter; nachdem man ihn dadurch (d. h. durch das Opfer als Virāj) gekeltert und zur Nahrung gemacht hat, überreicht man ihn den Göttern. Was er (d. h. der Verrichter des Opfers) hier (auf der Erde) für die Götter tut, das tún für ihn die Götter; diese, der Nahrung teilhaft geworden, machen ihn reich an Nachkommenschaft, Vieh und Nahrung. — "Das Opfer soll nicht über die Virāj gehen". so sagt man: wer sein Opfer über die Virāj hinaus erstreckt, der muss in jener Welt wiederum fortwährend opfern: er weilt dort. ein Ausgetrockneter, ein Schmutziger, die Virāj hervorzubringen suchend, (dies) erstrebend, aber nicht erreichend. Denn wo wird er das erreichen, was er nicht erreicht hatte ehe er von hinnen ging? -Zu (gewissen Leuten) die schmutzig da sassen, sprach (einst) Asita, der Sohn des Devala: "Wer sind es, die dort sitzen?" Jene antworteten: "Wir sind es, die wir das Opfer über die Virāj hinaus erstreckt haben". Da redete er sie an:

"Vom Wagen stürzt hinab, vorm Rad in eine Höhle in dem Weg, Ihn überfährt das Wagenrad, wer nicht ein, (zum Virāj) gemachtes Opfer hält, der fromme Tor; was er als Opferlohn dargibt, Kommt nicht von ihm in (jene) Welt".

Damit sagte er zu ihnen: "Als Toren habt ihr ohne rechte Einsicht die Götter verehrt, ihr, die ihr über die Virāj hinaus das Opfer erstreckt habet". — Da sagt man: "Wo hast du das Opfer unternommen, wo es gestützt?" "Wo ich es unternommen habe, dort habe ich es gestützt", so antworte er: im Puruşa 8) (d. h. in

der Virāj) wird das Opfer unternommen, im Purusa wird es gestützt Vgl. Şadv. br. I. 6. 1.

1) annamamaha.

- <sup>2</sup>) Derselbe Satz lautet II. 386 und 390: yadığ aha vai manusyo devebhyah karoti, tädiy asmai devāh kurvanti.
  - 2) purușo.
  - ') puruşan.
  - 5) Die Trennungsstriche nicht in der Hss.

6) Zur Form vgl. Whitney, Sanskrit Grammar § 881. e.

") Das gewöhnliche Soma-opfer umfasst 190 Stotra-verse; die Viräj ist ein Versmaass von 10 Silben der Pada: indem 190 durch 10 teilbar ist, wird das Opfer virätsampad (vgl. Sat. br. I. 1. 2. 22, mit Eggeling's Bem., S.B.E. XII, S. 11), Jaim. br. I. 235: navatišatam hy evaiso 'ynistomah samstuta stotriyā bharanti, und ib.: purusasampad dha khahi vir esā dašāksarā virād: daša puruse prānāh; vgl. auch Pañe. br. VI. 3. 6.

\*) Oder: "im Menschen"?

### 87. Worin das Opfer festen Bestand findet.

atha ha hṛtsvāśayā āllakeyo mahāvṛṣo rājā putraṃ dīkṣayāṃ ca-kāra; tasya ha somaśuṣmaḥ sātyayajñir udgīthāyoḍha 1) āsa; tam u ha mahāvṛṣāṇāṃ dūtā āsasrur: āgaccha, samitir vā iyam iti; tad dha pradhāvayann uvāco-: 'dgātār etaṃ te putraṃ paridadānīti; sa heṣṭvā 2) punar ājagāma; sa hovāco-: 'dgātaḥ kva yajñaṃ pratyatiṣṭhipaḥ, kva yajamānaṃ, kvāsya paśūn iti; tad dha na pratyuvāca; sa hovāca: punar me putraṃ dīkṣayata; na vai vidma yatra me putraṃ akṛd 3) iti; taṃ ha punar dīkṣayāṃ cakrus; tasya ha svayam evojjagau; sa yat pratyavakṣyad: yajamāna eva yajñaṃ pratyatiṣṭhipaṃ, yajamānaṃ vāmadevye rathantare 'sya paśūn iti. (I. 234)

Hrtsvāsayas 4) Āllakeya nun, der Fürst der Mahāvrsas, liess (einst) seinen Sohn sich der Weihe zum Soma-opfer unterziehen. Als dessen Sänger war von ihm Somasusma, der Sohn des Satyayajña, herbeigeführt. Zu ihm (H.) kamen Boten der Mahāvrsas herangelaufen (mit den Worten): "Komm, es gibt hier ein (feindliches) Zusammentreffen". Da sagte er beim Wegfahren: "Sänger, ich will dir diesen meinen Sohn übergeben". Als er seine Feinde besiegt hatte 5), kehrte er zurück und sagte: "Sänger, wo hast du das Opfer gestützt, wo den Opferherrn, wo dessen Kühe?" Darauf antwortete jener nicht. Da sagte er (H.): "Unterziehet meinen Sohn wiederum der Weihe, wir wissen nicht, wo er meinen Sohn hingeschafft hat". Darauf unterzogen sie ihn wieder der Weihe und er selbst (H.) trat als dessen Sänger auf. - Auf jene Frage hätte er aber antworten sollen 6): "Im Opferherrn habe ich das Opfer gestützt, den Opferherrn in der Vamadevya-singweise, in der Rathantara-singweise dessen Kühe".

1) D. h. udyīthāya odhu (ā + udha).

') Verdorben? Man orwartet, wenn wenigstens meine Auffassung von samiti als "feindliches Zusammentreffen" richtig ist, etwa jitva. Oder kann īstva gemeint sein, als Absolutiv zu īš (īste)?

3) akrd, 3. sg. aor., wie n°. 76, 194, 203.

') Die hier folgende Episode, die sich unmittelbar an n°. 86 anschliesst, ist nicht ganz klar, besonders der Schluss (die Beziehung des Vamadevya und Rathantara).

5) Vgl. Bem. 2.

e) Wörtlich: "wenn er geantwortet hätte: "Im Opferhern... Kühe" (so wäre dies die richtige Antwort gewesen)". Diese Ellipse der Apodosis kommt auch sonst vor, z. B. I. 262 (n°. 94), I. 285 und III. 156 (tad dhå na pratyuväca, tena hainanı jiyäya, sa yat pratyavahsyat u. s. w.).

### 88. Die Entstehung der Benennung "agnistoma".

apo vā idam agre mahat salilam āsīt; tad apām evaisvaryam āsīd; yad apām evaisvaryam āsīd apām rājyam apām annādyam, tad agnir abhyadhyāyan: mamedum aisvaryam mama rāiyam mamānnādyam syād iti; sa etām agnistomasampadam apasyat; tayemā apo vyudauhad ūrdhvās cūvācīs ca; sa etam eva dinardinam stomam 1) gāyan kevalīdam annūdyam akuruta; sa navabhir ekavimšair amūr ūrdhvā udatabhnot; tāh parena divam paryauhat; tā etāh paryūdhā rtuso varsantīs tişthanty; ekavimsatyā trivrdbhir imā arvācīr abhyatişthat; tāh parena pṛthivīm paryauhat; tā etāh paryūdhā anūtkhāyaika 2) upajīvanti tişthantir eke sravantir eke: sa evam etā apo vyūhya vinudvāsmim lloke 3) 'nnam ādat; tā nālpakam na madhyamam na mahad ivānnādyam ably atyaricyata; (evam) dvisantam bhrātrvyam vyūhya vinudvāsmim lloke 'nnam atti, tam nālpakam na madhyamam na mahad ivānnādyam abhy atiricyate ya evam veda 3); tam etam annam jigivāmsam sarve devā abhisamāgacchanta; te vai tan 4) nāvindanta; yā hy asau yajñāyajñīyasyaikavimsī tām āsu bahispavamānīsu navasu pratyupadhāya śaye 'nanto bhūtvā parigrhyaitad annādyam; atho yathā pātre 'ngārā optāh syur, evam evaisu lokesv 5) adrsyo 5) 'nanta 5) āsa; tān avindamānān abravīt: stuta meti; tam vasavo gāyatryā chandasā gāyatrena sāmnā prātaksavanenāstuvams; tāms tasminn eva savana upāhvayata; tam rudrās tristubkā chandasā traistubhena sāmnā mādhyandinena savanenāstuvams; tāms tasminn eva savana upāhvayata; tam ādityā jagatyā chandasā jāgatena sāmnā trtīyasavanenāstuvams; tāms tasminn eva sarana upāhvayata; tam višve devā vāk (ca) manaš ca prajāpatir anuştubhā chandasā yajñāyajñīyena sāmnāstuvams; tāms tasminn eva stotra upāhvayatai-; 'vam ete devā etasya yajnakratum anvāyatantā-; 'tha ya enam nūnvūyatanta, śaśvad dha te parābhūtā devānām aśanayā-; 'tha ya enam anvāyatanta, ima etarhi parisistās; ta u evāparyuşibhavitārah 6). — sa haisa vaisvadeva stomo; visvesām haiva devānām purā stoma āsa; tena yad agnim astuvan, sāsyāgnistomatā-; gnim

hainenāstuvan; stuvate hainena svā, stuvate 'raņā, stuvate hainena jane svā ya evam veda. — sa haisa navaikavimšān abhisampadyate: dvādaša māsah, pancartavas, traya ime lokā, asāv āditya ekavimša; ekā stotriyātiricyate: yajamāno haiva so 'tiricyate, yo vaivam veda; yathā ha girau jyotir bhāyād, evam tasyām janatāyām bhāti yasyām bhavati, ya evam veda. (I. 238—240)

Zu Anfang war dies (All) nur Wasser: eine grosse Meeresfläche. Da hatten die Gewässer die Oberherrschaft: diese Oberherrschaft der Gewässer: ihr Reich und ihre Nahrung, begehrte Agni: "Mir möge diese Oberherrschaft: das Reich, die Nahrung, gehören". Da erschaute er die Äquation des Agnistoma 7); durch diese schob er die Gewässer aus einander: nach oben und nach unten hin. Indem er Tag für Tag diesen Stoma (d. h. den Agnistoma) sang, machte er sich diese Nahrung ausschliesslich zu eigen. Durch neun Ekavimsa-(stoma)s befestigte er jene oben befindlichen Wasser und er schloss diese ienseits des Himmels ein: diese eingeschlossenen Gewässer sind die zur gehörigen Zeit regengebenden. Durch einundzwanzig Trivrt(-stoma)s betrat er diese unten befindlichen Wasser und schloss diese ienseits der Erde ein: diese eingeschlossenen Wasser sind es, von welchen einige (Geschöpfe) leben, indem sie danach graben, andere indem sie stillstehen, andere indem sie fliessen. Nachdem er in dieser Weise die Gewässer aus einander geschoben und weggestossen hatte, ass er in dieser Welt die (d. h. ihre) Speise; weder wenige noch mittelmässige noch viele Nahrung, so zu sagen, blieb da für sie (d. h. für die Gewässer) übrig. Wer solches weiss, der schiebt seinen feindlichen Nebenbuhler weg, er verstösst ihn und isst in dieser Welt die (d. h. seine) Speise: weder wenige noch mittelmässige noch viele Nahrung, so zu sagen, bleibt da für ihn (d. h. den Nebenbuhler) übrig. Zu ihm (d. h. Agni), als er die Speise ersiegt hatte, kamen alle Götter zusammen heran; sie fanden diese (Speise) aber nicht, denn indem er den einundzwanzigsten (Stotravers) des Yajñāvajñīva zu den neun (Versen) des Bahispavamāna hinzugefügt hat, liegt er da endlos 8) geworden, diese Nahrung umfasst haltend 9), oder auch wie glühende Holzkohlen in ein Gefäss geschüttet, so war er in diesen Räumen unsichtbar, unendlich. Als die Götter (die Speise) nicht finden konnten, sagte er zu ihnen: "Lobet mich". Ihn lobten die Vasus mit dem Gayatrī-versmaasse, der Gayatrī-singweise, der Frühkelterung; da lud er diese zu dieser Kelterung ein. Ihn lobten die Rudras mit dem Tristubh-versmaasse, der Tristubh-singweise, der Mittagkelterung; da lud er diese zu dieser Kelterung ein. Ihn lobten die Adityas mit dem Jagatīversmaasse, der Jagati-singweise, der dritten Kelterung; da lud er

diese zu dieser Kelterung ein. Ihn lobten die Visvedevas, das Wort. der Gedanke und Prajapati, mit dem Anustubh-versmaasse und der Yajnāvajnīyn-singweise; da lud er diese zu diesem Stotra ein. In dieser Weise wurden die Götter an seinem Soma-onfer beteiligt: dieienigen aber, die nicht an diesem (Opfer) beteiligt wurden, sind gewiss dieienigen unter den Göttern, die durch Hunger umkamen; die welche beteiligt wurden, sind diese jetzt übriggebliebenen und diese werden nicht vergehen. - Dies ist der Allgötter-stoma; denn vormals war es der Stoma der gesammten Götter; weil sie mit ihm den Agni gelobt hatten, deshalb heisst er Agnistoma; sie hatten ja Agni mit ihm gelobt. Wer solches weiss, den loben mit ihm die Seinigen und die Fremden, den loben mit ihm in der Fremde die Seinigen. - Dieser (Agnistoma) kommt neun Einundzwanzigzahlen gleich: zwölf Monate, fünf Jahreszeiten, diese drei Räume. und die Sonne als einundzwanzigste. Ein Stotra-vers bleibt übrig: es ist der Opferherr, der damit übrig bleibt (oder: die Oberhand behält) oder derjenige, der solches weiss. Wie das Licht auf einem Berge leuchtet, so leuchtet es für den, der solches weiss in dér Gegend wo er sich befindet.

- 1) stobhanı.
- 2) anukhāyaika, anaghāyaika.
- ") Von hier ab ist der Text stark entstellt; das von mir zwischen den zwei 3) gestellte Stück lautet in den Hss.: nnam alti tan nalpakan na mudhyamam na muhud ivannadyam abhy atiricyate ya evam veda dvisantam bhrātrvyam vyūhya vinudyāsmin loke nnam atti tan nālpakam na madhyamam na mahad ivānnādyam abhy atiricyate ya evam veda.
  - 4) tam
  - ") Unsicher: lokeşv adršainanta, lokeşu dršenanta die Hss.
  - Var.: evaparistuntapitara.
- 7) agnisiomasampat, d. h., wie, durch Umrechnung, der Agnistoma der Virāj gleich zu machen ist, vgl. Bem. 7 zu n°. 86. Die 190 Verse des Agnistoma können entweder zu 9 Ekavimsa-stomas oder zu 21 Trivrt-stomas umgerechnet werden (9  $\times$  21 = 21  $\times$  9 = 189). Dabei bleibt ein Vers übrig; darüber handelt der Schluss.
- \*) Das Opfer ist endlos, weil der letzte Vers des letzten Stotra zu den ersten Versen des 1. Stotra hinzugefügt wird, vgl. n°. 92.
- \*) Der Bahispavamana hatte dadurch zehn Verse bekommen, war zur Viraj geworden, und: "Viraj ist Nahrung."
- 89. Die Frühkelterung ist gāyatrī-, die Mittagkelterung tristubh-, die dritte Kelterung jagatī-artig.

tasya vā etasyāgnistomasya gāyatrīm prātahsavanam sampadyate, tristubham mādhyandinam savanam, jagatīm trtīyasavanam; tad etat svayamsampannam 1) prātahsavanam: gāyatram eva sarvam. — atha catvāri chandāmsi mādhyandinam savanam: gāyatrī bṛhatī kakup

triştup; tasyā etasyai kakubho stāvimsatyaksarāyai vimsatim aksarāni gāyatryām upadadhāti; sā tristup sampadyate; 'tha yāny aṣtāv atiricyante, tāni brhatyām upadadhāti; sā tristup sampadyate; tristub eva tristub. — atha sat chandāmsi trtīvasavanam: gāyatry usnikkakubhāv anuştub jagatī brhatī; tasyā etasyai gāyatryai caturvimsatyakşarāyai vimsatim akşarāni kakubhy upadadhāti; sā iagatī sampadyate: 'tha vāni catvāry atiricyante, tūny usnihy upadadhāti; sā dvātrimsadaksarānustup sampadyate; 'nustub evānustup; tām dvedhā vyūhati: tasyai sodaśāksarāny anustubhy upadadhāti; sā jagatī sampadyate; svayam eva parastāj jagaty; atha yāni sodasātiricyante, tāni yajnāyajnīyasya brhatyām upadadhāti; sā dvūpancāśadaksarā jagatī samvadyate: catvāry aksarāni jagatīm atiyanti: ya eva catuşpādāh paśavo, 'tho stanā eva virājo doho, 'tho pratisthaiva, yathā catuspadī pratitisthāt 2) tathā; tad v atraivānuvyeti na kim canātiricyate vāmadevyasya nyūne trīny upadadhāti, yajnāyajnīya ekam. gāyatram prātahsavanam, traistubham mādhyandinam savanam, jāgatam trtīyasavanam: brahmano 'sya satah <sup>3</sup>) kṣatrasyeva prakāśo bhavati vaisyasyeva rayih pustir ya evam veda. (I. 242, 243)

Von diesem Agniștoma wird die Frühkelterung zur Gāyatrī, die Mittagkelterung zur Tristubh, die dritte Kelterung zur Jagatī 4). Von selbst (dazu) geworden ist die Frühkelterung: sie besteht ganz aus Gavatri-versen. — Vier Versmaasse (führen) die Mittagkelterung: die Gavatrī, Brhatī, Kakubh und Tristubh; von der 28silbigen Kakubh fügt er 20 Silben zur Gāvatrī; so wird diese zur Tristubh (von 44 Silben); die 8 übrig bleibenden fügt er zur Brhatī, so wird auch diese zur Tristubh; die Tristubh ist schon Tristubh. — Sechs Versmasse (führen) die dritte Kelterung: die Gayatrī, Usnih, Kakubh, Anustubh, Jagatī und Brhatī. Von der 24silbigen Gāyatrī fügt er 20 Silben zur Kakubh; so wird sie zur Jagatī; die 4 übrig bleibenden fügt er zur Usnih; so wird diese zur 32silbigen Anustubh; die Anustubh (die schon bei diesem Savana da ist) ist eine (zweite) Anustubh: diese verteilt er in 2 Teile: 16 Silben derselben fügt er zu der (erst erhaltenen) Anustubh, diese wird zur Jagatī. Von selbst (anwesend ist schon die) weiter (folgende) Jagatī; die 16 (von der 1. Anustubh) übrig gebliebenen Silben fügt er zu der Brhatī des Yajnāyajnīya; diese wird zu einer 52 silbigen Jagatī; sie überragt um 4 Silben die Jagatī: (dies sind) die vierfüssigen Tiere, oder aber die vier Zitzen, wodurch die Virāj gemolken wird 5), oder auch der feste Bestand: damit die vierfüssigen (Kühe) festen Bestand bekommen mögen (d. h. bei ihm verbleiben mögen). Nachher aber trennt sich diese (Vierzahl), ohne dass etwas übrig bleibt: drei Silben fügt er in das Minus des Vāmadevya 6), eine in das (Minus

des) Yajnāyajnīya <sup>6</sup>) ein. — Gāyatrī-artig ist (somit) die Frühkelterung, tristubh-artig die Mittagkelterung, jagatī-artig die dritte Kelterung. Wer solches weiss, der bekommt, obschon er Brahmane ist, Ansehen wie eines Ksatriya, Reichtum und Gedeihen wie eines Vaisva <sup>7</sup>).

- 1) °sampunnā.
- 2) °sthat.
- \*) So vermute ich statt tatah.
- ') Eine oft vorkommende Äusserung (vgl. den Schluss dieses Stückes, und Panc. br. VI. 7. 11, TS. II. 2. 9. 5, 6, Sat. br. IV. 2. 5. 20) ist: gayatran pratahsavanam, traistubhan madhyandinan savinam, jayatan trityasavanam. Die Gayatrī hat 24, Tristabh 44, Jagatī 48. Brhati 36, Kakubh und Usnih je 28, Anuştubh 32 Silben.
- ') Die Viraj (Zehnzahl und Mehrheit von Zehnzahl der Agnistoma, das perfekte Opfer) ist ja Speise, Nahrung.
  - \*) Vgl. nº. 62, Bem. 14.
- ') Die (tayatri ist ja das Versmaass des Brahmanen, die Tristubh des Ksatriya, die Jagati des Vaisya, vgl. n°. 8.

#### 90. Der Bahişpavamāna als Donnerkeil.

tam eva tam trivrtam vajram upapravartayati; sa eso 'harahar imām llokān anuvartate; tad dha smāha nagarī jānasrutevo; na haiva tāvad devāsuram bhavitā, yāvad esa trivrd vajro 'harahar imām Ilokān anucartala ity; ūrdhvo hy ayam agnir dīpyate, tiryann ayam vayuh parate, 'rrān asāv ādityas tapati; ta ete 'nimeşam anyo 'nyam īksante; katham eteşv evam satsu devāsuram syād ity; eşa u evāsya trivrd vajro 'harahar imām llokān anuvartamānah sarvam pāpmānam apaghnan palyayate, ya evam veda. — tad āhuh: sa vādya yajeta sa vānyam yājayed 1), yaś 2) catustomena 2) yājayan sarvastomena yājayati; navaitā bahispavamānyo bhavanti; tāsām saptavimsatih padāni; tena trinavam stomam nāntaryanti; navaivaitā bahispavamānyo bhavanti; caturvimsatyakşarā gāyatrī; tat trayastrimsat; tena trayastrimsam stomam nāntaryanty; etad vai catustomena yājayati. yo vai stomānām avamam paramam veda, gacchati paramatām; trivrd vāva stomānām avamas, trivrt paramas; tad u hovāca barkur 3) vārsnis 4): trivrtam stomam trayastrimsam bhavantam apasyam; tasmād aham paramatām agaccham iti; gacchati paramatām ya evam vedā-; 'tha ha smāhārunih: kim so 'bhicaret, kim vābhicāryamāna ādriyeta, ya etam trivrtam vajram tribhrstim acchidram acchambatkarinam aharahar imām llokān anuvartamānam veda; svayamabhicarito vāva sa, yam evamvid dvesti yo vaivamvidam 5) dvestīty; esa u evainam trivrd vajras tribhrştir acchidro 'cchambatkary aharahar imam llokan anuvartamāno 'bhivartate; tasya na bhūty 6) alpakeva canūśāsti, paraiva bhavatiti. (I. 247, 248)

Auf ihn (d. h. auf den Tod) schleudert er diesen ans drei Teilen zusammengesetzten Donnerkeil (d. h. den aus 3 × 3 Versen zusammengesetzten Bahispavamāna); dieser bewegt sich Tag für Tag diesen Räumen entlang. Darüber pflegte Nagarin Jānaśruteya zu sagen: "Es wird keinen (Kampf) zwischen Göttern und Asuras 7) geben, solange dieser aus drei Teilen zusammengesetzte Donnerkeil sich Tag für Tag diesen Räumen entlang bewegt. Aufwärts leuchtet ja das Feuer, in der Quere weht der Wind, hernieder sendet die Sonne ihre Glut: diese drei Gottheiten blicken stets wachsam zu einander auf. Wie könnte es, wenn dieses sich so verhält, einen (Kampf) zwischen Göttern und Asuras geben? Dieser aus drei Teilen zusammengesetzte Donnerkeil, Tag für Tag sich diesen Räumen entlang bewegend, geht immer herum, dessen böses Geschick gänzlich wegtreibend, der solches weiss. Darüber sagt man: "Der möge heute opfern oder für einen andern als Opferpriester auftreten, der, indem er mit dem vier Stomas enthaltenden Opfer 8) auftritt, ein Opfer verrichtet, das alle Stomas umfasst; neun an der Zahl sind die Verse des Bahispavamāna; diese umfassen 27 Versviertel<sup>9</sup>); dadurch schliesst man den 27zähligen Stoma mit ein; neun wieder sind die Verse des Bahispavamāna, 24silbig ist die Gāyatrī, das macht zusammen 33; dadurch schliesst man den 33zähligen Stoma mit ein; so tritt er auf als Vollzieher eines vier Stomas enthaltenden Opfers 10). Wer den niedrigsten Stoma als den höchsten 11) kennt, kommt zur höchsten Stellung. Der neun Verse enthaltende ist von den Stomas der niedrigste, der neun Verse enthaltende der höchste. Darüber sagte Barku, der Sohn des Vrsni: "Ich habe den neunsilbigen Stoma als den 33silbigen 11) erschaut; infolge dessen bin ich zur höchsten Stellung gekommen". Zur höchsten Stellung kommt, wer solches weiss. Āruni aber pflegte zu sagen: "Wie wird der ihm durch Behexung schaden können 12) oder wie wird er darauf achten, wenn man ihm durch Behexung zu schaden sucht, wenn er weiss, dass dieser aus drei Teilen zusammengesetzte dreizackige massive nicht verfehlende Donnerkeil sich Tag für Tag diesen Räumen entlang bewegt; von selbst durch Behexung geschädigt fürwahr ist der, welchen ein solches Wissender hasst oder welcher einen solches Wissenden hasst; gerade dieser aus drei Teilen zusammengesetzte dreizackige massive nicht verschlende Donnerkeil, der sich Tag für Tag diesen Räumen entlang bewegt, wendet sich gegen ihn. Für ihn gibt es auch nicht die geringste Hoffnung auf Wohlfahrt: er géht zugrunde".

r) So sind, meine ich, die Worte savädy vyajetasavänyam yäjayed zu trennen. Demselben Ausdruck begegnet man mehrere Male genau so (I. 248, 281) oder ähulich: tad

āha; sa vādya dvādašāham vidyāt sa vā vedeti manyeta ya enam sarvāsu diksu (bezw. sarvesu lokesu) pratisthitam vidyūd iti (III, 371, 385); sa vūdya dvūdašāhena gajeta sa va dvādušāhena yajayed ya etam ādityam pratisthitam ridyad iti (III. 376); tad abuh: si vadua dhuro viduad ua enah samaatan viduad iti (I. 318, hier der Text unvollständig?).

- 2) yaccaluştomena, yascagniştomena.
- <sup>3</sup>) prakur auch hier die Hss., vgl. n°. 6 Bem. 1.
- \*) Hier varsnih, oben no. 6 Anf.: varsnah.
- \*) rainamvidam.
- bluty muss verdorben sein, etwa für bhüter.

  ') ? deväsurum, oder ist mit éiner Hs. daiväsurum (sc. vairum) zu lesen?
- \*) Der gewöhnliche Agnistoma ist catustoma, da dessen vier Stomas sind: trivrt, pañcadasa, saptadasa, ekavimsa, d. h. jeder Gesang wird so eingerichtet, dass er 9, 15, 17 und 21 Stotra-verse umfasst.
  - 9) Die (fayatri hat drei "Versviertel".
- 10) Statt: "Vier Stomas enthaltenden" erwartet man: "alle Stomas enthaltenden", da ausser den pratyaksum angetroffenen vier auch paroksum die anderen da sind.
- Dass der travastrimsa als höchster Stoma betrachtet wird, obgleich es in den Chandomatagen den catuscatvarimsa und astacatvarimsa gibt, ist nicht ungewöhnlich.
  - 12) Man erwartet eher: "wer wird den behexen können" (kas tam abhicaret).

#### Die Zitzen des Opfers.

sa eşa prajāpatir agniştomo 'mūm ekavimsim yajñāyajñīyasyāsu bahişpavamanışıı navasıı pratyupadhaya saya eta dviştana virajo duhānah: pañca pañcadaśāni pañca saptadaśāni; tā eva pañca dvātrimśinīr 1) virājo; duhe ha vai virājam sarvān kāmān ya evam veda; na haivamvido 'nṛtam cana vadato yajñah sravati; sravati ha vā anrtam vadato yajno, 'tho ha pūyati, no ha tv2) eramvido2) yajnah sravati, na puyati; tasmāt kurupancālā dvistanām na duhre; prajāvaler ha sā; tasmād v anya udantā 3) duhre 3); na hi te tām ridus; tasmād v anya udantā asanāgukalarā iva. (1. 256)

Prajāpati, der Agnistoma liegt da, indem er den 21. Stotravers des Yajñāyajñīya zu den neun des Bahispavamāna gefügt hat 4). sich diese zweizitzigen Virāj's melkend: fünf 15versige, fünf 17 versige: das macht fünf 33 silbige Virāj's 5); es milkt sich alle Wünsche aus der Virāj, wer solches weiss. Das Opfer eines solches Wissenden, sogar wenn er Unwahrheit spräche, verfliesst nicht: von einem Unwahrheit Redenden verfliesst ja das Opfer und es verdirbt, aber von einem solches Wissenden verfliesst es, noch verdirbt es. Deshall melken sich die Kurus und Pancalas nicht die zweizitzige (Virāj), denn diese gehört dem Prajāpati an; deshalb aber melken sich die anderen Udantas b) diese wohl, denn sie kennen sie nicht. Deshalb sind auch die anderen Udantas hungriger, so zu sagen.

- 1) "trimsanīr.
- <sup>2</sup>) traivaņīvido.
- 3) Nicht ganz sicher: udantā a dahre, adantašanāduhre.

4) Dasselbe war oben (n°. 88) von Agni gesagt.

- \*) Bahişp. (9) und Yajnāy: (21) zusammen = 30, also eine Virāj;  $5 \times 15 + 5 \times 17 = 160 = 5 \times 32$ ; diese 32 sind 3 Virāj's mit je zwei überschüssigen Versen, den Zitzen, wodurch die Virāj (welche ja Nahrung ist) gemolken wird.
- °) Die Udantas kommen auch sonst im Jaim. br. vor, s. den Index. Sind die Udantas, zu welchen, wie es scheint, auch die Kurus und Pancalas gerechnet werden, im allgemeinen: "die Nördlichen"?

#### 92. Das Opfer ist endlos: ein Zirkel.

tasyaisa śloko:

yad asya pūrvam, aparam tad asya; yad r asyāparam tad v asya [pūrvam |

aher iva sarpanam sākalasya na vijānāmi yatarat purastād

iti; śakalo ha gawpāgano yajñam mimāna iyāya; sa ha smaitan na vijānāti katarad yajnasya pūrvam katarad aparam, katarad anīyah katurat sthavīya iti; tad āhuḥ: kuto yajñasyūnistham iti, yato varistham iti; kuto varistham iti, yato 'nistham iti 1); bahispavamānam vāva prati yajno 'nisthas; tad idam pādāv uvocat; pādan vai prati purușo 'nisthas; tad vai varisthah: padbhyām hy eti. — kuto varistha iti; yato 'niştha iti; yajnayajnayam vava prati yajno 'nişthas; tad idam siro 'vocac; chiro vai prati puruso 'nisthas; tad vai varistho: 'ksibhyām hi pasyann eti. — tad āhur: yad ūrdhvo yajñas tāyeta, devā eva jīveyur na manuşyā; yad arvān tāyeta, manuşyā eva jīveyur na devā ity; ūrdhvas ca vai yajnas tāyate 'rvān cā-, 'tho ha tiryan; tad yat precheyuh: kadryan yajña ity, ūrdhva iti brūyūd, atho arvān ity, atho tiryann iti; sarvā eva diśa iti brūyāt, sarvā u ha vai diśa evamvido yajñas tato bhavati. — kurupañeālā ha brahmodyam ūdire; te ha śvānam samvestitam śayānam upeyus; te hocur: asmin 2) nv eva no vijayo 'dhy astv iti 2); te ha pañcālāh kurūn papracchuh: kim asya yajñasyeveti; tad dha na pratyūcuh; sa hovāca vāsisthas caikitāneyo: yatliā vā asāv ado 'mūm ekavimsīm yajāāyajāīyasyāsu bahispavamānīsu navasu pratyupadhāya saya, evam vā ayam idam ubhāv antau saṃdhāya śaye; tasya vā ayaṃ yajňakrator anayā śayyayā rūpam nigacchatīti; tasmād idam anarthyam santam bibhrteti <sup>3</sup>); tena ha jigyuh. (I. 258)

Darüber gibt es diesen Vers:

"Was dessen Anfang ist, das ist sein Ende; und was sein Ende,
[das ist auch sein Anfang;

Wie das Schleichen der Schlange des Śākala, unterscheide ich nicht [was von beiden vorne ist" 4).

Śakala, der Nachkomme des Gopa, mass sich (einst) das Opfer

ab: da konnte er nicht erkennen, was des Opfers Anfang, was dessen Ende, was dessen schmalerer, was dessen dickerer (Teil) war. Darüber sagt man: "Wo ist das Opfer am schmalsten?" "Dort, wo es am breitesten ist". "Wo ist es am breitesten?" "Dort, wo es am schmalsten ist". Beim Bahispavamāna fürwahr ist das Opfer am schmalsten: damit meinte er die Füsse, denn an den Füssen ist der Mensch am schmalsten. Dort ist er (aber auch) am breitesten. denn er geht vermittelst der Füsse. - "Wo ist es am breitesten?" .. Wo es am schmalsten ist". Beim Yajnāyajnīya ist ja das Opfer am schmalsten; damit meinte er das Haupt, denn am Haupte ist der Mensch am schmalsten. Dort ist er (aber auch) am breitesten. denn er (der Mensch) schaut vermittelst der Augen. — Darüber sagt man auch: "Wenn das Opfer sich aufwärts erstreckte, so würden nur die Götter, nicht die Menschen leben. Wenn es sich herwärts erstreckte, so würden nur die Menschen, nicht die Götter leben. Das Opfer erstreckt sich auf- und herwärts, aber auch seitwärts. Wenn man also fragen würde: "In welcher Richtung erstreckt sich das Opfer?" so sollte man antworten: "Aufwärts", aber auch "Herwärts", und auch "Seitwärts"; "Nach allen Himmelsgegenden", sollte man sagen; nach allen Himmelsgegenden ist das Opfer erstreckt von einem solches Wissenden. - Die Kurus und Pancālas disputierten (einst) über eine theologische Rätselfrage. Da stiessen sie auf einen Hund, der zusammengerollt dalag. Sie sagten: "In diesem Hunde soll für uns die Entscheidung gelegen sein". Die Pancālas fragten nun die Kurus: "Inwiefern ist dieser das Opfer?" 5) Da wussten sie keine Antwort. Da sprach Vāsistha Caikitānova (1): "Wie jener") dort den 21. Vers des Yajnāyajnīya zu den Versen des Bahispavamāna hinzugefügt habend daliegt, so liegt dieser (Hund) hier, die beiden Enden zusammengefügt habend. Durch diese Lage kommt dieser (Hund) der Gestalt dieses Opfers gleich" 8). Darum sollt ihr diesen hier als einen Nutzlosen hegen" (?) 9). Dadurch besiegten sie (d. h. die Pancalas besiegten die Kurus).

- 1) Der Text ist von mir vermutungsweise ergänzt; überliesert ist: "unistham iti kuto varistham iti, yato nistham (so eine Hs.), "anistham iti yato varistham iti (eine zweite).
  - 2) asminveva no vijayo yantviti, asminn eva no vijayo dhy astv iti.
  - \*) ? bibhūti, bibhṛti, bhṛtiti die Hss.
  - \*) Derselbe Vers Ait br. III. 43, 5.
  - 5) Wörtlich: "Was von diesem ist wie vom Opfer?"
  - ") Dem Zusammenhaitg nach ist dieser ein Pañcāla.
  - 7) Agni (vgl. n°. 88) oder Prajāpati (n°. 91).
- <sup>8</sup>j. Durch die ideëlle Anreihung des letzten Stotra-verses des letzten Stotra (des Yajnāy.) zu dem ersten Stotra (dem Bahisp.) wird das Opfer gewissermassen zu einem Zirkel gemacht, vgl. Bem. 8 zu n°. 88.
- ") Bedeutung? Ist hibhetheti zu lesen? "Thr hegt (d. h. betrachtet) diesen als einen Nutzlosen", weil die Kurus diese Gestaltung nicht erkennen oder nicht anerkennen (?).

## 93. Der retasyā genannte erste Vers des Bahispāvamāna.

drir ha vai yajamāno jāyate: mithunād anyaj jāyate, yajnād anyat; tad yan mithunāj jāyate, tad asmai lokāya jāyate; 'tha yad yajnāj jāyate, tad amuṣmai lokāya jāyate, gandharvalokāya jāyate, devalokāya jāyate, svargalokāya jāyate; yajno vai yajamāno, yajnaḥ somo rājā; tad yad dhavirdhāne grāvabhiḥ somam rājānam abhiṣuṇvanti, yajamānam eva tad retaḥ kurvanti; prajāpatir eṣa yad udgātā; sa tvaṣṭā, sa vetaṣaḥ sektā, sa rūpāṇāṃ vikartā; tad yad bahiṣpavamāne retaṣyāṃ gāyati, yajamānam eva tad reto bhūtam siñcati; yad rcam asāmnīṃ gāyed, asthy eva jāyeta na māṃsaṃ; yat sāmānrcaṃ gāyen, māṃsam eva jāyeta nāsthy; rcaṃ sāmnābhiliptaṃ gāyati; tasmāl lomnā tracā māṃsena puruṣo 'bhilipto jāyate. — tasyāṃ na hiṃkuryād; yad dhiṃkuryād, vajreṇa hiṃkāreṇa reto vicehindyād, yo hi tad aṇ bālena rīyāt, sa evainad vicehindyāt; tām adhīyan gāyed; yad anadhīyan gāyed, aretaskā garbhā jāyerann; aretaskā ha vai durudgātur vartanyāṃ garbhā jāyante. (1. 259)

Zweimal wird derjenige geboren, der sich ein Opfer verrichten lässt (der Yajamana): infolge der Paarung wird er einmal geboren, infolge des Opfers einmal. Indem er infolge der Paarung geboren wird, wird er für diese Welt geboren, indem er aber infolge des Opfers geboren wird, wird er für jene Welt, für den Gandharvaraum, für der Götterraum, für den Himmelsraum geboren. Der Yajamāna ist das Opfer, der Soma ist das Opfer; indem man also im Havirdhana-zelte den Soma mit den Presssteinen keltert, macht man den Yajamāna zum Samen. Der Udgātr ist Prajāpati, dieser ist Tvastr, dieser der Samenergiesser, dieser der Bildner der verschiedenen Gestalten; indem er beim Bahispavamāna diesen "Samenvers" singt, ergiesst er den zum Samen gewordenen Yajamana. Wenn er den Vers ohne Singweise sänge, so würde bloss Gebein, kein Fleisch entstehen; wenn er die Singweise ohne Vers sänge, so würde bloss Fleisch, kein Gebein entstehen. Er singt einen mit einer Singweise versehenen Vers; dadurch wird der Mensch mit Haar, Haut, Fleisch versehen geboren. — Bei diesem Verse soll er nicht die Silbe him anbringen 1); wenn er sie anbrächte, so würde er durch den Him-laut, der ein Donnerkeil ist, den Samen vernichten; sogar wenn er mit Gewalt 2) sich dazwischen stellen würde, er würde ihn vernichten. — Er singe diesen Vers, indem er wohl darauf achtet 3); wenn er ohne darauf wohl zu achten ihn sänge, so würden seine Kinder ohne Samen geboren werden; denn ohne Samen werden die Kinder in der Spur eines untauglichen Udgatrs geboren.

Vgl. Sadv. br. II. 1. 1-5 mit Eelsingh's Bem. z. d. S.

- 1) Vgl. (H. (d. h. L'Agnistoma par Caland-Henry) § 134 (Note 36).
- 2) Ich übersetze alsoh der Text balena lautete, oder ist valena zu lesen?
- 3) ? adhinan.

#### 94. Eine Wettstreit der Kurus und Pancalas.

evam hy etat kurupañcālā aridus; tasmāt kurupañcāleṣu sarrair vīrair saha vīra ājāyate; 'tha yarhy etad udantāḥ purā nārediṣus, tasmād udanteṣu purā sarvair vīraiḥ saha vīro nājany; atha yata idam udantān evamvidaś ca sacanta evamvidaś cainān yājayanti, tato hārvā-cīnam udanteṣu sarrair vīraiḥ saha vīra ājāyate. — kurupañcālā ha brahmodyam ūdire; te ha pañcālāḥ kurūn papracchuḥ: kim rayam tad yajñe 'kurma, yenāsmāsu sarvair vīraiḥ saha vīra ājāyata iti; tad dha na pratyūcus; tena hainān jigyus; te yat pratyavakṣyan: yasmād vayam evamvidaś ca sma evamvidaś ca no yājayanti, tenāsmāsu sarvair vīraiḥ saha vīra ājāyata iti; sarvair ha vā asmād vīraiḥ saha vīra ¹) ājāyate ¹) ya evam veda. (I. 262)

Das 2) wussten ja die Kurus und Pancalas; deshalb wird unter den Kurus und Pancalas mit lauter Männern ein Mann geboren; als aber die Udantas dieses vorher nicht gewusst haben, deshalb wurde unter ihnen vorher mit lauter Männern kein Mann geboren. Seit aber unter den Udantas sich (Leute) befinden, die solches wissert. und seit solches Wissende für sie als Opferpriester auftreten, seit dieser Zeit wird unter den Udantas mit lauter Männern ein Mann geboren. — Die Kurus und Pancālas disputierten (einst) über eine theologische Rätselfrage. Da legten die Pancalas den Kurus die Frage vor: "Was pflegten wir beim Opfer zu machen, wodurch unter uns mit lauter Männern ein Mann geboren wird?" Da konnten sie nichts antworten. Dadurch besiegten sie sie. Sie hätten aber antworten sollen 3): "Weil wir solches wissend sind und für uns solches Wissende als Opferpriester auftreten, dadurch wird unter uns mit lauter Männern ein Mann geboren" 4). Aus ihm wird mit lauter Männern ein Mann geboren, wer solches weiss.

<sup>1)</sup> viro jānate.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Nl. dass der 1. Vers des Bahispavamäna der Geist ist, der 2. das Auge, der 3. das Gehör, der 4. das Wort. Wer das letzte weiss, dem wird ein *subheya* geboren; wahrscheinlich deutet das Wort: "Mann" im Folgenden auf diesen subheya.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Im Texte Ellipse der Apodosis, vgl. n°. 87, Bem. 6.

<sup>\*)</sup> Darf aus dieser Antwort gefolgert werden, dass die Udantas und Kurus dieselben sind? Vgl. jedoch Bem. 6 zu n°. 91.

## 95. Eine gelehrte Unterhaltung über die "Dhūr-Verse".

· athaitesām mahatām brāhmanānām samuditam: āruņer, jīvalasya kārīrāder 1), aṣādhasya sāvayasasye-, 'ndradyumnasya bhāllareyasyeti; jīvalas ca ha kārīvādir indradyumnas ca bhāllaveyas tau hāruner ācāryasya sabhāga ājagmatus; te hāsādhasya grhesu šisyire2); sa hovācāṣādha: ām 3), ārune, yat sahaira brahmacaryam acarāra sahānvabracīvahy 4), atha kenedam tram asmān atyanūcise; yad idam tvam iyatpriyah kirter iyatpriyas caksusa iyatpriyah saner asi, kena tvam idam prāpitheti; sa hovāca: dhūrsv evāham tad upāsa iti; kim tram tad dhūrsūpāssa iti; priyam iti; ya āsām priyam upāste, kim sa bhavatīti; priya eva sa kīrteh priyas cakṣuṣah priyah saner bhavatītu: evam eva tvam asīti hocur, atha hocur jīvalam kārīvādim: yad idam tvam eva tasyārdhasya śrestho 'si yasminn asy, api tvā rājāno 'dhastād upāsate, kena tram idam prāpitheti; sa horāca; dhūrşv evāham tad upūsa iti; kim tram tad dhūrsūpāssa iti; śriyam iti; ya āsām śriyam upāste, kim sa bhacalīti; yasminn erārdhe bharati, tasya śrestho bharaty, apy enam rājāno 'dhastād upāsata ity; evam eva tvam asīti hocur, atha hocur asādham sārayasam; yat tvam śārkarākṣāṇāṃ 5) vāva 6) grāmany 7) evāsi 7), kena tvam idam prāpitheti; sa hovāca: dhūrsv evāham tad upāsa iti; kim tvam tad dhūrsūpāssa iti; jātam iti; ya āsām jātam upāste, kim sa bharatīti; yatraiva sajāto bhavati tad grāmanīr 8) bhavatīty; evam eva tvam asīti hocur, atho hocur indradyumnam bhāllaveyam; yad idam tavoparyupary anyān kīrtiś carati vivacanam 9) evāsi, kena tvam idam prānitheti: sa hovāca: dhūrsv evāham tad upāsa iti; kim tvam tad dhūrsūpāssa iti; yaša iti; ya āsām yaša upāste, kim sa bhavatīty, uparyupary 10) evānyān 10) kīrtis carati vivacanam era bhavatīty; evam eva tvam asīti hocus, te hocur: ittham ced idam abhūd, etedam samprabravāmahā iti; te hārunim ūcus: tvam vai na ācāryo 'si; tram prathamo brūsveti; sa hovāca: gāyatrīm evāham priyam upāsa iti: prāno vai gāyatrī, prāno vai priyam, na vai prānāt preyah kim canāsti; sa ya eram etām gāyatrīm priyam upāste, yathā priya era prāna ātmana, evam priya eva sa kirter, eram priyas caksusa, eram priyah saner bhavatīty; atha hovāca jivalah kārīrādis: trişļubham aham śriyam upāsa iti; kṣatram vai triṣtup, kṣatram vai śrīh; sa ya eram etam tristubham śriyam upaste, yasminn ardhe bharaty, tasya śrestho bharaty, apy enam rājāno 'dhastād upāsata ity; atha hovācāṣādhah sāvayaso: jagatīm evāham bhūmānam prajātim upāsa iti: bhūmā vai prajātir jagatī chandasām; sa ya evam etām jagatīm bhūmānam prajātim upāste, bhūmānam era prajayā pasubhir gacchati, yatraiva sajāto bharati, tad grāmanīr bhavatīty; atha hovācendradyumno

bhāllareyo: 'nuṣṭubham erāhaṃ yaśa upāsa ili; rāg ra anuṣṭub, rāg u rai yaśo, rāg uparyupary anyān kīrtiś carali; su ya eram elām anuṣṭubhaṃ yaśa upāsta, eṣairāsya rāg anuṣṭub uparyupary erānyān kīrtir riharanty eti; riracanam era bharatīti; te hu rai te tathai-kaikenaivāsur; atha ya eram etāni sarrāṇy ekadhā redai-, 'raṃ hy etāni sarrāṇy ekadhā bharanty, ekadhaira śreṣṭḥaḥ srānāṃ bharatīti. (1. 271—273)

Jetzt die Disputation der folgenden ansehnlichen Brahmanen: Aruni (des Gautamiden), Jīvala Kārīrādi, Asādha Sāvavasa und Indradyumna Bhāllaveya. Jīvala Kārīrādi also und Indradyumna Bhāllaveva, diese beiden kamen zum Aufenthaltsort 11) ihres Lehrers Āruni; sie logierten im Hause des Asādha. Da sprach Asādha: "Hé, Aruni, da wir doch zusammen studiert und zusammen den Veda gelernt haben, wodurch denn hast du mehr gelernt als wir? Dass du so teuer dem Ruhme, so teuer dem Auge, so teuer dem Gewinn bist, wodurch hast du das erreicht?" Der antwortete: "In den Dhürs 12) erkenne ich dieses". "Was ist es, das du in den Dhūrs erkennest?" Er antwortete: "Das Teure". "Was wird der, welcher das Teure dieser (Dhūrs) erkennet?" "Der wird teuer dem Ruhme, teuer dem Auge, teuer dem Gewinn". "So ist es auch mit dir bestellt", sagten sie. Darauf redeten sie Jīvala Kārīrādi an: "Dass du der Angesehenste dieser Gegend bist, welcher du angehörst, und sogar die Fürsten sich ehrerbietig zu deinen Füssen setzen, wodurch hast du das erreicht?" Der antwortete: "In den Dhürs erkenne ich dieses". "Was ist es, das du in den Dhürs erkennest?" "Das Ansehen". "Was wird der, welcher das Ansehen dieser (Dhürs) erkennet?" "Welcher Gegend er angehört, da wird er der Angeschenste, und sogar die Fürsten setzen sich ehrerbietig zu seinen Füssen". "So ist es auch mit dir bestellt", sagten sie. Darauf redeten sie Aṣāḍha Sāvayasa an: "Dass du der Grāmaṇī 18) der Śārkarākṣas bist, wodurch hast du das erreicht?" Der antwortete: "In den Dhürs erkenne ich dieses". "Was ist es, das du in den Dhurs erkennest?" "Das Geborene" 14). "Was wird der, welcher das Geborene dieser (Dhūrs) erkennet?" "Wo er ein Angehöriger 15) ist, da wird er Grāmanī". "So ist es auch mit dir bestellt", sagten sie. Darauf redeten sie Indradyumna Bhāllaveya an: "Dass dein Ruhm alle anderen weit übertrifft, dass du eine Autorität bist, wodurch hast dur das erreicht?" Der antwortete: "In den Dhūrs erkenne ich dies". "Was ist es, das du in den Dhürserkennest?" "Den Ruhm". "Was wird der, welcher den Ruhm dieser (Dhūrs) erkennet?" "Weit übertrifft sein Ruhm die anderen und er wird eine Autorität". "So ist es auch mit dir bestellt", sagten sie. Nun

sagten sie: "Wenn dies so gekommen ist, wohlan, lasst uns einander Mitteilung machen". Zu Āruņi sagten sie: "Du bist unser Lehrer, rede du zuerst". Der sprach: "Die Gäyatri erkenne ich als das Teure; die Gäyatri ist der Hauch, der Hauch ist (allen Kreaturen) teuer. Teuerer als der Hauch gibt es nichts; wer in dieser Weise die Gayatri als das Touere erkennet, der wird, wie der Hauch der (Person) selber teuer ist, ebenso dem Ruhme teuer, dem Auge teuer, dem Gewinn teuer". Darauf sprach Jīvala Kārīrādi: "Die Tristubh erkenne ich als das Ansehen. Die Tristubh ist der Baronenstand, der Baronenstand ist Ansehen; wer in dieser Weise die Tristubh als das Ansehen erkennet, der wird, zu welcher Gegend er gehört, dort der Angesehenste, und sogar die Fürsten setzen sich ehrerbietig zu seinen Füssen". Darauf sprach Asadha Savayasa: "Die Jagati erkenne ich als die Vielheit 16), als die Zeugung. Die Jagatī ist die Vielheit, die Zeugung der Versmaasse; wer in dieser Weise die Jagatī als die Vielheit, als die Zeugung erkennet, erreicht Vielheit an Nachkommen und an Vich; wo er ein Angehöriger ist, dort wird er Grāmaņī". Darauf sprach Indradyumna Bhāllaveva: "Die Anustubh erkenne ich als den Ruhm; die Anustubh ist die Rede, die Rede (Beredtheit) ist Ruhm, die Rede als Ruhm erhebt sich hoch über die anderen. Wer in dieser Weise die Anustubh als den Ruhm erkennet, so erhebt sich fortwährend diese seine Rede: die Anustubh, als Ruhm, weit über die anderen: er wird eine Autorität". So denn befanden sich diese je mit einer besonderen (Eigenart der Dhürs) zusammen. Wer aber alle diese (Eigenarten) in dieser Weise zusammen weiss, für den sind sie in dieser Weise alle beisammen; er wird mit éinem Male der Angesehenste der Seinigen.

- 1) Varr. Leet.: kārirāji und kārirādi.
- ²) šišire, šišnire, šaššire.
- <sup>3</sup>) Diese Interjektion (auch n°. 100, 169, 193) bis jetzt nicht aus den Brahmanas belegt.
- \*) Zur Form vgl, Whitney § 621. b.
- 5) karo.
- °) Unsicher; pāva, papa die Hss.; vava würde man freilich eher hinter tvam erwarten.
- 7) gramusyeva die Hss., was auf gramuny eva deutet; es ist aber gramanir eva zu vermuten.
  - \*) grāmaņi die Hss., weiter unten aber richtig ouir.
  - ") nivacanam, nivacanam und vacanam die Hss., im Verfolg aber auch vivacanam.
  - <sup>10</sup>) Wahrsch, zu lesen: uparyupary evasyanyan,
- 11) Zu sabhāga vgl. Bem. 10 zu nº. 6.
- 12) Die Dhürs sind gewisse Singweisen der ersten 6 oder der ersten 4 Verse des Bahispavamana, derart, dass der 2. Vers der Gäyatri, der 3. der Tristubh, der 4. der Jagati, der 5. der Annstubh gleichkommt. Es ist immer noch unaufgeklärt, wie dabei verfahren wird und worin das Dhür-sein dieser Verse besteht (vgl. Şadv. br. II. 1—3). Der 1. Vers wird Şadv. br. II. 3.2 dem prana, der 2. dem cakşus, der 3. dem śrotra, der 4. der vac gleichgesetzt.

- <sup>13</sup>) Über den Gramam vgl. Maedonell-Keith, Vedic Index of Names, vol. I, S. 247; unserer Stelle nach kann also auch ein Brahmane Grāmaņī sein.
  - 14) Was jatam hier besagt, sehe ich nicht recht.
  - sajāta, Wortspiel mit dem vorhergehenden jatam?
  - Wegen deren grosser Silbenzahl.

### 96. Der Anfangsvers der Pavamāna-stotras stimmt nicht mit dem des korrespondierenden Sastra überein.

tad āhur: yad anyāni stotrāni stotriyapratipado 1), 'tha kasmāt pavamānā astotriyapratipada iti; sa brūyāt: prānā vai pavamānāh, prānā u pāvamānyas; tad yat pavamānān²) pāvamānībhir erānupratipadyeran, parānca eva prānān nirmrjyur iti; tān yad anusļubhānupratipadyante, vāg vā anusļub, vācy apāno niyato, vācaiva tad āpānam dadhāra. — tad āhur: aśantam iva vā etat stotram yat stotriyena³) nānupratipadyante³); kenaiṣām stotriyapratipado 'nitam bhavalīti; sa brūyād: vāg vā anusļub, vācy u rai sarrāni chandāmsi; yad āgneyam aindram pavamānam tenaiṣām stotriyapratipado 'nitam bhavati. — jayā ha vai nāmaite stomā yat pavamānāḥ, pavamānair vai devā asurān parānca eva jayanta āyams⁴); tad yat pavamānāḥ parānca eva bhavanti, yathā parān eva jayann iyāt, tādṛk tat; tān yad anusļubhānupratipadyante, vāg vā anusṭub, vāg u vai vācayitrī, vācā vā āha: prehi jayābhikrāma māpakramīr iti; sa yathā vācā brūyāt: prehi jayābhikrāma māpakramīr iti, tādṛk tat. (I. 275, 276)

Da sagt man: "Während die andern Stotras den (ersten) Stotravers (im korrespondierenden Sastra) als Anfang haben, weshalb haben die Pavamānas nicht diesen ersten Vers (im Sastra)?" 5). Da antworte man: "Die Pavamanas sind die Hauche und auch die (Verse) der Pavamānas sind die Hauche; wenn man nun nach den Pavamāna(stotra)s mit den (Versen) der Pavamānas (das Śastra) anfangen würde, so würden sie ohne zurückzukehren die Hauche austilgen. Indem man (aber) nach diesen (Pavamānas) (das korrespondierende Sastra) mit einem Anustubh-verse anfängt 5). — die Anustubh ist ja die Rede, in der Rede ist der Einhauch festgehalten — so stützt man durch die Rede (d. h. durch den Anustubh-vers) den Einhauch. — Da sagt man: "Nicht mit dem geweihten Wesen des Opfers, so zu sagen, verträgt sich dasjenige Stotra, dessen Anfangs-vers nicht auch derjenige des (korrespondierenden) Sastra ist. Wodurch wird es da erreicht, dass man (im Sastra) nicht von dem Anfangsverse dieser Pavamāna(stotra)s abweicht?" Da antworte man: "Die Anustubh ist die Rede, in der Rede (befinden sich) alle Versmaasse: dadurch dass der Payamāna dem Agni, dem Indra gilt 6), weicht man (im Sastra) nicht von dem Anfangsverse der Pavamanas

ab <sup>6</sup>). — Die Pavamāna-stomas tragen den Namen: "Sieg", durch die Pavamānas besiegten ja die Götter ohne zurückzukehren die Asuras; weil nun die Pavamānas nicht wiederkehren <sup>7</sup>), so ist das alsob jemand sieghaft vorwärts schritte. Indem man zu dem mit diesem (Pavamānas) korrespondierenden Sastra einen Anustubh(-vers) als Anfangsvers nimmt, — die Anustubh ist die Rede, die Rede aber ist es die reden macht, vermittelst der Rede (d. h. der Stimme) sagt man ja: "Geh' hin, siege, schreite auf (den Feind) zu, weiche nicht", so ist dies alsob man mit der Stimme sagte: "Geh' hin, siege, schreite auf (den Feind) zu, weiche nicht".

- 1) Man erwartet ein plur, neutr.
- 2) paramānāh.
- stotriyenanupratipad°.
- \*) Var.: āyus.
- b) Während das Sastra des Hotys immer mit demselben Verse anfängt, mit welchem die Sänger ihr Stotra eingeleitet haben (der Pratipad-vers, Anfangsvers), gilt dies nicht für die drei Pavamanastotras (Bahispavamana, madhyandina pavamana, ärbhava pavamana). Hier fängt das Sastra immer mit einem Anustubh-verse an (vgl. CH. SS. 233, 300, 355).
  - 6) Mir ist die Argumentation nicht deutlich.
- 2) Im Gegensatz zu den anderen Stotras, die nur aus drei Stotriya-versen bestehen, aus welchen durch Wiederholung ("Wiederkehr") die für den Stoma jedesmal erforderte Anzahl der Verse horgestellt wird.

# 97. Weshalb die Pavamānastotras "abwärts", die anderen "herwärts" sind.

devā vai paramānās 1), tāni 1) devānām stotrāņi, tāni devā anvāyattāḥ; prajāḥ pṛṣṭhokthāni, tāni prajānām stotrāṇi, tāni prajā anvāyattās; tad yat pavamānaiḥ parācīnair eva stuvate, tasmāt parāñico devāḥ: parān āditya eti parān candramāḥ parāñici nakṣatrāṇi parān aynir dahann ety; atha yasmāt pṛṣṭhokthaiḥ parācīnaiś cārvācīnaiś ca stuvate, tasmād u parācīś cārvācīś ca prajāḥ: parāñicaḥ prātaḥ prerate, te sāyam samāvartante; parāg retaḥ siktam, tad arvāk prajāŋate. — pṛthur ha vainyo divyān vrātyān papraccha:

yajñasya dhāma paramam guhā san nirmitam mahato 'ntarikṣāt | kasmād yanti paramānāh parāñcah kasmād ukthyāh punar abhyākanikratīti 2) || devā anyām 3) vartanim 3) adhvarasya mānuṣāsa upajīvanty anyām | tasmād yanti paramānāh parāñcas tasmād ukthyāh punar abhyākanikratīti 2)

ha pratyucuh, (I. 276, 277)

Die Pavamāna(stotra)s sind die Götter, es sind die Stotras der Götter, mit diesen stehen die Götter in Verbindung. Die Prythaund Uktha(stotra)s sind die Geschöpfe (d. h. die Menschen, auch "die Jungen"): es sind die Stotras der Geschöpfe, mit diesen stehen die Geschöpfe in Verbindung. Dadurch nun, dass die (Verse der) Pavamāna(stotra)s abgewandt (d. h. ohne Wiederkehr, ohne Wiederholung) gesungen werden, daher sind die Götter abgewandt: Sonne, Mond, Sterne, das brennende Feuer kehren nicht auf ihrer Bahn zurück. Dadurch aber, dass die (Verse der) Pṛṣṭha- und Uktha-(stotra)s sowohl abgewandt wie hergewandt sind (d. h. sowohl ohne Wiederholung als mit Wiederholung 4) gesungen werden), daher sind auch die Geschöpfe (d. h. die Jungen, das Vieh, die Kühe) abgewandt und hergewandt: morgens früh ziehen sie aus, abends kehren sie zurück 5); der Samen wird abwärts ausgegossen, aber er (d. h. das daraus entstandene Junge) wird herwärts (aus dem Mutterleib) geboren. -

Prthu, der Sohn des Vena, fragte (einst) die göttlichen Vrātyas 6):

"Des Opfers höchste Ordnung, die geheim ist, ist aus dem weiten Luftraum hergestellet; weshalb gehen die Pavamānas hinwärts? Weshalb ertönen die Ukthyas") aber rückwärts?"

#### Sie antworteten:

"Von einer anderen Spur des Opfers leben die Götter, Von einer anderen hinwiederum die Menschen: Deshalb gehen die Pavamānas hinwärts, Deshalb ertönen die Ukthyas aber rückwärts".

## Vgl. Pañc. br. VI. 8. 9 und VII. 2. 6.

- 1) pavamānā bloss die Hss.
- <sup>2</sup>) abhyakani/kwi/kratiti; hat man <sup>o</sup>kanikradatiti zu lesen?
- anyāmavartinim.
- \*) Die drei Stotriya-verse werden erst hinter einander, also abwärts, d. h. ohne Wiederholung, dann aber herwärts, d. h. wiederholt, gesungen.
  - \*) Sie ziehen aus: zur Weide; zurück: zum Dorfe.
  - ") Ähnlich Jaim, up. br. I. 10.7.
  - 7) ukthya ist hier wohl metri causa statt ukthāni (ukthastotraņi) verwendet.

#### 98. Weshalb der Brahmane rein sein soll.

yo rai derānām pātram veda, pātryah 1) svānām bhavati; brāhmaņo ha vāra derānām pātram; pātryah svānām bhavati ya eram veda; tad yathā ha vai śuddhena śucinā pātreņa pipāsanty, evam ha vāva devā 2) brāhmaņena suddhena śucinā pipāsanti; tasmād u ha brāhmaņena śuddhenaiva śucinā bubhuṣitaryam. (I. 282)

Wer das Trinkgefäss der Götter kennt, wird unter den Seinigen würdig an einem Mahle teilzunehmen. Der Brahmane nun ist das Trinkgefäss der Götter; wer solches weiss, der wird unter den Seinigen würdig an einem Mahle teilzunehmen. Wie man aus einem reinen lauteren Trinkgefässe zu trinken wünseht, so wünschen die Götter vermittelst eines reinen lauteren Brahmanen zu trinken. Deshalb soll der Brahmane danach trachten, rein und lauter zu sein.

- 1) Nur aus Pan. V. 1, 68 zu belegen (== patriya der TS)
- 2) deva.

## 99. Der Ursprung des Wortes "chandas" (Versmaass).

prajāpatir devān asrjata; tān mṛtyuḥ pāpmānvasrjyata; te devāḥ prajāpatim upetyābruvan: kasmā u no 'srsthā, mrtyum cen nah püpmänam anvavasraksyann üsitheli; tän abravīc: chandāṃsi saṃbhavata, tāni yathāyatanam pravišata; tato mrtyunā pāpmanā vyāvartsyatheti; vasavo yāyatrīm samabharams; tām te prārisams; tān sāchādayad; (rudrās tristubham samabharams; tām te prārisams; tān sāchādayad; ādityā jagatīm samabharams; tām te prāvišāms; tān sāchādayad) 1); viśve devā anustubham samabharams; tām te prāvišams; tān sāchādayat; sādhyāś cāptyāś cāticchandasam samabharams; tām te prāviśams; tān sāchādayat; savanāny evendrāgnī anuprāvisatām; tato vai tān mrtyuh pāpmā na nirajānāt; kuto hi tasya mrtyuh papmešisyate yam na nirjānāti; na hainam mrtyuh pāpmānuvindati ya evam veda; chandāmsi vāva tān mrtyoh pāpmano 'cchādayams; tad yad enāñ chandāmsi mṛtyoh pāpmano 'chādayams, tac chandasām chandastvam; chādayanty evainam chandāmsi mṛtyoh pāpmano ya evam veda; lad yena yena ha vai chandasaivamvid ārtvijyam karoti, tat tad eva sa tarhi prapanno bhavati; yena yena hy evainam chandasā kurvantam upavadati, tasmād āvṛścyate²); tasya haitasya naiva kā canārtir asti ya evam reda; ya evainam upavaduti, sa ārtim ārchati. (1. 283, 284)

Prajūpati erschuf die Geschöpfe; nach ihnen wurde (von ihm) der Tod, das böse Geschick erschaffen. Die Götter begaben sich zu Prajūpati und sprachen: "Zu welchem Zweck hast du uns erschaffen, wenn du die Absicht hattest, nach uns den Tod, das böse Geschick zu erschaffen?" Er sprach zu ihnen: "Stellet die Versmaasse zusammen, und begebt euch, jeder für sich in eure . Stelle da hinein; dann werdet ihr euch vom Tode, vom bösen Geschick befreien". Die Vasus stellten die Gäyatrī zusammen und traten in dieselbe ein; die schützte sie. Die Rudras stellten die Tristubh zusammen und traten in dieselbe ein; die schützte sie. Die Adityas stellten die Jagatī zusammen und traten in dieselbe

ein; die schützte sie. Die Visvedevas stellten die Anustubh zusammen und traten in dieselbe ein; die schützte sie. Die Sadhyas und Äptyas stellten das Aticchandas zusammen und traten in dasselbe ein; das schützte sie. Danach traten Indra und Agni in die Kelterungen ein. Da konnte der Tod, das böse Geschick, sie nicht entdecken. Wie wird der Tod, das böse Geschick, Macht über den haben, den er nicht entdecken kann? Wer solches weiss, den findet nicht der Tod, das böse Geschick. Die Versmaasse fürwahr waren es, die sie vor dem Tod, dem bösen Geschick geschützt hatten. Weil die Versmasse sie vor dem Tod, dem bösen Geschick, geschützt hatten (acchādayan), daher der Name chandas (Versmass). Es schützen vor dem Tod, dem bösen Geschick, die Versmaasse, wer solches weiss. Mit welchem Versmaasse immer er die Priesterfunktion verrichtet, darin ist er jedesmal eingetreten; denn mit welchem Versmaass immer er (der Priester) seine Funktion verrichtet, während ein anderer missbilligend über ihn redet, von diesem Versmansse wird er (der Verleumder) abgetrennt. Wer solches weiss, den trifft kein einziges Unglück; wer ihn aber verleumdet, der verfällt ins Unglück.

Vgl. Jaim. up. br. I. 18, das im Anfang mit diesem Stück übereinstimmt.

- 1) Die eingeklammerten Worte sind von mir ergänzt.
- 2) aprochyate, aproyate.

### 100. Die Bedeutung der Anustubh.

atha hāhīnasam 1) āśratthim keśi dārbhyah keśinah 2) sātyakāminah 2) purodhāyā aparurodha; sa hi sthaviralaro 'hīnā āsa, kumāratarah keśi; sa hovācā 3): 'm 3) keśin 3), kim me vidvān rājanyam upāhṛthā iti; sa hovāca 4): dahed 4) anuṣṭubham eva sarvāṇi chandāṃsy upāsmahe brhatīm pašūn yajnam svargam lokam iti; tam hāsram 5) riveda 5); sa ha krpayām cakre; tam hovāca: mā krpayathā; yadi rājanyakāmyā kṛpayasa, eṣa te rājanyo; 'pi vai vayam anyam rājanyam eşişyamahu 6) ili; sa hovāca: naitat kešin rājanyakāmyā, brahmacaryam eva vai mā 7) tad anusmṛtyāsraṃ 8) avidac 8); cacāra vai brahmacaryam; upacarasam vāvedam asrņma 9), yad ayam iyatkumārako 'bhiredayata 10) ity; evam evaitad anusumsmrtyāsram 11) avidad 11) iti; sa yad anuştubham sarvāni chandāmsy 12) uvācāstāksarā 12) gāyatry ekādusākṣurā triṣṭub dvādasākṣarā jagatī vāy iti yujāāyajāīyasya nidhanam, tad dvātrimšad; dvātrimšadaksarānustub; etad anustubham sarvāņi chandāņsy uvāca; bṛhatīṃ paśūn iti: yā vā anuṣṭup sā brhatī; caluspātsu vā cṣā paśuṣūpahitesu brhaty abhavad; yajñam

iti; yo hy eva paśumān bhavati, taṃ yajña upanamati; svargaṃ lokam iti; bṛhatī hy eva svargalokaḥ. (I. 285)

Keśin Dārbhya wusste dem Ahīnas Āśvatthi 13) die Purohitafunktion bei (dem Kṣatriya) Keśin Sātyakāmin zu entwenden 14). Von diesen beiden nun war Ahīnas der ältere, Kesin der jüngere. Der (nl. Ahīnas) sprach: "Hé, Keśin, durch welches Wissen hast du mir den Ksatriya entwendet?" Dieser antwortete: "Nun, ich erkenne die Anustubh als alle Versmaasse, die Brhatī als das Vieh, das Opfer, den Himmelsraum". Da brach er in Tränen aus und er trauerte. Da sagte er (Keśin) zu ihm (Ahīnas): "Trauere nicht; wenn du trauerst im Verlangen nach einem Ksatriya, ich lasse dir den Ksatriya; wir werden uns einen anderen Ksatriya suchen". Der (andere) sagte 15): "Nicht, Kesin, durch das Verlangen nach einem Ksatriya, sondern denkend an das Vedastudium bin ich in Tränen ausgebrochen. Ich habe das Vedastudium getrieben; wir haben dieses.... gehört, dass ein so junger Mensch etwas derartiges verspricht. Das bedenkend bin ich in Tränen ausgebrochen". - (Was das anbetrifft,) dass er die Anustubh für alle Versmaasse erklärt hatte: die Gāyatrī ist acht-, die Tristubh ist elf-, die Jagatī ist zwölfsilbig, das Wort "Rede" ist das Schlussstück des Yajnāyajnīya: das macht zusammen 32; und 32silbig ist die Anustubh; so erklärte er die Anustubh als gleichwertig mit allen Versmaassen. (Was seine Äusserung anbetrifft:) die Brhatī (erkenne ich) als das Vieh": die Brhatī ist dasselbe wie die Anustubh; als zu ihr (d. h. zur Anustubh) die vierfüssigen Tiere hinzugefügt waren <sup>16</sup>), entstand daraus die Brhatī. (Was seine Äusserung anbetrifft:) "die Brhatī (erkenne ich) als das Opfer" (darin hatte er ebenfalls Recht): wer reich an Vieh ist, dem wendet sich ja das Opfer zu; (und was seine Ausserung anbetrifft:) "die Brhatī (erkenne ich) als den Himmelsraum": die Brhatī ist ja der Himmelsraum <sup>17</sup>).

- 1) hahināsam die Hss., vgl. aber n°. 168 init.
- 2) kesina sätyakaminā; viell. zu l. sātyakāmeļ.
- \*) hovácánikesam; zu am vergl. nº. 95, 169, 193.
- \*) Sehr unsicher: hovacadahed und hovacadahed die Hss.; steckt in dahed: daha + id, daha als Partikel aus Panini bekannt?
  - \*) ? hūsṛṃviveda, hūsrammimeda die Hss.
  - \*) e(ai)ṣi(śi)ṣyāmahā.
  - \*) ma
  - \*) °smrtyamsam (var. sram) avidac.
  - ") asruma, asruma.
  - 10) (a)bhivedata.
- 11) ° smṛlyāmsramavi".
- 12) chandanisivaca°.
- 13) Ahīnas Āsvatthi (vgl. den Index) kommt auch TBr. III. 10.9.10 vor: áhina hásvatthyah savitrám vidám cakāra (falsch Macdonell-Keith, Vedic Index of Names

and Subjects, vol. I, p. 51). Ich erkenne diesen Namen jetzt auch in Baudh. pi. sü. 13: 8. 19, z. 1: evum u hāhāhinā ūšvatthyāyanas (?) tam ho evam cakve und Hir. pi. su. I. 10: 42.10: evam u haivam asvatthyam cakvas: tasyo haiveta ūhīnāhityanāh.

- <sup>14</sup>) Man erwartet vielmehr, da Keśin Darbhya sonst der König der Pañcalas ist, dass die beiden rivalisierenden Brahmanen sind: Ahmas Aśvatthi und Keśin Satyakami.
- <sup>18</sup>) Die Übersetzung des Folgenden ist nur ein Versuch; der Sinn der Worte ist vielfach dunkel.
  - 16) Vgl. nº. 19 zu Anf.
  - <sup>17</sup>) Gewöhnlich wird das Brhatsaman dem svargaloka gleichgestellt.

## 101. Wie die Versmaasse des Mittaglobes zustande kamen.

chandāmsi vad imām llokān vyabhajante-, 'mam eva lokam gāyatry abhajatā-, 'ntariksam tristub, amum jagatī; brahma vai yāyatrī, ksatram tristub, vid jagati; seyum tristub asminn antarikse nālam 1) anenotpādanenārāranyata 1); semām gāyatrīm prān abhyavidhyat; tām abhyatapat; tasyā abibhed: āyatanam ma upaharisyata iti; tām abravīn: namas te 'stu, kimkāmā mām abhividhyasīti; pradānam me prayacchety abravit; tasyai dve astāksare pade prāyacchat; sāmūm jagatīm upapalyāyata; tām abhyavidhyat; tām abhyatapat; tasyā abibled: āvatanam mu upaharisyala iti; tām abravīn: namas le 'stu; kimkāmā mām abhividhyasīti; pradānam me prayacchety abravīt; tasyai dvādaśāksaram padam prāyacchat; semām eva gāyatrīm punar upapalyāyata; tām abravīd: yat te pradānam prādām²), kim³) anv³) evecchasīti 3); sarvam era 4) ma 4) ātmānam 4) prayacchety abravīd; atha kim 5) mama 5) bhavisyatiti; samānam nāv annādyam bhavisyati, puras tvā dhāsya iti; tatheti; tām puro 'dhatta; tasyai sarvam ātmānam prāyacchat; tad yad gāyatrī sarvam ātmānam prāyacchat, tasmād brāhmanah sarvenātmanā ksatriyam abhyety 6); atho 6) yaj jagati na sarvam ivātmānam prāyacchat, tasmād u ksatrād vid upakrāmam iva carati; yam yam eva tam qayatri ca jagati ca samprayacchatām, saivaisā brhaty abhavat; tasmād brhatyai trīņi cūstāksarāni padāni dvādašāksaram ca; saisā gāyatrī prathamato yujyata: uccā te jātam andhasety; eṣā purohitāvasāne 7); rindate purodhām vā purodhāmātram 8) vā ya evam vedā-; 'tha brhaty, atha tristup; tad etad brahmanā ca kṣatrena cobhayato 'nnādyam parigrhītam; brahmanā ca ha rā enam kṣatrena cobhayato 'nnādyam parigrhītam upatisthate ya evam veda; tasmād brāhmanena ksatriyāya na drogdharyam, na ksatriyena brāhmanāya; samānam hy enayor annādyam; tasmād yad brāhmaņo mahad ira gacchati, kṣatriyam eva sa tasyānnādyasya dritīyam goptārum icchati; yat kṣatriyo, brāhmaṇam u eva; rindale kşatriyan bharlāran ya evan veda. (I. 286, 287).

Als die Versmasse diese Räume unter sich verteilten, erhielt die Gavatri diesen Raum (d. h. die Erde), die Tristubh den Luftraum, die Jagatī jenen (Raum, d. h. den Himmel). Die Gavatrī ist der Priesterstand, die Tristubh der Baronenstand, die Jagati der Handwerkerstand. Die Tristubh im Luftraum nun freute sich nicht besonders über dieses Resultat. Sie schoss von vorne auf die Gāvatrī und machte es ihr heiss. Diese (nl. Gāvatrī) fürchtete sich. dass jene ihr den ihr zukommenden Verbleib entreissen möchte und sprach zu ihr: "Verbeugung sei dir! Was begehrest du von mir, dass du auf mich schiessest?" "Verschenke mir eine Gabe", so sagte sie. Ihr gab sie (die Gavatri) zwei achtsilbige Versviertel. Darauf wendete sie (Tristubh) sich zu der Jagatī, Sie schoss auf sie und machte es ihr heiss. Diese (nl. Jagatī) fürchtete sich, dass jene ihr den ihr zukommenden Verbleib entreissen möchte und sprach zu ihr: "Verbeugung sei dir! Was begehrest du von mir, dass du auf mich schiessest?" "Verschenke mir eine Gabe", sagte sie. Ihr gab sie (die Jagatī) ein zwölfsilbiges Versviertel. Da wendete sie (die Tristubh) sich wieder zu ihr (zur Gāyatrī nl.); diese sagte: "Da ich dir eine Gabe verschenkt habe, was begehrest du noch von mir?" "Verschenke mir dein ganzes Selbst", so sagte sie. "Was wird dann aber mir verbleiben?" "Wir beide werden gemeinschaftliche Nahrung haben, und ich werde dich voranstellen". "Gut". Sie stellte sie voran and sie übergab ihr ihr ganzes Selbst. Weil nun die Gavatri ihr ganzes Selbst gegeben hatte, deshalb begibt sich der Brahmane (dem ja die Gavatrī gleichgestellt ist) mit seinem ganzen Selbst zum Baronen (dem die Tristubh gleichgestellt ist), da aber die Jagatī nicht ihr ganzes Selbst gegeben hatte, deshalb pflegt der Handwerkerstand (dem die Jagati gleichgestellt wird) vom Baronenstand zu entweichen. Derjenige Teil nun, den die Gävatri und die Jagati (der Tristubh) abgetreten hatten, daraus wurde die Brhatī; deshalb umfasst die Brhatī drei achtsilbige Versviertel und ein zwölfsilbiges. Die Gäyatrī nun wird zuerst verwendet 9) (nl. der Vers): uccā te jātam andhasā;....<sup>10</sup>) Eine Stellung als Purohita 11) oder die Fülle einer Purohita-stellung bekommt, wer solches weiss. Dann (d. h. an 2. Stelle, wird) die Brhatī (verwendet); dann (an 3. Stelle) die Tristubh. So wird die Nahrung vom Priester- und Baronenstand beiderseitig ergriffen. Die vom Priester- und Baronenstand beiderseitig ergriffene Nahrung fällt dem zu, der solches weiss. Deshalb soll weder der Priester den Baronen, noch der Baron den Priester betrügen, denn sie haben gemeinschaftliche Nahrung. Deshalb auch wünscht, wenn dem Priester etwas Wichtiges zufällt, dieser den Baronen als zweiten Behüter

seiner Nahrung, wenn dem Baronen (etwas zufüllt), dann dieser den Priester. Es findet einen Baronen als seinen Behüter, wer solches weiss.

- 1) Eine Notbehelfkonjektur! nalanennupädanenä° die Hss.
- 2) Von mir ergänzt.
- 2) kimunvevecchao.
- \*) evamālmānam.
- 5) kimuma.
- Versuchsweise so ergänzt: °ksatriyamiyatho die Hss.
- 7) Var.: °rasane, wohl verdorben; ich habe die Stelle nicht übersetzen können.
- <sup>8</sup>) purodhamātram.
- °) Es ist die Rede vom mādhyandina pavamāna, in welchem die Versmasse Gäyatrī, Brhatī und Tristubh auftreten.
  - 10) Vgl. Bem. 7.
- <sup>11</sup>) Man erinnere sich, dass vorher der Gäyatrī zugesagt werden war, dass sie vorangestellt sein würde: vorangestellt werden = eine Purohita-stellung bekommen.

# 102. Der Raub des Soma: wie die Versmaasse ihren jetztigen Umfang bekommen haben.

caturakşarani ha va agre chandamsy asur ayajnavahany; atha hendrasya tridive soma āsa; tam hūgnayo gandharvā jugupur: eta eva dhişnyās; ta u evāśīviṣāh; sa hiranmayyoh kuśyor āsa; te ha sma nimeṣamātram abhi sampatatas; tānīmāni chandāmsy abruvan: somam āharāma, yajīnam tanavāmahā iti; sā jagatī prathamodapatad ojişthā balişthā bhūyişthā vīryavattamā manyamānā; tasyai paretāyai somapālās trīny akṣarāny avindanta; saikākṣarā punar āgacchad dīkṣām ca pasūms cāharantī; tasmād ya eva pasumān bhavati, tam dīkṣopanāmukā-; 'tha triṣtub udapatat; tasyai paretāyai somapālā ekam akşaram avindanta; sū tryakşarā punar āgacchat tapas ca dakşinās cāharantī; tasmāt -tristubho loke dakşinā nīyante; tasmād u tam eva tapas tapyamānam 1) manyante 1) yo dadad; atha gāyatry udapatat; tām anuştum mātā pratyanvaiksata 2); tasmān mātā putram janam yantam pratyanvīkseta: jīvann āharann āgaccheti; sā nānaiva hastābhyām savane samagrinād imāni cānayor aksarāni mukhenaikam savanam: saha sarvenaiva yajñenāgacchat; tad etad āhur: dhītam ira vai trtīyasavanam; mukhena hi tad āharad iti; sā somam āhrtyābravīd ime itare chandasī: ā vā aham imam somam ahārşam; etam, yajñam tanavā iti; te abrūtām: vivrhe 3) vā āvam svo, na tasmā alam iti; saitad gāyatrī prātahsavanam upayunjānābravīd: aham vā idam vaksyāmīti; tad avahat; tat samasthāpayat; tasmād gāyatram prātahsavanam ity ākhyāyate; saitam mādhyandinam savanam upāyunkta; tasyai treena krtam āsīd, atha tristub bhīyamānāmanyata; sābravīd: apy aham aimīty; api 4) hīty 4) abravīd; aham te vaksyāmi tvam tu bruvāneti; tām tribhir akşarair upaparait; saitat tristub

ekādaśākṣarā bhūtvā mādhyandinam savanam avahat; tat samasthāpayat; sā yat tristubham abravīd: aham te vaksyāmi tvam tu bruvāneti, tasmāt traistubham mādhyandinam savanam ity ākhyāyate; saitat trtīyasavanam upāyunkta; tasyai trcena krtam āsid, atha jagatī hīyamānāmanyata; sābravīd: apy aham aimīty; api 4) hīty 4) abravīd, aham te raksyāmi tram tu bruvāņeti; tām ekenāksarenopaparait; saitaj jagatī drādašāksarā bhūtrā trtīyasavanam arahat; tat samasthāpayat; sā yaj jagatīm abravīd: aham te vaksyāmi tram tu bruvāneti, tasmāj jāgatam trtīyasaranam ity ākhyāyate. — gāyatrī vai prātaķsaranam rahati, gūyatrī mādhyandinam saranam, gūyatrī trtīyasavanam; sa ya etad evam reda: gāyatrī prātahsavanam vahati qāyatrī mūdhyandinam saranam qāyatrī trtīyasarunam ity, ūjarasam hāsya yaśah kīrtir na vyeti; tad u hovācāruņir: yāyatrīm vā aham sarvāni sarvanāni vahantīm reda; tasmān mājarasam yasah kīrtir na nyetīty; ājarasam hairāsya yaśah kīrtir na vyeti ya eram redu. (I. 287 - 289)

Zu Anfang waren die Versmasse 5), viersilbig und nicht das Opfer (zu den Göttern) führend. Nun befand sich der Soma in dem dritten Himmel des Indra; den bewachten die Feuer, die Gandharven, die Dhisnyas; das sind (nach andern) auch die giftigen Schlangen. Er befand sich in zwei goldnen Schüsseln 6); diese pflegten in einem Augenwink (bei jeder fremden Berührung) zusammenzuklappen. Da sagten die Versmasse: "Lasst uns den Soma herbeiholen und das Opfer vollziehen". Zuerst flog die Jagatī empor, da sie sich für die mächtigste, die stärkste, bedeutendste, kräftigste hielt. Als sie herbeigekommen war, raubten die Hüter des Soma drei ihrer Silben; einsilbig kehrte sie zurück, die Soma-weihe und das Vieh mit sich führend. Deshalb pflegt sich die Weihe zum Soma-opfer bei demjenigen einzustellen, der reich an Vieh ist 7). — Darauf flog die Tristubh empor. Als sie herbeigekommen war, raubten die Hüter des Soma eine von ihren Silben; dreisilbig kehrte sie zurück, die Askese und die Daksinā(-kühe) mit sich führend. Deshalb werden die zum Opferlohn bestimmten Kühe an der Stelle der Tristubh 8) herbeigeführt (und den Opferpriestern verschenkt). Deshalb auch hält man ihn für Askese treibend, der (Opferlohn) gibt. — Darauf flog die Gayatrī empor. Ihr blickte ihre Mutter, die Anustubh 9), nach; deshalb soll eine Mutter ihrem Sohn, wenn dieser sich in die Fremde (auf Beute) begibt, nachblicken (und sagen): "Komm' lebendig zurück, (Beute) herbeibringend". Sie packte gesondert in ihren zwei Klauen zwei Savanas und die (geraubten) Silben der beiden anderen, und im Munde ein Savana: so kehrte sie mit dem ganzen Opfer zurück. Man

sagt denn auch: "Ausgesogen ist das dritte Savana, denn sie brachte es im Munde herbei" 10). Als sie den Soma herbeigeholt hatte, sagte sie zu den beiden anderen Versmassen". Ich habe hier den Soma herbeigebracht; kommt, ich will das Opfer vollführen". Die beiden sagten: "Wir beiden sind verstümmelt, wir sind dieser (Sache) nicht gewachsen". Die Gavatri aber, die Frühkelterung ins Werk setzend, sagte: "Ich werde jetzt (das Opfer) führen". Sie führte es und brachte (die Frühkelterung) zum Abschluss. Darum heisst die Frühkelterung gavatri-artig. Sie setzte nun die Mittagkelterung ins Werk und hatte (einen Teil davon) mit dem (ersten) Tristichon 11) abgetan, da achtete sich die Tristubh zurückgestellt und sprach: "Auch ich komme herbei". "So komm' auch du", sagte sie (nl. Gāyatrī), "ich werde dir (die Kelterung) führen. indem ich aber mich nach dir benenne". Sie kam mit den (noch in ihrem Besitz seienden) drei Silben zu ihr und so zur elfsilbigen Tristubh geworden 12), führte sie (nl. die Gayatrī) die Mittagkelterung (zu den Göttern) und brachte sie zum Abschluss. Weil sie zur Tristubh gesagt hatte: "Ich werde dir führen, indem ich aber mich nach dir benenne", deshalb heisst die Mittagkelterung tristubhartig. Sie (die Gāyatrī) setzte nun die dritte Kelterung ins Werk und hatte davon mit dem (ersten) Tristichon 11) abgetan, da achtete sich die Jagatī zurückgestellt und sprach: "Auch ich komme herbei". "So komm' auch du", sagte sie, "ich werde dir (die Kelterung) führen, indem ich aber mich nach dir benenne". Sie kam mit der einen (noch in ihrem Besitz seienden) Silbe zu ihr und so zur zwölfsilbigen Jagatī geworden 13), führte sie (nl. die Gāvatrī) die dritte Kelterung (zu den Göttern) und brachte sie zum Abschluss. Weil sie zur Jagatī gesagt hatte: "Ich werde dir führen, indem ich aber mich nach dir benenne", deshalb heisst die dritte Kelterung jagatī-artig. — Die Gāyatrī führt die Morgenkelterung, die Gāyatrī die Mittagkelterung, die Gavatri die dritte Kelterung. Wer solches weiss, von dem weicht bis ins hohe Alter der Ruhm, das Ansehen, nicht. Darüber sagte (einst) Aruni: "Ich weiss, dass die Gayatrī alle Kelterungen führt; deshalb weicht von mir bis ins hohe Alter der Ruhm, das Ansehen, nicht". Wer solches weiss, von dem weicht bis ins hohe Alter der Ruhm, das Ansehen, nicht.

Vgl. Pañc. br. VIII. 4; Śat. br. IV. 3.2. 7—9; III. 6.2.9; TS. VI. 1.6.1—5; Ait. br. III. 25—28; Kāṭh. XXIII. 10; Maitr. S. III. 7.3.

<sup>1)</sup> tapāmmanyante.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) pretyanvaikșata.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Unbelegtes Wort, auch I. 305: viv<sub>i</sub>ha eva kakup, viv<sub>i</sub>ha eva tat prāṇaṇ dadhāti; vgl. aber vibarha.

- ") apīhīty.
- \*) NI. Gayatri, Tristubh und Jagati.
- y) Vgl. Eggeling in S.B.E. XXVI, S. 150 and Jaim. up. br. I. 56.1 (kusyau = kapāle).
- 7) Dieser ist wegen der grossen zu verschenkenden Anzahl von Kühen an erster Stelle befähigt ein Soma-opfer zu verrichten.
- \*) Weil nach dem Mādhy, pavamāna, dessen letzte Verse Tristubhs sind, die Dukṣiṇās gegeben werden (CH. §§ 178, 191), vgl. Paŭe, br. VII. 3. 1.
  - ") Wie ist es zu begreifen, dass Anustubh die Mutter der Gayatrī ist?
- <sup>10</sup>) Zur dritten Kelterung wird der Soma aus den sehon gekelterten Somaschossen gepresst.
  - 11) Das 1. Tristichon sowohl des Mādhy, payamāna wie des Ārbhaya ist ganatrum.
- Die ursprünglich viersilbige Gäyatri hatte sich die drei Silben der Jagati und die eine der Tristubh angeeignet, sie hatte also jetzt acht Silben und bekam elf (soviele Silben hat der Pada der Tristubh).
- <sup>13</sup>) Die Gāyatrī war als Tristubh elfsilbig geworden und wurde nun durch die eine hinzukommende Silbe als Jagatī zwölfsilbig (die Jagatī hat vier Padas zu zwölf Silben).

## 103. Soll das Rathantara oder das Brhat verwendet werden?

้ rathantarasāmnā yaṣtavyā3m brhatsāmnā3 iti mīmāmsante; rathanhāhuh sāvayasā; idam rathantaram, idam vidma; tarasāmneti ko viditād aviditam upeyād; yathā ha vai kūpasya khātasya gambhīrasya paras tamisram iva dadrša 1), evam ha vai šašvat parastād antarikṣasyāsau lokas, tat kas tad veda yadi tatrāsti vā na vā-; 'dhy u ha vai śaśvad asminn eva loke 'sau loka: itahpradānād dhy asau loko jīvati; yā hīta āhutayo gacchanti, tā asau loka upajīvati; sa yo'pi dasa krtvo yajeta, rathantarasāmnaiva yajeteti. — brhatsāmnā yastavyam ity āhur ārunīsātyayajñayo; 'do brhat; tad ada utkrāntam upahatapāpmam svovasīyasam nādhisthīvanti nādhicaranti nādhyāsate; bahur imam lokam apavadati, bahur avamamsata 2), ubhāv asmin jīvatah punyakre ca pāpakre cā-; 'thāda utkrāntam upahatapāpmam śvovasīyasam, nāmusmin pāpakrj jīvaty; adhy u ha vai sasvad amuşminn eva loke 'yam loko; 'mutahpradanād dhy ayam loko jīvati; yā hy amuto vrstih pradīyate, tām ayam loka upajīvati; sa vo 'ni dasa krtvo yajeta, brhatsāmnaiva yajetety. — ubhayasāmnā yaştaryam iti ha smāha śātyāyanir, etayor ubhayoh kāmayor upāptyai; tatheti tāv ubhau kāmāv upāpnotīti. (I. 291)

"Soll man (in der Soma-feier) die Rathantara- oder die Brhatsingweise (zum 1. Prethastotra) anwenden?" so überlegt man. "Die Rathantara-singweise", sagen die Sāvayasas. "Das Rathantara ist dieses (d. h. diese Welt, die Erde); dieses kennen wir; wer wird (mit Übergehung des Bekannten) vom Bekannten zum Unbekannten gehen?" Wie von einem gegrabenen tiefen Brunnen das Jenseitige <sup>8</sup>) wie Finsternis aussieht, so befindet sich gewiss jener Raum jenseits des Luftraums, wer weiss also darüber, ob er sich dort be-

findet oder nicht? Auch sonst steht gewiss jener Raum hinter diesem Raume zurück 4), denn jener Raum lebt von dem, was aus diese m gespendet wird: von den Opferspenden, die von hier (d. h. von der Erde aufwärts) gehen, lebt ja jener Raum (d. h. die Götter in iener Welt). Wollte er auch zehnmahl opfern, so opfere er nur mit dem Rathantara. - Āruni und die Sātyayajnis sagen: .. Man soll die Brhat-singweise (zum 1. Prsthastotra) verwenden. Das Brhat ist jenes (d. h. jener Raum, der Himmel); auf jenem hoch erhobenen von Bösem befreiten, Tag für Tag in Wohlstand zunehmenden (Raume) speit man nicht, wandelt man nicht, sitzt man nicht. Viele schmähen diesen Raum (d. h. die Erde), viele verachten ihn, und beide, sowohl der Gute wie der Böse, leben in ihm: jener Raum dagegen ist hoch erhoben, von Bösem befreit, Tag für Tag in Wohlfahrt zunehmend: in jenem lebt kein Böser. Auch sonst steht gewiss dieser Raum (die Erde) hinter jenem Raume zurück, denn dieser Raum lebt von dem, was aus jenem gespendet wird: von dem Regen, der von dort oben gespendet wird, lebt ja dieser Raum (d. h. die Menschen). Wollte er auch zehnmahl opfern, so opfere er nur mit dem Brhat. - "Man soll im Opfer die beiden Singweisen anwenden" 5), so pflegte Satyavani zu sagen, "um die Erfüllung dieser beiden Wünsche zu erreichen. So 6) erreicht er die Erfüllung dieser beiden Wünsche".

- 1) dadarša, darša.
- 2) avamonsata; ist mansate ein nach Analogie des s-Aorists gebildetes Präsens?
- <sup>2</sup>) puras.
- ') Ich bin über adhi nicht ganz sicher. An und für sich betrachtet scheint der Satz: adhy asmin loke 'sau lokah vielmehr zu besagen: "Jener Raum ist mehr wert als dieser". Sind vielleicht die Sätze: adhy u ha vai sasvad asminn eva loke 'sau lokah und der weiter folgende: adhy u ha vai sasvad amuşminn eva loke 'yanı lokah in unseren Hss. verwechselt worden?
- 5) In diesem Falle nimmt man zum 1. Prsthastotra entweder Brhat oder Rathantara, und wird Rathantara oder Brhat in einem Pavamāna-stotra (mādhy. oder ārbh.) verwendet.
  - 5) Ist iti nach tathā zu tilgen?

# 104. Die Stimmen der Tiere sind in Übereinstimmung mit Rathantara und Brhat.

bṛhadrathantare vā asṛjyetām; tad anu paśavo 'sṛjyanta: ye rāthantarā āsan, rathantaram te 'nv asṛjyanta; ye bārhatā, bṛhat te; tān samad avindat; tad vyavabhindānam atiṣṭhat; te abrūtām: ittham ced vai bhaviṣyāvo, na vai tarhi śakṣyāvaḥ prajā bhartum; hanta rūpāṇi vyatiṣajāvahā iti; te rūpāṇi vyatiṣajetām: yā rāthantarī vāg āsīt, bārhatān sa paśūn āviśad; yā bārhatī, rāthantarān sā; gaur rai rāthantarī nīcīva nyubjitā 1); sā bārhatīm vācam vadati bhā iti

parācīm evā-; 'vir vai rāthantarīm vācam vadati krandenā-; 'jā vai bārhaty ūrdhvevākrāntā; sā rāthantarīm vācam vadati makkāreņa 2); te puruṣe 3) na 3) samapādayetām; te abrūtām: ubhe imam āriśāveti; tatheti; tam ubhe āviśatām; tasmāt puruṣa ubhayīm 4) vācam radati yā ca rāthantarī yā ca bārhatī; te ye rāthantarāḥ paśavo, rāthantarīm asya te vācam paśyanta upatiṣṭhante; ye bārhatā, bārhatīm te; puruṣo vai bṛhadrathantarayoḥ saṃkrośaḥ; sa ya etad eram veda puruṣo bṛhadrathantarayoḥ saṃkrośa ity, ubhe hāsmin paśavaḥ saṃkrośante ye ca rāthantarā ye ca bārhatāḥ; sa yo ha sa bṛhadrathantarayoḥ saṃkrośah. (I. 294, 295)

Rathantara und Brhat 6) wurden erschaffen; nach deren Erschaffung wurden die Tiere (das Vieh) erschaffen: die Rathantara-tiere nach dem Rathantara, die Brhat-tiere nach dem Brhat 7). Unter diesen (nl. den Tieren) entstand Uneinigkeit; das stand da, sich entzweiend 8). Die beiden (R. und Br.) sagten: "Wenn es uns so ergehen wird, so werden wir die Geschöpfe nicht erhalten können". Wohlan, lasst uns unsere Abzeichen umtauschen". Die tauschten ihre Abzeichen um. Die Rathantara-stimme drang in die Brhattiere, die Brhatstimme in die Rathantara-tiere ein. Die Kuh ist ein Rathantaratier 9), da sie so zu sagen nach unten gekehrt ist (durch die Haltung des Kopfes?). Sie lässt die Brhat-stimme hinwarts 10) ertönen: bhāh. Das Schaf lässt die Brhat-stimme ertönen durch ihr Meckern; die Ziege ist ein Brhat-tier, da sie so zu sagen nach oben gewendet ist (durch die Haltung des Kopfes?). Sie lässt die Rathantara-stimme ertönen durch ihr Geblök. Inbezug auf den Menschen konnten sie (nl. Rath. und Brhat) sich nicht einigen. Da sagten sie: "Lasst uns beiden in ihn eintreten". "Gut". In ihn traten sie ein; deshalb lässt der Mensch die beiden Stimmen ertönen, sowohl die Rathantara- als die Brhat-stimme. Die Rathantara-tiere, seine Rathantara-stimme bemerkend, nähern sich ihm, und die Brhat-tiere, seine Brhat-stimme bemerkend. In dem Menschen fürwahr schreien zusammen die Rathantara- und Brhat-stimmen. Wer solches weiss: "In dem Menschen schreien zusammen die Rathantara- und die Brhat-stimmen", bei dem schreien die beiden Arten von Tieren, sowohl die Rathantara- als die Brhat-tiere 11).

<sup>1)</sup> So meine Konjektur für nnubditā.

²) makkakāreņa, mārkkareņa.

<sup>3)</sup> puruseņa.

<sup>&</sup>quot;) uvaibham

<sup>\*)</sup> vedadaivamvido. Ich bezweiste ob der letzte Satz, den ich nicht übersetzen kann, richtig überliefert ist.

<sup>5)</sup> Zur Reihenfolge vgl. Bem. 1 zu n°. 25.

- 7) Ich kenne ausser Jaim. br. (vgl. noch oben n°. 25 und unten n°. 106) nur zwei Stellen, wo Ähnliches über diese Einteilung des Viehs zu finden ist: Paŭe. br. VII. 9. 6, wo die rathantara- und brhat-tiere bloss erwähnt werden, und Pañe. br. X. 2. 5—6: triere ca trinavas ca rāthantarau; 'tāv ajas cāsvas cānvasrjyetām; tasmāt tau rāthantarau prācīnam pradhānutah; pañcadasas caikaviņisas ca bārhatau; tau gaus cāvis cānvasrjyetām; tasmāt tau bārhatam prācīnam bhāskurutah. In bhāskaroti ist wohl unser bhāh (s. im Verfolg) enthalten. Die Pañcaviņisa-stelle zu übersetzen wage ich nicht.
  - \*) Wie ist dieser Passus zu verstehen?
  - <sup>9</sup>) Man behalte im Auge, das Rathantara die Erde, Brhat der Himmel ist.
  - D. h. "ohne Wiederholung?" anders also als z. B. der Esel.
  - 11) Sodass er beide bekommt oder behält.

#### 105. Der Umfang des Prastāva bei Rathantara und Brhat.

āruņim ha yāntam udīcyāḥ pariprajighyur 1): āruna āruņe, kiyatā bṛhadrathantare prajāḥ prajanayataḥ, kiyatā devayaśasam ānaśāte iti; tat dha na pratyuvāca; vedāham etad yan me brahma lipsadhve 2); tad 3) v evāham yuṣmākam na vakṣyāmīti; tam u hāntevāsina īkṣām cakrire: 'medhayedam ittham pratyavocad, anavagatam 4) aha 4) svid asyābhūd; dhantainam pṛcchāma iti; tam kocur: yat pratyavakṣyaḥ, katham pratyavakṣya iti; sa hovāca: yad aṣṭākṣareṇa prathamasyā rcaḥ prastauty, aṣṭāśaphāms tena paśūn prajanayato; yad dvyakṣarenottarayor, dvipadas tena; nidhanenaiva devayaśasam ānaśāte iti pratyavakṣyam yat pratyavakṣyam iti. (I. 296)

Als Āruni fortgehen wollte, kamen die Nördlichen von allen Seiten auf ihn zu gelaufen (mit der Frage): "Aruni, Aruni, durch welche Macht erzeugen Rathantara und Brhat die Geschöpfe?" Durch welche haben sie den Ruhm der Götter inne?" Er beantwortete ihre Frage nicht, (sondern sagte): "Ich weiss, dass ihr meine göttliche Kenntnis zu erstreben sucht; dies werde ich euch aber nicht sagen". Seine in seiner Wohnung weilenden Schüler dachten über ihn: "Durch Mangel an Einsicht hat er dies so geantwortet; er hat es eben nicht gewusst. Wohlan, wir wollen ihn fragen". Da sagten sie zu ihm: "Wenn du geantwortet hättest, wie würdest du geantwortet haben?" Er sagte: "Dadurch dass er (d. h. der Sänger) die acht Silben der ersten Strophe als Prastava verwendet, erzeugen die beiden die achthufigen Tiere. Dadurch dass er vom zweiten und dritten Verse zwei Silben als Prastava nimmt, (erzeugen sie) die zweifüssigen (Wesen). Durch das Schlussstück haben die beiden den Ruhm der Götter inne; so würde ich geantwortet haben, wenn ich geantwortet hätte".

Vgl. Pañc. br. VII. 7., 1—2 und oben, n°. 31.

<sup>&#</sup>x27;)  $pariv_{ij}ighnyur$ . Vielleicht ist die Form von dem von Pischel (KZ. XLI, S. 179) behandelten Wurzel gha (= ga) herzuleiten.

- 2) lipsadhvam.
- \*) yad.
- \*) anavagatamamaha.

#### 106. Eine Eigentümlichkeit des Prastāva von Rathantara und Brhat.

yo vai brhadrathanturayor devahūtī veda, yanty asya devā havam; .ūrdhvā vai rathantarasya devahūtir, arrācī brhatas; tad yad rathantarasyarcairāparistubhyordhram 1) iva prastauti, tasmād ayam ūrdhvo loka: ūrdhvo 'yam agnir dīpyata, ūrdhrā osadhaya, ūrdhvā vanaspatayah, sarvam evordhvam; atha yasmād bṛhata stobhena 2) paristubhyāu 2) ho ity arrān prastauti, tasmād asāv arrān loko: 'rvān asāv ādityas tapaty, arvān candramā, arvānci naksatrāny, arvācī vṛṣṭir eti, sarvam evārvāk; sa ya evam ete bṛhadrathantarayor devahūtī veda, yanty asya devā haram. — brhadrathantare vā asrjyetām; tad anu paśavo 'srjyanta: ye rāthantarā āsan, rathantaram te 'nvasrjyanta, ye barhata, brhat te; te ye rathantarah pasavas, ta ādyā; atha ye bārhatās, te 'ttāras; tad yad rathantarasyarcaivāparistubhya prastauti, tasmād rāthantarāh paśavo 'sthipratisthānā ādyā; atha yasmād brhata stobhena paristubhya prastauti, tasmād būrhatāķ paśavo māmsapratisthānā attāro; 'ttur hāsya sato bahv ādyam bhavaty, āsmād attā vīro jāyate ya evam veda. (I. 296, 297)

Wer die vom Rathantara und Brhat ausgehenden Rufe zu den Göttern kennt, zu dessen Ruf kommen die Götter herbei. Aufwärts gehend ist der vom Rathantara ausgehende Ruf zu den Göttern, herwärts gerichtet ist der des Brhat. Indem er (nl. der Sänger, der Prastotr) mit dem Verse des Rathantara ohne Paristobha so zu sagen einen aufwärts gerichteten Prastava macht 3), dadurch ist dieser (Erden-)raum aufwärts gerichtet: aufwärts flammt das Feuer, aufwärts (wachsen) die Kräuter und Bäume, alles ist aufwärts gerichtet. Weil er dagegen mit dem Verse des Brhat, Paristobha au ho anbringend, den Prastava herwärts macht 3), deshalb ist jener (Himmels-)raum herwärts gerichtet: herwärts sendet die Sonne ihr Licht, herwärts der Mond, herwärts die Sterne, herwärts kommt der Regen: alles ist herwärts gerichtet. Wer so diese vom Rathantara und Brhat ausgehenden Rufe zu den Göttern kennt, zu dessen Ruf kommen die Götter herbei. — Rathantara und Brhat wurden erschaffen; nach deren Erschaffung wurden die Tiere erschaffen: die Rathantara-tiere nach dem Rathantara, die Brhat-tiere nach dem Brhat. Die Rathantara-tiere sind die, welche da sind um gegessen zu werden, die Brhat-tiere sind die, welche da sind um (die anderen Tiere) zu essen. Indem er mit dem Verse des Rathantara ohne Paristobha den Prastāva macht, deshalb gehen die Rathantara-tiere auf Knochen (d. h. Horn) und werden gegessen; weil er aber mit dem Verse des Brhat Paristobha anbringend den Prastāva macht, deshalb gehen die Brhat-tiere auf Fleisch und sind die Esser. Wer solches weiss, der bekommt, während er selber ein Esser ist, vieles Essbare und dem wird ein kräftiger Sohn geboren.

- 1) °purustubhyo°, °varustubhyo°.
- 2) stobhaupaparistubhau.
- <sup>3</sup>) Da die Bedeutung des musikalischen Ausdrucks paristubh nicht feststeht, ist eine Erklärung dieser Stellen unmöglich.
  - \*) Vgl. n°. 104, Anf.
- 107. Rathantara und Brhat legen die Frucht hinein, Yajñāyajñīya lässt sie geboren werden.

bṛhadrathantare vai madhyataḥ prajāsu garbhān dhattas; tasmād yajñāyajñīyenaivāntataḥ ¹) prajanuyatas; tad yad aṣṭākṣareṇa prathamasyā reaḥ prastauty, aṣṭāśaphāṃs te paśūn garbhān dhatto, yad dvyakṣareṇottarayor, dvipadas tena; tad yad evaṃvidā ²) yajñāyajñīyam antataḥ kriyate, janmaiva tat; praiva tena janayati; tasmād yajñā-yajñīyasya stotre varaṃ dadyād yathā putre jāte varaṃ dadati tathā; tad ³) dhi yajamānasya janmā-; 'tha yā etā apaḥ patny upapravartayati, yā eva tatra vaster bhidyamānasyāpo yanti, tā eva tā; atho annaṃ vā āpo; yad eva jātābhyo 'nnādyaṃ pratidhīyate, tat evaitat; tad u vāṇnidhanaṃ bhavati; tasmād u kumāro jāyamāna eva vācam abhivyāharati. (I. 297)

Das Rathantara und Brhat legen in der Mitte 4) in die Geschöpfe die Leibesfrüchte hinein; daraus lassen sie (diese) durch das Yajňāyajňīya am Ende geboren werden. Durch den aus acht Silben des ersten Verses bestehenden Prastāva legen sie als Leibesfrüchte die achthufigen Tiere, durch den aus zwei Silben der beiden anderen Verse bestehenden Prastava die Zweifüssler hinein. Wenn also das Yajnāyajnīya von einem solches Wissenden am Ende gemacht wird, so ist das eine Geburt, dadurch erwirkt es (nl. das Yajñ.) die Geburt. Deshalb gibt er (der Yajamana) anlässlich des Yajnayajniyastotra (den Opferpriestern) eine Wahlgabe 5), wie dies zu geschehen pflegt, wenn einem ein Sohn geboren worden ist 6), denn dies ist des Opferherrn Geburt. Das Wasser aber, welches die Gattin (bei diesem Stotra) ausgiesst 7), das ist das Wasser, welches aus dem durchbrochenen Uterus 8) hervorkommt. Auch ist Wasser Nahrung: so ist dieses Wasser auch die Nahrung, die man dem (eben) geborenen (Jungen) in (den Mund) legt. Auch hat es (das Yajň.) das Wort: "Stimme" als Schlussstück. Deshalb erhebt auch der Knabe bei seiner Geburt sofort die Stimme.

- 1) ontarah.
- 2) Versuchsweise geändert: evanwidhim die Hss.
- ') yad
- ') Das 1. Prethastotra (Rath. oder Brhat) befindet sieh wenigstens ungefähr in der Mitte des Agnistoma.
  - 5) Vgl. Drāhy. VI. 1. 18.
  - 6) Bei der Putresti, vgl. Verf. Altind. Zauberei (die "Wunschopfer") n°. 29.
  - 7) Vgl. CH. § 241. d.
- vusti hier offenbar nicht vesica, sondern uterus.

## 108. Weshalb die Dhür-verse 1) nach den Versmaassen benannt werden.

prajāpatir yajāam asrjata; tam devebhyah prāyacchad; gāyatrenaiva prātahsavanam prāyacchat, sāmabhir mādhyandinam savanam trtīyasaranam cā-; "mahīyarapratipad eva mādhyandinam savanam āsīt; samhitapratipat trtīyasavanam; tenāyajanta; teṣām yad eva gāyatram śira āsīt, tat samabhavat; te devāh prajāpatim upetņābruvann; ekam vāva kila sāmāsa gāyatram eva; yad vāva no gāyatram siro 'bhūt, tat samabhūt; tathā na imam yajñam vidhehi yathā sarva eva sāngāh satanavo 'mrtāh sambharāmeti; sa etasmād eva prātahsavanāt sad gāyatrāny udakhidat; trīni mādhyandinam savanam 2) avajahāra 2), trīni trtīyasavanam; tam abruvan: yata idam ādithāh kim iha bhavişyatīti; so 'bravīc: chandāmsy atra prativapsyāmi; chandobhir etā ākhyāvisyanta iti; yad abravīc: chandāmsy atra prativapsyāmi chandobhir eta akhyayişyanta iti, tasmad eta gayatrih satis chandobhir ākhyāyante; 'thopagītenaiva te 3) 'jāyanta 3); te sarva eva sāngāh satanavo 'mrtāh samabhavan; sarvo haiva sāngah satanur amrtah sambhavati ya evam veda. (I. 321)

Prajāpati erschuf das Opfer und übergab es den Göttern: vermittelst des Gāyatra übergab er den Morgendienst, vermittelst der Singweise den Mittag und Nachmittagdienst. Der Mittagdienst fing (damals) mit der Āmahīyava-4), der Nachmittagdienst mit der Samhita-singweise 4) an. Mit diesem Opfer opferten sie. Was deren Haupt, das Gāyatra, war, nur das entstand. Da begaben sich die Götter zu Prajāpati und sagten zu ihm: "Es hat nur éine (erfolgreiche) Singweise gegeben: das Gāyatra. Was unser Haupt, das Gāyatra, geworden ist, nur das ist entstanden 5). Richte uns dieses Opfer so ein, dass wir ganz, mit den Gliedern, mit dem Körper, unsterblich werden mögen". Da entzog er dem Morgendienste sechs Gāyatras; drei davon fügte er dem Mittagdienste, drei dem Nachmittagdienste bei. Da sagten sie zu ihm: "Was wird es an der Stelle geben, woher du dieses weggenommen hast?" Er sagte: "Die Versmaasse werde ich hier einlegen; sie (d. h. die als Gāyatras

hier entzogenen Verse) werden nach diesen benannt werden" 6). Deshalb werden diese (Verse), die Gāyatrīs sind, nach den Versmassen benannt. Da wurden sie (die Götter) durch... geboren und wurden nun ganz, mit den Gliedern, mit dem Körper, unsterblich. Ganz, mit Gliedern, mit Körper versehen, unsterblich wird, wer solches weiss.

- ') Vgl. Bem. 12 zu n°. 95.
- 2) saranamvahara.

3) Text und Bedeutung unsicher: tejayanta, teyayanta die Hss.

- ') Während im Ritual sowohl der mādhy. pavamāna als der ärbhava pav. mit drei Gāyatrīs beginnt.
- \*) Das Opfer verhilft auch hier dem Verrichter zu einer leiblichen Gestalt im Jenseits.
  - \*) ākhyā mit Instrum.

## 109. Zwei mit dem Absingen der Sāmans verbundene Schädigungs-handlungen.

atha nirbādhāpastambhau; sāmno hiṃkriyamāṇa etām diśaṃ 1) yaṃ dviṣyāt taṃ manasā nirbādheta; tata eva sa parābhavati; pratihriyamāṇa etām u eva diśaṃ yaṃ dviṣyāt taṃ manasāpastabhnuyāt; tata u eva sa parābhavati. (I. 325)

Jetzt die Hinausdrängung und die Verschliessung. Während der Him-laut einer Singweise gemacht wird, soll er (d. h. wohl der Opferveranstalter, der Yajamāna) im Geiste seinen persönlichen Feind aus jener Himmelsgegend, in welcher dieser sich befindet, hinausdrängen; dann geht er zugrunde. Während der Pratihāra gesungen wird, soll er im Geiste seinem persönlichen Feind jene Himmelsgegend, in welcher dieser sich befindet, verschliessen. Dann geht auch der zugrunde.

1) Der Akkus. ist befremdend. Es liegt wohl eine Art Attraktion vor, statt des Ablativs.

#### 110. Die drei Himmel und die drei Höllen im Sāman.

atho trayah sāmno svargās trayo nārakāh; prastute purādeh sa nārakas; tad dviṣantaṃ bhrātṛvyaṃ pātayitvā-, "dih svargo lokas, tasminn ātmānaṃ dadhyāt; pratihṛte puropadravāt sa nārakas; tad dviṣantaṃ bhrātṛvyaṃ pātayitvo-, 'padravah svargo lokas, tasminn ātmānaṃ dadhyād; upadrute purā nidhanāt sa nārakas; tad dviṣantaṃ bhrātṛvyaṃ pātayitvā, nidhanaṃ svargo lokas, tasminn ātmānaṃ dadhyāt. (I. 325)

Jetzt die drei Himmel(sräume), die drei Höllen(räume) des Sāmans. Nach dem Prastāva und vor dem Hauptteil des Udgītha, das ist eine Hölle; nachdem er seinen ihn hassenden Nebenbuhler darin gestürzt hat — der Hauptteil des Udgītha ist ein Himmelsraum, setze er sich selbst hier. Nach dem Pratihāra und vor dem Upadrava, das ist eine Hölle; nachdem er seinen Nebenbuhler darin gestürzt hat — der Upadrava ist ein Himmelsraum, setze er sich selbst hier. Nach dem Upadrava und vor dem Schlussstück, das ist eine Hölle; nachdem er seinen Nebenbuhler darin gestürzt hat — das Schlussstück ist ein Himmel, setze er sich selbst hier.

#### 111. Wie der Stobha im Rathantara zu machen ist.

tad dhaitad eka ekarūpam eva bhā bhā iti stobhanty; asau vā ādityo bhā iti; tad u hovāca śātyāyanir: amithunam etad aprajananam yad ekarūpam: bhago vā asau, bhid iyam; pumān vā asau, strīyam; yadā vā asau varṣaty, atheyam prajāyate; yado vai pumān yoṣāyām retaḥ siñcaty, atha sā prajāyate; tasmād abhubhābhibhabhebhabha ity eva mithunam prajananam stobdhavyam. — yāvat stobhet, tāvat pṛthivyām hastau syātām: devarathasyānapavyāthāya 1). (I. 330)

Da machen einige den Stobha einförmig (indem sie statt jeder Silbe des Verses die Silbe) bhā (singen). Jene Sonne ist ja Glanz (bhās). Darüber aber sagte (einst) Śāṭyāyani: "Das Einförmige ist der Paarung, der Fortpflanzung, bar: jener (Raum, d. h. der Himmel) ist Bhaga 2), diese (Erde) ist Riss 2); jener (Raum) ist ein männliches, dieser (die Erde) ein weibliches Wesen; wenn jener (Raum) es regnen lässt, so zeugt diese (nl. die Erde zeugt Kräuter, Pflanzen u.s.w.). Und wenn der Mann den Samen in das Weib ergiesst, so gebiert sie. Deshalb soll der Stobha mit (den Silben) "abhubhābhibhabhebhabha" gemacht werden 3), als Paarung und Fortpflanzung. — Solange der Stobha dauert, solange sollen seine Hände auf der Erde ruhen: damit der Götterwagen nicht von der Bahn gerate 4).

- 1) °vyathāya die Hss., vgl. aber Jaim. srs. 17 (S. 21, Z. 15 ed. Gaastra).
- 2) Die unmittelbare Identifikation von Bhaga und Himmel als münnliches Prinzip scheint nur hier vorzuliegen. Ist bhid richtig überliefert? Könnte bhaga das münnliche, bhid das weibliche Glied andeuten?
  - 3) Statt des überlieferten: adugdhā iva dhenavah, vgl. CH. § 199. b. (S. 308).
- ") Weil die Erde das Rathantara, und dieses der Götterwagen ist, vgl. Pañc. br. VII. 7. 13—14 und Jaim. srs. l. c.

### 112. Eine weitere Vorschrift über denselben Gegenstand.

agnir eşa yad rathantaram; agnir vai mṛtyuḥ; sa yo'nyatrākṣarebhya stobdhi, sa evodgātā yajamānam mṛtyor āsye'pyasyaty; atho yo 'kşareşu stobdhy, annam u vai stobha, stobhena stobhenaiva mṛtyor āsyam apidhāyaitam mṛtyum atitaraty; atho samudra eṣa yad rathuntaram; atho yo 'nyatrākṣarebhya stobdhi, sa evaitam samudram praviśaty; atho yo 'kṣareṣu stobdhi, yathā nāvā vā plavena vā drīpād drīpam samkrāmed, evam evaitam samudram atitarati. — svar dṛśam iti nirāha; yadā vai svar gacchaty, athāmṛto 1) bhavati 1); tam sarvebhyo devebhyaḥ sarvebhyo bhūtebhyaḥ prāha: svar ayam brāhmaṇo 'gann, amṛto 'bhūd iti; sa 2) tam sarve devāḥ sarvāni bhūtāny anubudhyante. (I. 332)

Das Rathantara ist Agni und Agni ist der Tod. Der Sänger, der den Stobha ausserhalb der Silben (des Verses) anbringt, wirft den 'Opferherrn in den Rachen des Todes. Wer aber den Stobha auf die Silben anbringt (d. h. sie dadurch ersetzt), der setzt, da der Stobha Nahrung ist, indem er durch Stobha an Stobha den Rachen des Todes zuschliesst<sup>3</sup>), über den Tod hinweg. Das Rathantara ist aber auch ein Meer; wer den Stobha ausserhalb der Silben anbringt, der begibt sich in dieses Meer hinein. Wer aber den Stobha auf die Silben anbringt, der setzt, wie man vermittelst eines Schiffes oder eines Bootes von einer Insel zu einer anderen hinübergelangt, über dieses Meer hinweg. - Die Worte im Verse des Rathantara: "den Himmel erblickend", spricht er ipsis verbis (d. h. sie nicht durch den Stobha ersetzend) aus. Wenn er zum Himmel gelangt, so wird er unsterblich; allen Göttern, allen Wesen sagt man über ihn an: "Dieser Brahmane ist zum Himmel gegangen. er ist unsterblich geworden". Und alle Götter, alle Wesen bemerken ihn (als Unsterblich gewordenen).

- 1) athamuto bharanti.
- 2) sa ist wohl verdorben oder interpoliert.
- <sup>a</sup>) Er füllt also den Rachen des Todes mit Nahrung.

# 113. Die besonderen Bestimmungen über den Vortrag des Vāmadevya.

athaitad vāmadevyam; ā pratihārād anavānam geyam; prāno hi vāmadevyam: prānān ned avacchidyā iti. — no hānyasyānuvartma geyam, īśvaro hopajīvī bhavitor yo 'nyasyānuvartma gāyati; svadhūr eva geyam. — tad dha smāha brahmadattas caikitāneyo: rūkṣitam ivaitad yad vāmadevyam, nirdhūtam iva; sāmāni hy asmāt sṛṣṭāni yathā jaratkośo vā syād aśvataro vā vicchidvahā 1); pṛṣṭham pṛṣṭham hi prati vahatīti. tasmin pṛṣṭharūpam vā gāyed etā vā vyāhṛtīr vyāhṛtyodgāyed: gauś cāśvaś cājā cāviś ca vrīhiś ca yavaś ceti; gaur eva rathantaram, aśvo bṛhad, ajā vairūpam, avir vairājam, vrīhayaḥ śakvaryo, yavā revatayas; tad ye 'smād rasāt sṛṣṭā bhavanti, tān

asmin dadhāti; tad āpyāyayati; tenāsyāpīnena rasavatā stutaņ bhavati. — sa yadi vṛṣṭikāmaḥ syād, āpo vāyur āpo vāyur iti purastād vyāhṛtya vāmadevyena sturīta; tatho haivāsmai rarṣaty. — atho paśavo vai vāmadevyaṃ, sa paśumān bhavati ya evaṃ vidvān vāmadevyena stute. (I. 333)

Jetzt das Vāmadevya. Bis zum Pratihāra soll es ohne Atem zu holen gesungen werden. Das Vāmadevya ist ja der Hauch 2); (er macht es so, bedenkend): "Damit ich vom Hauche nicht getrennt werde". Es soll auch nicht auf der Spur eines anderen 3) gesungen werden; es läuft Gefahr von andern abhängig zu werden, wer es auf der Spur eines anderen singt: selbständig 3) soll es gesungen werden. -- Brahmadatta Caikitāneya pflegte zu sagen: "Dürr geworden, so zu sagen, ausgeschüttet, so zu sagen, ist das Vāmadevya — die Singweisen sind ia aus ihm heraus geschaffen 4) — wie ein altes Fass 5) oder ein Maultier, dessen Schulterteile zerrissen sind: es (das Vāmadeyva ul.) pflegt ja jedes Prstha 6) zu führen. In diesem (Vāmadevva) singe er entweder die Abzeichen der Prsthas 7) ab. oder, ehe er es singt, spreche er diese Worte aus: "Rind, Ross, Ziege, Schaf, Reis, Gerste'' 8). Das Rathantara ist das Rind, das Brhat das Ross, das Vairūpa die Ziege, das Vairāja das Schaf, die Sakvarī-verse der Reis, die Revatī-verse die Gerste. So stellt er die (Tiere u.s.w.), die aus diesem Safte erschaffen sind, in ihn (nl. den Opferherrn); er macht (es) anschwellen und hat das Stotra abgehalten durch ein angeschwollenes saftreiches (Vāmadevya). -Wenn er Regen begehrt, so spreche er vor dem Stotra des Vāmadevya die Worte: "Wasser, Wind, Wasser, Wind" aus. So wird es für ihn regnen. - Auch ist das Vāmadevya das Vieh. Reich an Vieh wird, wer solches wissend das Vāmadevya zum Stotra verwendet.

- ¹) Das Wort ist kaum richtig überliefert; jedenfalls steckt in vahā(b) das auch aus dem Kāṇvīya-Sat. br. und Baudh. śrs. bekannte Neutrum vahas (= vaha). Also: vichinnavahā(b)?
  - 2) Vgl. n°. 37.
- 3) Die genaue Bedeutung von anwartman und svadhar in diesem Zusammenhang entgeht mir, vgl. Pañc. br. VII. 9. 12.
  - 4) Vgl. n°. 37.
  - ) jaratkośa auch in Baudh. śrs.
- e) Pṛṣṭha hier offenbar auch in der Bed. "Rücken". Das Vāmadevya tritt fast immer als 3. Pṛṣṭhastotra auf.
  - 7) Nl. der sechs: Rathantara, Brhat, Vairūpa u.s.w.
  - a) Hierauf beruht wohl Drāhy. VI. 2. 1 = Lāty. II. 10. 1.

# 114. Die sieben überirdischen Räume.

tad dha vai sugitam brahmasāmno yad enad brahmalokaih sam-

padyodgāyati; sapta kṛtvo brahmasāmnah prarohati: saptama u loke brahma; vāsor māndāno vā iti catuh prārukṣad, āndhāsā bhī vātsān no vā iti tris; tat sapta saṃpadyate; upodako nāma loko yasminn ayam agnir; rtadhāmā yasmin vāyur; aparājito yasminn ādityo; 'bhidyur yasmin varuṇaḥ; pradyur yasmin mṛtyū; rocano yasminn aśayā; viṣṭapa eva saptamo brahmaloko yasminn etad brahma; tat saptamena praroheṇa viṣṭape brahmaloka ālmānaṃ dadhyāt. (I. 333, 334)

Einen schönen Gesang hat das Brahmasāman 1), wenn er es singt, indem er sich mit den Räumen des Brahman vereinigt. Sieben Male macht er Hebung im Brahmasāman: im siebenten Raume befindet sich das Brahman. In den Worten: vāsor māndāno vā hat er vier Hebungen gemacht 2), in den Worten: āndhāsā bhī vātsān no vā drei; das macht zusammen sieben. Der "am Wasser befindliche" Raum heisst der Raum, wo Agni weilt; der "die Wahrheitliebende", wo Vāyu weilt; der "unbesiegbare", wo Āditya; der "zum Himmel gerichtete", wo Varuna; der "zum Himmel gehende", wo der Tod; der "leuchtende", wo der Hunger; die "Himmelshöhe" heisst der siebente Raum des Brahman, wo dieses Brahman weilt. Durch die siebente Hebung stelle er so sich selbst in den Raum des Brahman, in die Himmelshöhe 3).

Vgl. Kaus. br. XXX. 1.

1) NI. das Naudhasa, auf SV. I. 236 (II. 35).

<sup>2</sup>) Wie diese Hebungen durch den musikalischen Vortrag anzubringen sind, lässt sich, da die Notation der Jaiminīyas unerklärt ist, nicht nachweisen.

3) Ausser in Kaus. br. werden diese loku's noch und zwar ausführlicher Jaim. br. III. 346, 347 erwähnt: den 1. beschützen die Menschen, den 2. die Gandharvas und Apsaras, den 3. der Mond, den 4. die Ädityas, den 5. die Rudras, der 6. die Vasus.

# 115. Der Stobha der Śyāvāśva-singweise.

athaitac chyāvāśvam: aiho vā ehi yā ity ete vai gāyanti; vāg eṣā, vāg anuṣṭub: vācy etad vācā pratitiṣṭhāmeti; tad dha tathā gāyantaṃ brahmadattaṃ caikitāneyaṃ gaļunā ārkṣākāyaṇo 'nuvyājahāra: tathā nvā ayam dālbhyaḥ śyāvāśvam agāsīd, yathainam svaḥ pāpmābhyārokṣyatīti; tad u hetaro 'nubudhyovāca: tatho ') vāva ') sa vāmadevyam agāyad, yathā rūkṣa evāpaśuś cariṣyatīty; atha ha brahmadattaṃ caikitāneyaṃ brahmadattaḥ prāsenajitaḥ kausalyo rājā puro dadhe; tasya ha putraḥ prācyavad babhāṣe; sa hovāca: prameyo vā ayaṃ; yunkta me, punar yāsyāmīti '2); sa ha prayayāv; atha hāsya jaimavaṃ sajātaṃ vailūnaya āninyire '3); teṣāṃ '3) ha samitim ājagāma; sa ha sa tṛṇebhyo 'nūttasthāv '4), utpatati '4) ha sma purā; taṃ ha bahu-pradāyabahvādhetau samājagmatuḥ; sa hovāce-: 'ttham ced idam abhūd,

ehīdam samprabravāvahā iti; sa hovāca gaļunāh: śyāvāśvam vā ārcanānasam samiddhāram paretam pratisattriņo hitvā svaryam lokam āyams; tam haitam śyāvāśvenaivaiho vā ehi yā ity udāhrayan; hīna ivaiṣa yat sajātah; sa yad aiho vā ehi yā iti gāyati, svenaivaitat tat pāpmanābhyāroh[a]yata iti; tasmai haitad uvāco-: "ho iyā ity eva gāyed; oho vai nāmendro; ya evāsau tapaty eṣa crendraḥ; sa u eva sa; tasya sarve devā anuvartmānaḥ; sarve hāsya svā anuvartmāno bhavanti ya evamvidrān chyāvāśvam gāyatīti. (1. 337, 338)

Jetzt das Śvāvāśva. Mit (dem Stobha): aiho vā ehi vā singen iene  $^{5}$ ) es. — dieses (nl. die Silbe  $r\bar{a}$ ) ist die Stimme, und die Anustubh  $^{6}$ ) ist die Stimme - (überlegend): "In der Stimme werden wir durch die Stimme dauerhaft sein". - Als nun (einmal) Brahmadatta Caikitāneva es in dieser Weise absang, verwijnschte ihn Galunas Ārksākāvana mit (den Worten): "Dieser Nachkomme des Dalbha hat das Śvāvāśva so gesungen, dass sein eignes böses Geschick ihn erreichen wird". Als der andere dies vernommen hatte, sprach er: "Und jener hat das Vāmadevya so abgesungen, dass er dürr und viehlos dahinschreiten wird". Nun wurde Brahmadatta Caikitancya vom Kausalva-fürsten Brahmadatta Präsenajita zum Purohita angenommen; dessen (nl. des Br. Prasenajita) Sohn redete wie die Östlichen; der (Br. Prasenajita?) sprach: "Dieser ist...?). Spannet mir (den Wagen) an, ich werde zurück kommen". Darauf ging er fort. Da führten die Vailūnis einen Jaimava (?) Stammgenossen von ihm herbei; zu deren Versammlung war er gekommen 8). Von den Gräsern erhob er sich nach (ihnen); zuvor pflegte er aufzuspringen. Zu ihm kamen ein viel.... und ein viel.....<sup>9</sup>). Er sprach: "Wenn dies hier so zugegangen ist, so komm', wir beide wollen einander Mitteilung machen". Da sagte Galunas 10): "Als Śyāvāśva, der Sohn des Arcanānas, (einst) um Brennholz zu holen ausgegangen war, liessen ihn seine Opfersitzungsgenossen im Stiche und gingen (ohne ihn) in den Himmelsraum; diesen riefen sie zu sich herauf mit der Syāvāsva-singweise (und zwar mit deren Stobha): "Ei, komme!" Zurückgelassen nun ist, so zu sagen, der Stammgenosse; indem er singt: "Ei, komme!" macht er dass sein eignes böses Geschick ihn erreicht". Zu ihm sagte er (d.h. Bruhmadatta Prāsenajita zu Galunas?): "Er soll "oho iyā" singen. Indra ist oho mit Namen, die (Sonne, die) dort oben leuchtet, ist Indra; dieser ist der; alle Götter fügen sich nach ihm. Nach ihm fügen sich alle die Seinigen, der solches wissend das Śyāvāśva singt.

(Obgleich dieses Stück zum grössten Teil unverständlich ist, habe ich es dennoch aufgenommen und versuchsweise übersetzt).

- tathovāca.
   Var. yāmisyāmiti.
- \*) aninnireteşanı, aninnitureşanı.
- ") nüttasthävrtpalati, nüttasthädyatpalati.
- 5) Die in der vorhergehenden stark verdorbenen Stelle Genannten.
- a) Das Śvāvāśva wird auf einer Anustubh (SV. I. 545 = II. 47) gesungen.
- 7) ? prameya, "dem der Tod bevorsteht"? zu pramiyate?
- ") Oder: "mit diesen schloss er einen Bund ab"(?). Oder ist samiti lier "feindliches Zusammentreffen"?
  - ") Sind dies zwei Personennamen?
  - 10) Zum Folgenden vgl. oben, n°. 54.

# 116. Die Sühne dessen, der während des Opfers sein Keuschheitsgelübde gebrochen hat.

tad āhuḥ: katidhāvakīryamāṇaḥ pravišatīti; caturdheti brūyāc; caturdhā ha vā eṣa pravišati yo 'vakīryata: indram balena marutaķ prāṇena bṛhaspatim brahmavarcasenāgnim evetareṇa sarveṇā-; 'tha śukraḥ pariśiṣyate; tasyaiṣā prāyaścittir: amāvāṣyāṃ rātrim agnim upasamādhāya paristīrya pariṣicyaite āhutī juhuyāt: kāmāvakīrņo 'smy avakīrņo 'smi kāma kāmāya svāhā, kāmābhidrugdho 'smy abhidrugdho 'smi kāma kāmāya svāheti; so 'ñjalim kṛtvā trir upatiṣṭheta: saṃ mā siñcantu marutaḥ sam indraḥ saṃ bṛhaspatiḥ | saṃ māyam agniḥ siñcatv āyuṣā ca balena ca dīrgham āyuḥ kṛṇotu ma iti; sa yad āha: saṃ mā siñcantu maruta iti, maruta evāsmai tat punaḥ prāṇaṃ dadhati ya evaṃ veda tasmai; sa yad āha¹): sam agnir ity, agnir evainaṃ tat sarveṇetareṇa samardhayati²) yenāvakīryamāṇo vyṛdhyate³); sa trir abhimantrayeta; traya ime lokā; āpnotīmāṃs trīṃ llokān, sarvam āyur ety, ava pāpmānaṃ hate, gacchati svargaṃ lokam⁴). (I. 362)

- 1) Hier muss ein Stück fehlen.
- 2) samydhyate.
- 3) vrdhyate.
- ') Zu vergl. Taitt. är. II. 18 und Gaut. dh's. 25. Eine Übersetzung (vgl. S. B. E Vol. II, p. 290) dieses Stückes, dessen Interesse vornehmlich in den Parallelstellen gelegen ist, darf hier unterlassen werden.

# 11.7. Der "Königssessel" beim Mahāvrata; der Name Āditya.

athaişaudumbarī rājāsandī; tasyai bṛhadrathantare pūrvau pādau, vairūpavairāje aparau, śākvararaivate anūcyāny, ṛcaḥ prācīnam ātānā, yajūmṣi tiraścīnam, sāmāny āstaraṇam, vākovākyam atīrokāḥ, śrīr upabarhaṇam; tasyai prajūpatiś ca bṛhaspatiś ca pūrvau pādāv adhārayetām, somaś ca varuṇaś cāparau; tasyām etam ādityam abhyaṣiñcanta: vasavo rājyāya rudrā vairājyāyādityāh svārājyāya

visve devāh sāmrājyāya marutah sārvavasyāya sādhyās cāptyās ca pārameṣṭhyāya; tan 1) na haitāvat 1) kayā cana devatayā jitaḥ yāvad ādityena; ye hi sutā devānām āsams, ta enam asuvata; tasmin diso 'pitvam aicchanta yathā rājani vijitiny apitram icchanta cram; tā abravīt: pradānam me prayacchateti; seyam prācī dik prāyacchan: mad udayety ahaś ca satyam ca; mām abhy udayety ūrdhvā dik prāyacchat kṣatram ca rāṣtram ca; mām abhy apakrāmeti dakṣinā dik prāyacchad annam ca ratham ca; mām abhy apakrāmety udīcī dik prāyacchad rūpam ca varnam ca; samayā mām ayety antariksam prāyacchat prakāśam cāsambādham ca; mām abhy astamayeli pratīcī dik prāyacchad rtam ca rātrim 2) cā-; 'nu mām ātapeti prthivī prāyacchat kṣemam ca rimokam cā-; 'tha hāpaḥ śreyasīr menire; tāḥ prati tvā vayam ātapāma iti yātrām 3) ca prayām ca prāyacchann; adbhir vā eṣa etad ety apām evāyanena; tāsām etāsām ūrdhvāś 4) chāyāh, prati hainam tad ātapanti; sa evam etā disa upāpnoty; asyai prācyai diśa udety, abhyudetīmām ūrdhvām diśam 5); sad ittham māsa eti, şad ittham; samayāntarikşam ety, abhyastametīmām aparām diśam, anv imām pṛthivīm ātāpati; tad yathā patir jāyā anusamcared, evam evainā eşa etad anusamcarati. — sa aikṣatā-: 'ham evedam sarvam samvrnajā iti; sa 6) vašam 6) eva diva ādatta, ksatram naksatrānām, ātmānam antarikṣasya, rūpam vāyor, ājñām manuṣyānām, cakṣalı pasūnām, ūrjam apām, rasam osadhīnām, caratham 1) ranaspatīnām, śiśnam vayasām, arcisam agner 8), hṛdayam pṛthivyai, gandham hiranyasya, stanayitnum vācah, samgamam pitrnām, bhām candramasas; tad yad etesām bhūtānām ādatta, tad ādityasyādityatvam; sa ya etad evam vedaisa evādityo bhūtvaitasyām rājāsandyām āste. (II. 25, 26)

Jetzt der feigenhölzerne Königssessel. Dessen zwei vordere Füsse sind Rathantara und Brhat, die hinteren sind Vairūpa und Vairāja, dessen Längebretter sind Śākvara und Raivata; dessen nach vorn gerichteten Stricke sind die Rks, dessen Querstricke sind die Yajus; dessen Bedeckung sind die Samans, dessen Löcher 9) (zwischen den Stricken?) sind das Vākovākya 10), dessen Kissen ist der Wohlstand. Prajāpati und Brhaspati stützten seine vorderen Füsse, Soma und Varuna die hinteren. Auf diesem (Sessel) wurde Aditya (die Sonne) besalbt: von den Vasus zur Herrschaft, von den Rudras zur weiten Herrschaft, von den Adityas zur Selbstherrschaft, von den Viśvedevas zur Gesammtherrschaft, von den Maruts zur Obermacht, von den Sādhyas und Āptyas zur allerhöchsten Stellung. So hat keine andere Gottheit eine so grosse (Macht) errungen wie Aditya, denn diejenigen der Götter, die (selbst) konsekriert waren, konsekrierten ihn. An ihm begehrten die Himmelsgegenden (die Disas) einen Anteil, wie man von einem sieghaften König einen Anteil zu bekommen wünscht.

Zu diesen sprach er: "Schenket mir (dann) eine Gabe". Der Osten verlieh ihm mit den Worten (d. h. unter der Bedingung): "Von mir aus sollst du aufgehen", den Tag und die Wahrheit. Der Zenith, mit den Worten: "Zu mir sollst du emporgehen", verlieh ihm die Herrschaft und das Reich. Der Süden, mit den Worten: "Auf mich sollst du herangehen", verlieh ihm die Nahrung und den (Sonnen)wagen. Der Norden, mit den Worten: "Auf mich sollst du herangehen", verlieh ihm die Schönheit und die Farbe. Der Luftraum, mit den Worten: "Durch mich sollst du hindurchgehen", verlieh ihm das Licht und die Ungehemmtheit. Der Westen, mit den Worten: "In mir sollst du untergehen", verlieh ihm das göttliche Gesetz und die Nacht. Die Erde, mit den Worten: "Über mich soll deine Wärme sich verbreiten", verlieh ihm die Grundlage und das Ausspannen 11). Die Gewässer aber achteten sich (der Sonne) überlegen; die übergaben (ihm) mit den Worten: "Wir wollen dir entgegen scheinen", die Fahrt (?) und den Anlauf (?). Er (Āditva, die Sonne) bewegt sich ja durch die Gewässer, durch der Gewässer Umlauf 12). Von diesen nämlichen Gewässern geht der Lichtglanz aufwärts, dadurch scheinen sie ihm (dem Aditya, der Sonne) entgegen 18). In dieser Weise erreicht er (alle) diese Disas: vom Osten geht er auf, nach dem Zenith geht er empor; sechs Monate geht er só, sechs Monate só 14); er geht durch den Luftraum hindurch, im Westen geht er unter, über die Erde verbreitet er seine Wärme. Wie ein Gatte seine Gattinnen der Reihe nach besucht, so besucht er sie der Reihe nach. Da bedachte er: "Ich will dies All mir sämmtlich zueignen". Er nahm die Gewalt des Himmels an sich. die Herrschaft (kṣatra) der Sterne (sodass sie nakṣatra wurden), den Körper des Luftraums, die Gestalt des Windes, die Einsicht der Menschen, das Gesicht der Tiere, die frische Kraft der Wasser, den Saft der Kräuter, den Gang der Bäume, den Penis der Vögel, die Glut des Feuers, das Herz der Erde, den Geruch des Goldes, den Donner der Stimme, die (geschlechtliche) Vereinigung der Väter (d. h. der Manes, der Verstorbenen), das Licht des Mondes. Weil er dies alles von diesen Wesenheiten an sich nahm (ādatta), deshalb ist er Āditya. Wer dieses so weiss, der wird ein Āditya ("Wegnehmer'') und sitzt auf diesem Königssessel.

Vgl. Panc. br. V. 5 (Drāhy. X. 4. 7—8) und Ait. br. VIII. 12—14.

<sup>1)</sup> Ich zweifle an der Richtigkeit der Überlieferung.

<sup>2)</sup> rātram.

<sup>&#</sup>x27;) dhātrām (ya und dha sehen sich in Grantha sehr ähnlich).

<sup>&</sup>quot;) ardhva.

<sup>\*)</sup> nisam.

- <sup>6</sup>) sapašam, sarvašam.
- 7) carasam.
- \*) arcișam (arcehișam) asna.
- 9) atīroka hier = atikāša.
- <sup>10</sup>) Vgl. Eggeling in S. B. E. XLIV, p. 98, Bem. 3.
- (1) ? vimoka.
- 12) Ist apām ayanena gleichwertig mit garām ayanena?
- 13) Weil sich die Sonne im Wasser spiegelt.
- 14) Auch dieses Brāhmaņa ist also zum mündlichen Vortrag bestimmt, da die Worte "so" nur zu begreifen sind, wenn sie durch eine Geste begleitet werden. Das erste "so" bedeutet: "nach Süden" (dakṣṇāyaṇa), das zweite: "nach Norden" (attarayaṇa).

### 118. Das rituelle Jahr ist brhat-artig.

tad āhuḥ: katham samratsara ekacchandā bārhato bharatīty; ahobhir iti brūyāt; katham ahobhir ity; atirātrāv ārambhaņīyamahāvratīye ahanī pṛṣṭhyābhiplavāv abhijit trayaḥ svarasāmānaḥ pratyañcas trayaḥ svarasāmāno riśvajid go-āyuṣī daśarātro; raiṣuratam eva saptatriṃśam etasmin svarge loke 'dhyūḍhaṃ; tasyaiṣa ślokas:

 $t\bar{a}m$  vimsati  $^{1}$ )  $saptasat\bar{a}ni$   $c\bar{a}huh$  sattrimsinim brhatim kalpamānām |  $s\bar{a}nustub$   $bh\bar{u}tv\bar{u}$  pasubhih sayonir  $dev\bar{a}n$  pitra dadate  $^{2}$ )  $manusy\bar{a}ms$  ca ||

iti; tām viṃśati 1) saptaśatāni cāhur ity: ahorātrā eva te; saṭtriṃśinīṃ bṛhatīṃ kalpamānām ity: evaṃ ha tad ahobhiḥ saṭtriṃśinī bṛhatī kalpate; sānuṣṭub bhūtvā paśubhiḥ sayonir itī-: 'yam eva dig gām āharad; iyam aśvam, iyam ajām, iyam avim; anuṣṭubhe 3) vā etasyai satyai 3) diśaḥ śulkam āharann ity evaṃ ha tad; devān pitṛn dadate manuṣyāṃś ceti: vāg vā anuṣṭub, vāco 4) vā idaṃ sarvaṃ yatam; evam vai samvatsara ekacchandā bārhato bhavatīti. (II. 29, 30)

Da sagt man: "In welcher Weise wird das Jahr <sup>5</sup>) éinmetrisch (und zwar nur) aus der Brhatī zusammengesetzt?" "Durch die Tage", so antworte man. "Wie so, durch die Tage?" "Die zwei Atirātras (am Anfang und Schluss), der Ārambhanīya- und der Mahāvratatag, der Pṛṣṭḥya(-sechstag) und der Abhiplava(-sechstag), der Abhijit, die drei Svarasāman(-tage), die drei rückgewandten Svarasāman(-tage), der Visvajit, der Go- und der Āyus(-tag), der Daśarātra; der Viṣuvat(-tag) ist als 37. in diesen Himmelsraum erhoben. Darüber gibt es den folgenden Vers:

\*,,Aus 720 besteht, so sagt man, diese zur sechsunddreissig-silbigen Brhatī gewordene; zur Anuştubh geworden <sup>6</sup>), stützt sie, mit dem Vieh verbunden, Götter, Väter, und Menschen''.

Die Worte: "Aus 720 besteht, so sagt man" besagen die Tage und Nächte (des Jahres); die Worte: "zur 36silbigen Brhatī gewordene" besagen, dass in dieser Weise durch die Tage die 36-

silbige Bṛhatī zustande kommt. Die Worte: "zur Anuṣṭubh geworden mit dem Vieh zusammen" (sind so zu deuten): diese 7) Himmelsgegend brachte die Kuh, diese das Ross, diese die Ziege, diese das Schaf; dieser, die Anuṣṭubh war, brachten die Himmelsgegenden (diese vier Tiere) als Brautgabe", so ist dies (zu begreifen). (Was die Worte anbetrifft): "stützt sie Götter, Väter und Menschen", die Anuṣṭubh ist die Stimme, durch die Stimme ist dieses All gestützt. In dieser Weise nun wird das Jahr éinmetrisch und zwar aus der Brhatī zusammengesetzt.

- 1) Ist vimšatim zu lesen?
- 2) Als 3. sing., wie zuweilen in der Iksamhitä.
- \*) anustubhi... sate (var. tate).
- 1) D. h.: vācā u.
- s) Nl. das ein Jahr dauernde Sattra. Zur Zusammensetzung dieses Jahres, vgl. Verf., der Ārseyakalpa, S. XXIV.
  - 6) Anustubh (32 Silben) vermehrt mit 4 (den Tieren, s. im Verfolg) = Brhati (36 Silben).
  - 7) Wieder (vgl. Bem. 14 zu n°. 117) deiktisch: Ost, Süd, West, Nord.

# 119. Der Zeitpunkt für die Darbringung der Upämsuund Antaryäma-schoppen am Visuvat-tage.

prāṇāpānāv upāṃśvantaryāmāv; udite 'nyaṃ juhvaty anudite 'nyaṃ; bahir vai santaṃ prāṇam upajīvanty, antaḥ santam apānaṃ; tad yad udite 'nyaṃ juhvaty anudite 'nyaṃ: bahiḥ santaṃ prāṇam upajīvāmāntaḥ santam apānam ity; atha ya etāv udite juhvati, prāṇāpānāv ulkhidanti; sa ya enāṃs tathā cakruṣo brūyāt: prāṇāpānāv udakhāsur¹), mariṣyantīti, tathā haiva syus; tasmād yathaivetareṣām ahnāṃ tathā kāryam. (II. 37)

Upāṇṇśu und Antaryāma sind der Aus- und Einhauch <sup>2</sup>); man opfert den einen unmittelbar nach, den anderen vor Sonnenaufgang; man lebt ja von dem Aushauch, der sich ausserhalb, und von dem Einhauch, der sich innerhalb (des Körpers) befindet. Indem man also den éinen Schoppen nach, den anderen vor Sonnenaufgang darbringt, tut man dies so in der Absicht, dass man von dem Aushauch, der sich ausserhalb, und von dem Einhauch, der sich innerhalb befindet, leben möge. Diejenigen, welche die beiden (Schoppen) nach Sonnenaufgang daropfern, zerstören den Aus- und Einhauch. Wenn einer über sie, die es so gemacht haben, sagen würde: "Sie haben den Aus- und Einhauch zerstört, sie werden sterben", so würde dies so erfolgen. Deshalb soll man es so machen wie (im Ritual) der anderen Tage.

<sup>&#</sup>x27;) ?  $uduktv\bar{u}sur$  die Hss.; offenbar ist ein zu khidati gehöriger Aorist gemeint; von der Wurzel  $kh\bar{u}$ ?

<sup>2)</sup> So öfters, vgl. u. a. Sat. br. IV. 1. 2. 1 flg., TS. VI. 4. 6. 4.

# 120. Der Ersatz für die ständigen Opfer während einer Soma-feier.

tāni vā etāni dīkṣamāṇād utkrāmanty: agnihotraṃ darśapūrṇamāsau cāturmāsyāni paśubandhaḥ pitṛyajño gṛhamedho brahmandano mithunaṃ; tad yad dīkṣopasatsu svāheti vratayati, tenāsya dīkṣopasatsu anantaritam agnihotraṃ bhavati; yad upāṇśvantaryāmār udite 'nyaṃ juhvaty anudite 'nyaṃ, tena sutyāyāṃ; yat purodāśas, tena paurṇamāsaṃ; yad dadhi, tenāmārāsyaṃ; yat payasyā, tena cāturmāsyāni; yat paśum ālabhante, tena paśubandho; yad upāsanāny upāsyanti, tena pitṛyajňo; yad dhānāḥ karambho bharati, tena gṛhamedho; yat saumyam āharati, tena brahmaudanaṃ; yad patnīḥ saṃkhyāpayati, tena mithunam. (II. 38)

Von demjenigen, der die zu einem Soma-opfer einleitende Weihe unternimmt, weichen 1) die folgenden (Handlungen): das Agnihotra, das Voll- und das Neumondsopfer, die Tertialopfer, das Tieropfer, das Väteropfer, der Grhamedha, der Brahmandana<sup>2</sup>), der Beischlaf. Dadurch dass er während der Dīkṣā- und Upasad(-tage) mit (dem Rufe) svāhā die Vratamilch trinkt 3), wird von ihm das Agnihotra an diesen Tagen nicht übergangen; dadurch dass man die Upamsuund Antaryama-schoppen, den einen vor, den anderen nach Sonnenaufgang daropfert 4), wird es (das Agnihotra) von ihm am Kelterungstage nicht übergangen; durch den (Savana-)purodāsa 5) wird von ihm das Vollmondsopfer, durch die saure Milch 6) das Neumondsopfer nicht übergangen; durch die Āmikṣā 7) die Tertialopfer; durch das Savana-tieropfer 8), das (jedes Jahr einmal zu verrichtende) Tieropfer; dadurch dass man die Upāsanas hinwirft 9), der Pitryajīla; durch die gerösteten Gerstenkörner 10) und den Karambha 10), der Grhamedha; dadurch dass er den dem Soma zu opfernden Caru herbei- (und dar)bringt 11), der Brahmaudana; dadurch dass er die Gattinnen (vom Udgātr) anblicken lässt 12), wird der Beischlaf von ihm nicht unterlassen.

Vgl. Sat. br. XII. 3. 5. 3—10.

- 1) D. h.: er gibt sie auf.
- 2) Der während des dem Agnyādheya vorangehenden Jahres darzubringende?
- \*) vgl. CH. § 55 u. s. w.
- 4) l. c. §§ 128, 131.
- 5) l. c. §§ 143, 186 (vgl. 121).
- °) 1. c. § 184.
- 7) I. c. § 121 (2°).
- \*) 1. c. § 141 u. s. w.
- <sup>9</sup>) 1. c. § 231 (mit Bem. 7).
- 10) 1. c. § 121 (2°, 3°).
- 11) 1 c, § 237.
- 12) l. c. § 241 d.

### 121. Die drei früheren Agnis.

atha ha vai trayaḥ pūrve 'gnaya āsur: bhūpatir bhuvanapatir bhūtānām patir; ayaṃ vai loko bhūpatir, antarikṣaṃ bhuvanapatir, asāv eva loko bhūtānām patir; atha hāyaṃ bhūtir 1) nāma; teṣāṃ ha vaṣaṭkāraḥ śīrṣāṇi ciccheda; ta 2) imās tisrāḥ pṛthivīḥ 8) praviviśus; tasmād yad agnihotrasya vājyasya vāvaskandet, tad abhimṛśed: bhūpataye svāhā, bhuvanapataye svāhā, bhūtānāṃ pataye svāhety; eteṣu haivāsyāgniṣu hutam askannaṃ bhavati. (II. 41)

Es gab früher drei Agnis: Bhūpati, Bhuvanapati und Bhūtānām pati. Bhūpati ist dieser Raum (d. h. die Erde), Bhuvanapati der Luftraum, Bhūtānām pati jener Raum. Dieses Feuer (welches wir jetzt als das einzige kennen) heisst Bhūti. Der Vaṣaṭruf schnitt die Köpfe dieser (drei) ab und sie drangen in diese drei Erdenräume ein. Deshalb soll man, was von der Agnihotra(-milch) oder vom Opferschmalz (auf die Erde) herabspritzt, berühren mit (den Formeln): "Dem Bhūpati, svāhā! Dem Bhuvanapati, svāhā! Dem Bhūtānām pati, svāhā!" So ist es von ihm in diesen Feuern dargebracht und nicht verspritzt.

Vgl. Kāth. XXV. 7, Sat. br. I. 3. 3. 13 flgg.

- ') Im Kāth.: bhūtah.
- 2) ma.
- 3) prthivim.

# 122. Eine "Gutmachung".

atha ha vai trayalı pūrva ṛṣaya āsulı: śūrpaṃyavam adhvānā antarvān kṛṣili solvolās 1); te ha yajñasya kṛntatrāṇi dadṛśus; tasyaitāli prāyaścittīr dadṛśuli: śaṃ ca ma upa ca ma āyuś ca me bhūyaś ca me yajña śivo me saṃtiṣṭhasva yajña sviṣṭo me saṃtiṣṭhasva yajñāriṣṭo me saṃtiṣṭhasvei; tasmād etā darśapūrṇamāsābhyāṃ vā cāturmāsyair vā paśubandhena vā saumyena vādhvareṇeṣṭvopariṣṭāj japed; yad evātra yajñasya vidhuraṃ bhavati, tad eva tena śamayati. (II. 41)

Diese Stelle habe ich nur mitgeteilt wegen ihrer Ähnlichkeit mit der Künva-rezension des Sat. br. (II. 2. 8. 3): tān ha ṛṣīn yajñaṃ tanvānān ete gandharvā upaniṣeduḥ śūrpamyavam addhāno 'ntarvān kṛṣiḥ solbalā te ha u. s. w., vgl. Sat. br. (Mādhy. rez.) XI. 2. 3. 7—11, wo die Namen lauten: śūrpaṃ yávamān kṛṣir udvālavāndhānāntarvān; Roth's Besserungsvorschlag (PW. I. 925): uddālavān wird durch die Kāṇva- und Jaiminīya-texte als unbegründet erwiesen.

<sup>1)</sup> wahrs. solvālās oder solbālās zu lesen, vgl. Śat. br. (sodvāla?)

### 123. Die hundertsaitige Harfe beim Mahavrata.

athāsmā ārūḍhāya vāṇam śatatantrim 1) āharanti; tam etena saṃtānena saṃtanoti: bhūr bhuvaḥ svar vadāvadāvadā vadī vadā vadoruḥ pṛthuḥ sugaḥ sugantuḥ karmaḥ karaṇaḥ karaḥ kariṣyann aindrīṃ vācaṃ bṛhatīṃ viśvarūpāṃ śatāyuṣaṃ pravada deva vāṇety; athendraṇatayā ceṣīkayā vetasaśākhayā collikhati: mano 2) jyotir iti vāk satyam iti māno bhadra iti. (II. 45)

Nun bringt man ihm (nl. dem Udgāṭr), nachdem er auf dem Sessel Platz genommen hat, die hundertsaitige Harfe; diese setzt er ins Werk 3) mit der folgenden Saṃtāna 3) (genannten Formel): "Bhūḥ, bhuvalṛ, svaḥ! Erklinge, erklinge, erklinge, ein Erklingender, erklinge, ein Weiter, ein Breiter, ein Zugänglicher, ein Gutgehender, ein Bewirker, ein Macher, ein Bereiter, ein machen Werdender! Lass, o göttliche Harfe, erklingen den indra-artigen weit sich verbreitenden allgestaltigen hundert Lebensjahre verleihenden Laut". Dann schlägt er (auf die Saiten) mit einem "von Indra gekrümmten" 4) Rohr und einem Bambus-zweige, (dabei sagend): "Der Geist ist Licht", "Der Laut (die Stimme, Rede) ist Wahrheit", "Der Māna ist günstig".

Vgl. Drāhy. XI. 1. 4—7, Āp. srs. XXI. 18. 8—10.

#### 124. Die Dīkṣā des Keśin: kaiśinī dīkṣā.

kešī ha dārbhyo darbhaparņayor didīkṣe; 'tha ha sutvā yājñaseno hamso hiraṇmayo bhūtvā yūpa upaviveśa: tam ha kešī śunīti nāmnābhyuvāda; sa ha cukrodha: sthaviro 'smi pañcālānām rājā; sa u vai dīkṣito 'smi; ko nu meyannāmnaivābhivaditum ') arhatīti; sa hovāca: mā krudho; 'bhivaditā 2) te tenāsmi, yad aham etasyai višas tvatpūrvo rājāsam; abhivadito 3) vāva te tenāsmi, yad dīkṣito 'sī-; 'ṣṭāpūrtasya tvam akṣitim vettha; dīkṣām aham veda; saṃprabravāmahā iti; sa hovācā-: 'gnir dīkṣitaḥ pṛthivī dīkṣā... u. s. w... 4) ity; atha hetara uvāca 5): brahmane dadad brūyād: brahman manas te dadāni, tad anena niṣkrīṇāni, brahmann idaṃ dadānīti yad dāsyan syāt; sa yan mano dadāti, candramā vai manaś, candramasam evāsmai tad dadāti; tad yāvac candramā na kṣīyate, tāvad asya tad dattaṃ na

<sup>1) °</sup>tantrīm hier und II. 418.

<sup>2)</sup> māno II. 418.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ist dies die Bed. von sumtanoti? Dass samtana den Spruch bezeichnet, geht aus II. 418 (tasyaisa samtano: bhūr bhuvuḥ u. s. w.) hervor.

<sup>&</sup>quot;) Dieses Wort, dass Laty. und Drahy. offenbar (sowie den Spruch) dem Jaim. br. entlehnt haben, wird vom Sütrakara selber erklärt: "die "indra-gekrümmte" ist die an der Wurzel von selbst gekrümmte".

kṣīyate u. s. w... saiṣeṣṭāpūrtasyākṣitiḥ; sa ya evam etām iṣṭāpūrtasyākṣitim veda, na hāsyeṣṭāpūrtam kṣīyate... iti vāva tau tat saṃprocāte. (II. 53, 54)

Keśin, der Sohn des Darbha, unterzog sich der Dīkṣā, auf Darbhagräsern und Parnablättern 6) (sitzend). Auf den Opferpfosten setzte sich da Sutvan, der Sohn des Yajnasena, in der Gestalt eines goldnen Schwans hin. Ihn redete Keśin mit dem Namen: "Du Hündin" an. Jener wurde erzürnt (und sagte): "Ich bin ein bejahrter Fürst der Pancālas; auch bin ich einer, der die Dīksā unternommen hat. Wer hat das Recht mich mit einem solchen Namen anzureden?" Der andere sagte: "Erzürne dich nicht; ich rede dich mit diesem (Namen) an, weil ich vor dir der Fürst dieses Stammes war; auch rede ich dich mit diesem (Namen) an. weil du ein (Un)geweihter bist. Du kennst die Unvergänglichkeit des (den Göttern) Geopferten und des (den Menschen) Gespendeten, ich kenne die Dīkṣā. Lasst uns einander Mitteilung machen". Da sprach er: "Agni ist der Geweihte, die Erde ist die Weihe" u.s.w. Darauf der andere (Sutvan): "Dem Brahman (die Daksinā) gebend soll er sagen: "Brahman, ich übergebe dir den Geist, dadurch will ich mich loskaufen. Brahman, dies will ich (dir) geben" (wobei er ihm übergibt), was er geben will. Weil er ihm den Geist gibt -der Geist ist ja der Mond - so gibt er ihm den Mond; so lange der Mond nicht vergehen wird, so lange wird das von ihm Gegebene dauern" u. s. w. Dies ist die Unvergänglichkeit des Geopferten und des Gespendeten. Wer diese Unvergänglichkeit des Geopferten und Gespendeten kennt, dessen Opfer und Spende sind dauerhaft".... So machten die beiden einander Mitteilung.

Vgl. Kaus br. VII. 4, wo der Vogel u. a. als Sikhandin Yājňasena bezeichnet wird.

# 125. Die Dīkṣā zum Sattra.

hṛtsvāsayā āllakeyo dantālasya dhaumyasyāntevāsy āsā-; 'tha ha dantālo dhaumyas trayam vedam āprapadam 1) vidām cakāra; tasmād dha sāmavedam anūcya vyājahāra: samvatsarāya dīkṣiṣya ity; atha

¹) Sehr unsicher, da zwischen mā und iyannāmnā (von mir zusammengezogen) noch etwas steht, das ich nicht zu denten vermag: ko nu māruheyannāmnai°, ko nu mā ruhennāmnai°.

<sup>2)</sup> Nom. ag. oder Fut.? Man erwartet eher den Aorist.

<sup>3)</sup> D. h. abhivaditā u.

<sup>\*)</sup> Die folgenden Formeln finden sich (erweitert) bei  $\overline{A}p$ ,  $\hat{s}rs$ , X. 10, 6 und Hir.  $\hat{s}rs$ , X. 10 (S. 1037).

<sup>5)</sup> Vgl. Ap. XIII. 6. 4-6, Hir. X. 15 (S. 1083).

e) Statt auf dem Kṛṣṇājina, Sat. br. I. 1. 4. 3. Weshalb die Abweichung vom gewöhnlichen Brauch?

ha sma tatah puro viprechamänās  $^2$ ) caranti  $^3$ ): samvatsarāya  $^3$ ) dīkṣiṣyāmaha ity; atho ha sma samarasāyānyo 'nyasya varanam ākrośamānā 4) nibhrtyam anuprechanta āsate 5); te ha sma yāvantah sampādayanti, te ha sma dīkṣante; śaśrwal dhaiṣā tad āśīr era, tat sattram bhavati, yat tam era brāhmaņam krivotlisthanti yenābrāhmanoktena saha diksante; tasmād abrāhmanoktena saha dikseta; tasya ha smāsya rājanyabandhoļ 6) śāmālājinam 7) maņim hiranyam upāvahitam bhavati; tud dha sma śrotriyāyopaprahityāha: samvatsarāya dīkṣiṣye, 'nu mā śādhīti; tasmai ha sma rājanyabandhave vaktavyam manyante; sa ha tathaira palyayamānah somasusmam sātyayajāim ājagāma; tam hovāca: prācīnayogya, samvalsarāya dīksisye bhagaro, 'nu nah śādhīti; tam ha radann abhirādhayām cakāra; tam hopeyāya; tasmai yademām kļptim provācābhyāham anujagau prastāvapratihārān vidadhāv; atha hainam anuśaśāsā-: 'yam vāva samratsara iti horāca; tasyāyam eva devayānah panthā, ime rartanyār, iyam galir ili; sa yad etad eram redā-, 'nārta era samratsarasyodycam gacchati 8). (II. 55, 56)

- 1) "bis zu den Fussspitzen", ungefähr "von a bis z."
- 2) vapp.0.
- \*) Var.: carantyasanwat\*.
- \*) ākrošanamā, ākrošamā.
- <sup>5</sup>) Vgl. Baudh. srs. XVI. 13: 260. 3: tad dha smaitat purve samvatsaram samava-sayasate 'nyo'nyasyanaktan ca manasan ca vijijhasamanah.
  - bandho.
  - 7) Das Wort auch zweimal im Karmāntasūtra des Baudhāyana.
  - \*) Auf eine Übersetzung verziehte ich.

# 126. Wie der Diksita andere Personen anreden soll. Das Geniessen der Fastenspeise.

vicakṣaṇavatīṃ vācaṃ vadaty; annaṃ vai vicakṣaṇam: annavatīm eva tad vācaṃ vadati; vicakṣaṇavatīṃ vācaṃ vadati; somo vai vicakṣaṇao, 'nnam u vai somo, 'nnavatīm eva tad vācaṃ vadati; vicakṣaṇas, tasya vāg eva mithunaṃ; mithunavatīm eva tad vācaṃ vadati; vicakṣaṇavatīṃ vācaṃ vadaty; annaṃ vai vicakṣaṇam, annena hīmāḥ prajā vipaśyanti, tata ābhyaḥ prajābhyo 'nnādyaṃ prayacchati. — sa yadāsmai vrataṃ prayacchet, sarvam eva vratayet: sarvasyānnasyāvaruddhyai; yady u pariśiṃṣyād, vratapradaṃ brūyād: aśāna vā piba veti; yady u vrataprado 'nucchiṣṭāṣī vā syāt pari vā śiṃṣyāt, tad adbhir abhyukṣya chāyāyāṃ niṣektavai brūyāt; tad oṣadhībhir abhisaṃchādayitavai brūyāt; tad oṣadhīnāṃ mūlāṇy upasiācati; varṣukaḥ parjanyo bhavati yatraivaṃ vidvān dīkṣate. (II. 64)

In seiner (An)rede füge er (nl. der zum Somaopfer Geweihte) (das Wort) vicaksana ("Ansehnlicher") bei. Nahrung ist ansehnlich: so spricht er eine Nahrung enthaltende Rede. Soma ist ansehnlich und Soma ist Nahrung: auch so redet er eine Nahrung enthaltende Rede. Der Hauch ist ansehnlich, dessen Paar ist die Stimme, so redet er eine Paarung enthaltende Rede. Nahrung ist anschnlich, denn durch Nahrung sehen die Geschöpfe, so reicht er Nahrung den Geschöpfen (seinen Kindern und jungen Tieren) dar. — Wenn er (der Adhvaryu) ihm (dem Geweihten) die Fastenmilch überreicht, soll er sie gänzlich geniessen: um die sämmtliche Speise für sich zu bekommen. Wenn er einen Rest übriglässt, so soll er zu dem Darreicher der Milch sagen: "Iss oder trinke ihn". Wenn der Darreicher einer ist, der keine Überreste essen darf, oder wenn er einen Rest übriglässt, so soll er befehlen den Rest, nachdem dieser mit Wasser besprengt worden ist, (auf die Erde) auszugiessen und mit Kräutern zu überdecken. Dadurch begiesst er die Wurzeln der Kräuter; Parjanya wird den Regen geben, wo ein solches Wissender die Dīksā übernimmt.

Vgl. Ait. br. I. 6. S-9, CH. § 19 mit Bem. 4, § 22.

# 127. Der Avabhrtha.

te ye sakṛṣṇājinā apo 'bhyavayanti, ya etasmād dīkṣitayaśasād avacchidyante, te sarvam ātmānam praplāvya pāpmanā sahodāyanti; sa yadāvablīthestih samtisthetā-, 'thonmucya krsnājinam adbhir abhyukşed: indriyāj jyaişthyāc chraişthyān mā yoşam ity; atha yan rātim manyate, tasmai prayacchaty; athāpa ācāmati: bhakṣasyāvabhrtho 'si bhakşanasyāvabhrtho 'si bhakşitasyāvabhrtho 'sīti; sa yad erātrarjīse kim cit saktam bhavati, tasyaisa bhakso 1); 'thāpah praviśati; nyancanam vā etat prapadanam yad āpo; nyancanam evaitat prapadanam prapadyate: pāpmano 'nanvavāyāya; yady āpah syanderan, pratisrotam gāheta: pāpmānam me nirvahān iti; sarvā u ha tvā āpah syandante: yā u ha sthāvarā, avācīs tāh syandante, 'vāñcam evāsya tāḥ pāpmānam nirvahanty. — anyo 'nyasya jāyāpatī prstham pradhāvato; vajro vā āpo; vajrenaiva tat sarvam pāpmānam apahanāte; atho dvandvam 2) eva tan mithunam prajananam kurvāte: prajātyai; snātvā ksipra udeyāt, ksipre pāpmano vyāvṛttyā ity; unnetar un mā nayety āha; vişnur vā unnetā; yajno vai vişnur; yajna evainam tat sarvasmāt pāpmano vimucyonnayaty; ud vayam tamasas pari suvah paśyanto jyotir uttaram | devam devatrā sūryam aganma jyotir uttamam ity etām japann udaity; etad dha jyotir uttamam ya esa tapati; saisānārtā devatā; tad etām 3) anārtām 3) devatām ārabhyodaity;

audumbarīr ārdrāļ sapalāsāļ samidhaļ kurvata: edho 'sy edhiṣīma-hīti; gatvāhavanīye samidham abhyādadhāti: samid asi tejo 'si tejo mayi dhehi svāhety; abhyādhāyopatiṣṭhate: 'po adyānvacārṣaṃ rasena samasṛkṣmahi payasvaṃ 4) ayna āgamaṃ taṃ mā saṃsṛja varcasety: evam eva patnī gārhapatye 'bhyādhāyopatiṣṭhata; ājyasthāliṃ 5) sasruvām 5) ādāyottareṇāgnīdhraṃ ca sadaś ca parītyāpareṇa gārhapatyam upaviśyopasthe kṛṣṇājinam ādhāya 6) caturgṛhītam ājyaṃ gṛhītrā juhoti: mayīndriyaṃ jyaiṣṭhyaṃ śraiṣṭhyam agnir dadhātu svāheti; sa yad evāsmin dīkṣitayaśo 7) bhavati, tad asminn utthite yaśo bhavati; tat kṛṣṇājinaṃ nātipādayet, sruyavadhūnaṃ vainat kurvīta, haviṣo vādhipeṣaṇaṃ, punardīkṣāyai vainaṃ nidadhīta. (II. 67, 68)

Diejenigen (von den Teilnehmern an einem Sattra), welche sich, nachdem sie mit dem schwarzen Antilopenfelle ins Wasser hinabgegangen sind, von dieser Herrlichkeit des Geweihten 8) trennen, kommen mit ihrem bösen Geschick aus (dem Wasser) empor, nachdem sie sich selber (zwar) gänzlich gewaschen haben. Wenn die Işti, die beim Avabhrtha dargebracht wird 9), vollendet ist, so macht er (d. h. jeder einzelne Teilnehmer) das schwarze Antilopenfell von sich los, und besprengt es mit Wasser, (nachdem er die Formel geflüstert hat): "Von dem Mut, dem Vorrang, der Herrlichkeit soll ich nicht getrennt werden". Darauf übergibt er es iemandem, den er für seinen Freund hält 10). Darauf schlürft er Wasser, (nachdem er die Formel geflüstert hat): "Du bist der Avabhrtha des Trankes, du der Avabhrtha des Geniessens, du der Avabhrtha des Genossenen". Alles was hier an den Soma-trestern hangen bleibt, davon ist dies der Trunk (d. h. das wird dadurch genossen). Darauf tritt er ins Wasser ein. Das Wasser ist ja ein Schlupfwinkel, ein Eingang. So begibt er sich in einen Schlupfwinkel, in einen Eingang: damit das böse Geschick nicht hinter ihm her komme. — Wenn das Wasser ein fliessendes ist, so tauche er gegen den Strom ein, (denkend): "Es (das Wasser) soll mein böses Geschick wegführen". Alles Wasser fürwahr ist strömend: das stillstehende strömt nach unten. So führt dieses sein böses Geschick nach unter weg. — Gatte und Gattin waschen einander den Rücken ab 11); das Wasser ist ein Donnerkeil; so schlagen sie vermittelst eines Donnerkeiles alles böse Geschick von sich weg. Sie machen sich dadurch aber auch zu einem Paare, sie bringen eine Paarung zustande: damit sie Nachkommen erlangen. Nach dem Bade soll er schnell herauskommen, damit das böse Geschick schnell beseitigt werde. Er sagt: "Unnetr, führe mich hinauf"; der Unnetr ist Visnu und Visnu ist das Opfer, so führt ihn das Opfer, ihn von allem bösen Geschick befreiend, hinauf. Während er vom Wasser heraufkommt,

flüstert er den Vers: "Aus der Finsternis hervor, erblickend den Himmel, das hohe Licht, sind wir unter die Götter, sind wir zu Sūrva, dem höchsten Lichte, gekommen". Das höchste Licht ist ja die (Sonne), die dort oben Wärme gibt. Diese ist die nie zu Schaden kommende Gottheit: so kommt er herauf, indem er diese nie zu Schaden kommende Gottheit anfasst. Man macht sich Stücke Brennholz vom Feigenbaum zurecht, die feucht und mit den Blättern versehen sind, mit (der Formel): "Brennholz (edha) bist du, möchten wir Gedeihen haben'' (edhişīmahi). Nachdem er (zum Opferterrain) gegangen ist, legt er die Stücke Brennholz auf das Ahavanīya-feuer mit (der Formel): "Brennholz bist du, Glut bist du, lege Glut in mich. Svāhā!" Nachdem er sie aufs (Feuer) gelegt hat, bringt er stehend vor dem Feuer diesem seine Verchrung dar mit (dem Verse): "Zum Wasser hab' ich heut mich hinbegeben, mit Saft sind wir vereint geworden. Reich an Lebenssaft bin ich, o Agni, gekommen: lass mich nun mit dem Glanz der Gesundheit zusammen". In derselben Weise bringt die Gattin ihre Verehrung (und zwar) dem Garhapatya-feuer dar, nachdem sie ihre Stücke Brennholz zu diesem gelegt hat. Dann begibt er sich mit der Butterschaale und der Sruva-kelle nördlich um das Agnīdhra-feuer und das Sadas herum, setzt sich hinter dem Gärhapatya nieder, nimmt das schwarze Antilopenfell auf seinen Schooss und opfert, nachdem er mit dem Sruva viermal aus der Butterschaale Schmalz (in die Juhū) geschöpft hat mit (der Formel): "In mich soll Agni Mut, Vorrang, Herrlichkeit legen. Svaha!" Dieselbe Herrlichkeit des Geweihten, die sich in ihm (d. h. im schwarzen Antilopenfelle) befindet. diese Herrlichkeit befindet sich in ihm, nachdem er (vom Sattra) aufgebrochen ist. Dieses schwarze Antilopenfell soll er nicht vernachlässigen <sup>12</sup>): er soll es entweder zur Unterlage des Opferlöffels nehmen, oder es beim Mahlen der (zur) Opfergabe (bestimmten Reis- oder Gerstenkörner) verwenden, oder es zu einer späteren Weihung aufbewahren 18).

Vgl. CH § 254 f, g, i, k, l.

<sup>1)</sup> bhakto.

<sup>2)</sup> dvajam, dvancam.

otān amārtām.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>) Die Jaiminīya-gestalt für pyasvān, vgl. Die Jaiminīya-samhitā, Einl. S. 32.

<sup>\*) °</sup>sthālī suşruvām, °sthālī sruvām.

<sup>)</sup> Var. ādāyα.

<sup>7)</sup> Var. diksateyaśo.

a) In vorhergeh. § des Brāhmaņa hiess es: kṛṣṇājinaṃ vāva dīkṣitayaśasam; etad dhi sarveṣāṇ vedānāṇ rapaṃ: yāni śuklāni tāni sāmnāṇ rāpaṃ, yāni kṛṣṇāni tāny rcāṃ; yadi vetarathā; yāny eva babhrāṇīva harīṇi tāni yajuṣām, vgl. Śat. br. I. 1. 4. 2.

<sup>°)</sup> Vgl. CH. § 254 d.

- 10) Vgl. Āp. XIII. 19. 9, Mān. srs. II. 5. 4. 33, Hir. X. 18 (putrāya vainad brahma-cāriņe vā dadyāt). Soll er es dem Freunde zur Aufbewahrung geben? Vgl. den Schluss dieses Stückes.
  - 11) Vgl. Sat. br. IV. 4. 5. 23.
- <sup>11</sup>) ? atipādayet: Hir. (der unser Brāhmaṇa gekannt hat) hat I. c.: kṛṣṇājinaṃ pravāpayate (soll nach dem Komm. = prāpayate vā sein, was wenig wahrscheinlich ist).
- Vgl. Āp. XIII. 19. 8, Mān. krs. 1. e., Hir. 1. e.: srugavadhānam vā kurvīta, havişo vāthapeşaņam (1.: vādhi\*), punardīksāyā evainan nidhatte; vgl. auch Śat. br. 1. 1. 4. 3.

### 128. Prajāpati und der Tod. Die Laute.

mṛtyuprajāpatī yad ayajetām 1), tau yajñābhyām erāspardhetām; atha ha tarhi yajnayudhany asur yathemany etarhistisr 2) ayudhani; tad yad yajñe stüyate yac chasyate yat pracaryate, sā prajāpateh senāsā-; 'tha yad rīṇāyāṃ gīyate yan nṛtyate yad rṛthācaryate, sā mṛtyoh senāsa; tayor ha samāvatyār 3) eva sene āsatur: yāvaty erctarasya, tāratītarasya; tau ha jyog erāvijayamānau ceratur bahūny eva varṣāṇi; sa prajāpatir akāmayata: jayeyam mṛtyum iti; sa etām yajñe sampadam apakyad etat samkhyānam; tena mrtyum ajayat; tasya parājitasya rājāśūcyat 4); sa pratyan patitrā patnīśālām prāpadyata; tasmāt patnī sahacayas sa yad āsuta ity asuta iti haitan, na hi so 'sūyata; tasya yāni stutašastrāny āsan yad evaitad vīnāyām gīyate yan nṛtyate yad vṛthācaryate, tāny eva tāny; atho yo yūpa āsīd, ya evaişa vīnāyai dandah, sa eva so; 'tha yā rasanā āsan, yāny evaitāni vīņāyā upavāņāni, tā eva tā; atho yo droņakalaśa āsīd, yaivaiṣā vīṇūyai sūnā, sa eva so; 'tha yad adhiṣavaṇaṃ carmāsīd; yad evaitad vīnāyai carma, tad eva tad; atha ya uparavā āsan, ya evaite vīnāyā ākāśās, ta eva te; 'tha ye grāvāņa āsan, yāny evaitāni vīnāyai vādanāni, ta eva te; 'tha yāni sapta caturuttarāni chandāmsy āsan, yā evaitāh sapta vīnāyai tantryas 5), tāny eva tāny; alha ye dasarātre 6) stomā āsan, yā evaitā dasāngulayas, ta eva te; tad āhur: naitarhi samsavo 'sti; yo hi dvitīyo yajīta ūsīd, aśūcyat sa; eka eva yajňah: prajūpatir yajňa eveti. (II. 69, 70)

Als Prajāpati und der Tod opferten, da machten sie durch ihre Opfer einander den Vorrang streitig. Damals nun waren die Opfergeräte (eig. "die Waffen des Opfers") dieselben, wie sie jetzt bei den Iştis sind. Was beim Opfer als Stotra (von den Sängern) gesungen, was als Sastra (von den Hotrs) rezitiert, was als (liturgische) Handlung (von den Adhvaryus) verrichtet wird, das war des Prajāpati Ausrüstung (eig. "Heer"). Was aber auf der Laute gesungen wird, was getanzt wird, was unnützer Weise (d. h. ohne sakralen Zweck) getrieben wird, das war des Todes Ausrüstung. Diese beiden Ausrüstungen nun hielten sich die Wage (waren gleich mächtig): so gross die des einen, so gross war die des anderen. Lange Zeit,

viele Jahre hindurch, konnten sie einander nicht besiegen. Da begehrte Prajapati: "Möchte ich den Tod besiegen". Er erschaute die Gleichmachung im Opfer, die Zählung im Opfer<sup>7</sup>), dadurch besiegte er den Tod. Von diesem, als er besiegt war....8) Was seine Stotras und Sastras waren, die sind das, was man ietzt auf der Laute singt, was man tanzt, was man unnützer Weise treibt: was sein Opferpfosten war, das ist jetzt der Hals der Laute; was seine Stränge (zum Anbinden des Opfertieres) waren, das sind ietzt die Upavānas 9) der Laute: was seine Somakufe war, das ist ietzt der Korb der Laute; was das Stück Fell war, auf welchem der Soma gepresst wird, das ist jetzt die Haut der Laute 10); was die Schallöcher (im Havirdhana-zelte) waren, das sind jetzt die Löcher der Laute: was seine Presssteine waren, das sind jetzt die Plectra der Laute: was die zehn um vier (Silben) zunehmenden Versmaasse 11) waren, das sind jetzt die sieben Saiten der Laute: was die Stomas beim Dasarātra waren, das sind jetzt die zehn Finger (mit welchen die Laute gespielt wird) 12).

- ajayetam.
- Die Silbe -sti- fehlt in den Hss.
- \*) samāpatyor.
- \*) So auch am Schluss; ist das Wort verdorben? vgl. samsucyati: "Trauern, Pein leiden"? Oder ist an sanisusyati zu denken?
  - tantryās.
  - °rātra.
- 7) Diese wird im Folgenden dargetan; sie besteht darin, dass man die mystische Bedeutung der zusammengezählten Stotras und Sastras kennt: aud etud unantam yat samkhyānam, lad elad amrlam yat samkhyānam; ... atha yad asamkhyānam martyam tat; tasmād u sam eva cakṣīta; sā huiṣā devānām senā yat sīmkhyānam; manusyasenayā rāva nu tam strņute yam tistīrsate (II. 73).
  - \*) Das Folgende verstehe ich nicht.
  - 9) Unbelegtes Wort von unbek. Bedeutung.
  - 16) Vgl. Ait. ar. III. 2. 5: lomašena ha sm. vai carmaņā purā vīņā apidadhati.
  - 11) Vgl. Sat. br. X. 3. 1. 1.
  - Auch der Schluss ist mir nicht deutlich.

#### 129. Die zwei Sada und Upasada genannten Ekāhas.

athaisa upaśadah; kaśyapo vā akāmayato-: 'popa mā prajāh paśavah śłycrann 1), upopa prajaya paśublih prajaycycti; sa etam yajnam apaśyat; tam āharat; tenāyajata; tato vai tam upopa prajāh paśavo 'śīyanto-, 'popa prajayā paśubhih prājāyato-; 'popa ha vā enam prajāh paśavah śīyanta, upopa prajayā paśubhih prajāyate ya evam veda. tasya trivrd bahispavamānam bhavati; nyūnam vai trivrn 2), nyūnam prajananam: tad yat prajananam tan mā prajanayād iti; tasyaikottarā stomā bhavanty: anantarhitāt prajananāt prajāyā iti; yad v. eşaikaikā stotriyopasīyate 3), tasmād upasadas; tasyobhaye stomā

bhavanty ayujas ca yugmantas cai-; 'tad vai daivyam mithunam prajananam yad ubhaye stomās: tad yad daivyam mithunam prajananam. tan mā prajanayād iti; tasyobhe brhadrathantare sāmanī bharata; etad vai daivyam mithunam prajananam yad ubhe brhadrathantare; tad yad daivyam mithunam prajananam, tan mā prajanayād iti; tasya vasisthasya janitre ādistasāmanī pavamānayor bhavatas 4); tad 4) daivyam 4) mithunam prajananam yad vasisthasya janitre: tad yad daivyam mithunam prajananam, tam mā prajanayad iti; tasya sarimsam agnistomasāma bhavati; sā virād; annam virād; virājy era tad annādye yajnasyāntatah pratitisthati; tad āhur: aprajananī 5) stomo virājam abhi sampanno, nainena yajeteti; tad u rā āhuh: prajunana evā-; 'nnam vai virād; asitād vai retah sicyate, retasah prajāh prajāyante; tasmāt prajanana erety; atho āhur: aṣṭādaśam crācchāvākasya krtvā saviņšam ārbharam ekuriņšam agnistomasāma kuryād ili; tad u prajnāta ekavimše stome 'ntuta stotrānām pratitisthaly. athaisa śada; ādityo vā akāmayatā-: 'vašātyaiva sarvam pāpmānam svargam lokam abhy utkrāmeyam iti; sa etam yajūam apakyal; tam āharat; tenāyajata; tato vai so 'vasātyaiva sarvam pāpmānam svargam lokam abhy udakrāmat; sa eşo 'pahatapāpmā lapaty; avasātya haiva sarvam pāpmānam svargam lokam abby utkrāmati ya evam veda; yad v evaisaikaikā stotriyāvasiyate, tasmāc chadaļ. (II. 81, 82) Vgl. Panc. br. XIX. 3 (auffallender Weise geht diesem Text

1) sad, sat, si gehören expletivartig zu einander.

2) Weil der Trivrt eine Silbe zu wenig zur Virāj hat.

der Sada ab), Baudh. XVIII. 44, 45 u. s. w.

") Die Stomas nach den Jaiminīyas (und nur Śāukh. stimmt ihnen bei; alle andere Quellen geben grundverschiedene Vorschriften) sind also: (Bahiṣp.:) 9, (die 4 Ājyastotras resp.:) 10, 11, 12, 13; (Mādhy. pāv.:) 14, (die 4 Pṛṣṭhastotras resp.:) 15, 16, 17, 18; (Ārbh. pav.:) 19, (Agniṣṭoma:) 20. Der Śada ist gerade das Entgegengesetzte.

\*) bhavatatadaidvadevyán, bhavatadaidvadevya.

\*) So auch II. 95: tad āhur: bhūtasyaivaisa yajňo na bubhūsato 'prajananī stomo virājam cānustubham cābhisampudyate.

# 130. Der Punastoma genannte Ekāha.

athaişa punastomali; sa 1) hāyam 1) rşir āgatya na śaśākotthātum asurāśanena; garo hainam āviveśa, yad vā mitrāya dudroha, yad vā vidviṣāṇānām aśanam āśa; sa hendram uvāca: na vai śaknomy tethātum iti; sa etaṃ yajñam apaśyat; tam āharat; tenainam ayājayat; tasya trivṛt prātaḥsavanaṃ bhavati, trivṛt tṛtīyasavanaṃ; nyūnaṃ vai trivṛn, nyūnān na kṣarati; tam etābhyāṃ trivṛdbhyāṃ savanābhyāṃ yathā dṛtim ubhayata ādṛtya nikṣārayed 2), evaṃ haivāsya sarvaṃ pāpmānaṃ nikṣārayāṃ 8) cakāre-; 'taś ca ha vai sa tud

ūrdhvam itas cāvāñcam pāpmānam apajaghna; itas ca haivordhvam itas cāvāncam pāpmānam apahate 4) ya evam veda. — sa 5) hālimarikto 5) na sasākotthātum; sa heksām cakre: katham nv aham imam punah samsrīnīyām iti; tam etena punar ayājayat; tenainam nunah samasrīnāt; sāsya munustomatā; tasya dvādašam mādhyandinam saranam bharati; dvāduša māsāh samvulsarah; samvalsarenaivāsna tad 6) atiprariktam 6) ātmānam madhyatah punah samaśrīnāt; sa yathā iātv 7) apratijagrhivān 7) suād, eram āsa; vathā dridatah kumārasua sātam suād, eram haivāsya sātam āsa; yo garagīr manyetāpratigrahyasya pratigrhyānāsyānnasyānnam asitvā, sa etena yajetai-; 'tabhyām eva trivrdbhyām saranābhyām itas cordhvam itas cāvāncam visvancam garam vuasuate; tusua brhat prstham bhavatī-; 'dam vai rathanturam, ado brhad: āsannam iva vā idam, prariktam ivādah; prariktyā eva; tasya pra yo ririksa ojasety clūsu gūram brahmasāma bhavati: garasyaivāpahatyai, — tad u vā āhur: yā id vai tāh kāmadughā āsann, etena vāva tā yajnena parigrhyāharatām iti; tasya trivrt matahsavanam bhavati, trivrt trtiyasavanam, dvadasam madhyandinam savanam; dvādasākṣarā vai jagatī; pasavo jagatī, pasavaķ kāmadughā; brahma vai trivrd; brahmanā vā enās tad ubhayatah parigrhyājahratus: tāsām ekā śravanādahe 8); tām bhūmāv 9) upopatus 9); tām eva tām vakrena dārunānvicchanti lāngalena; disa ekā; tām vaņijyayā; brahmaikā: tām brahmacaryena; ksatram ekā; tām rājānucaryenā-: 'tha yās tisrah parisistā āsus, tāni haivokthāni cakratuh. — sa csa ukthyo yajnah; sasvad dhaisa eva prathama ukthyanam: atha tato 'gniştomā eva parāncah; sa yah pasukāmah syāt, sa etena yajeta; tasminn u ha tarhy 10) ubhe brhadrathantare kuryād; dvayā u ha rai pasaro: rāthantarā anye, bārhatā anye; ye ha vā anyatodantāh paśavas, te rāthantarā; ya ubhayatodantās, te bārhatā: ubhayeṣām era pasunām araruddhyai; sa ukthyo bhavati; pasavo vā ukthāni: paśānām erāvaruddhyai; tasyodvamsīyam acchāvākasāma bhavati sarvaprstharūpam 11); prsthāni vai pašavo: 'bhipūrvānām eva pašūnām avaruddhyai. (II. 83, 84).

Jetzt der Punastoma. Als nun dieser Seher angekommen war <sup>12</sup>), war er infolge der Speise der Asuras (die er genossen hatte) nicht im Stande aufrecht zu stehen. Die Indigestion griff ihn an, sei es weil er Wortbruch verübt hatte, sei es weil er die Nahrung von Feinden genossen hatte. Da sagte er zu Indra: "Ich bin nicht im Stande mich aufrecht zu erhalten". Der erschaute dieses Opfer und verrichtete es für ihn. Bei dessen Morgendienst besteht jedes Stotra aus neun Versen, und ebenso beim Nachmittagdienst. Der aus neun Versen bestehende Stoma enthält ein Minus <sup>18</sup>), aus einem nicht ganz vollen (Schlauche) läuft (der Inhalt) nicht über. Wie man

einen Schlauch, indem man ihn beiderseitig durchsticht, ausleert, so leerte er (Indra) durch diese beiden aus neunversigen Stotras bestehenden Savanas jegliches Ungemach von ihm (Usanas): nach oben und nach unten (durch Erbrechung und Entleerung) befreite er (Usanas) sich so von seinem Ungemach. Wer solches weiss, der befreit sich nach oben und nach unten von seinem Missgeschick. -In dieser Weise aber ausgeleert, war er (dennoch) nicht im Stande sich aufrecht zu erhalten. Da dachte er (nl. Indra): "Wie könnte ich diesen doch wieder stärken?" 14) Er verrichtete wieder dasselbe Opfer für ihn und stärkte ihn dadurch wieder. Daher der Name Punastoma ("wiederholter Stoma"). Bei dessen Mittagdienste umfassen alle-Stotras zwölf Verse. Das Jahr hat zwölf Monate. Sostellte er durch das Jahr (d. h. die Zeit) seinen allzusehr ausgeleerten Körper in der Mitte wieder her und er (Usanas) fühlte sich wie einer der nichts (von seinen Gegnern) entgegengenommen hat: wie das von einem Knaben, der die Zähne gewechselt hat, Erworbene, so war das von ihm Erworbene. Wer Gift verschluckt zu haben meint, indem er etwas entgegengenommen hat von jemandem, von dem er dies nicht hätte tun sollen, (oder) indem er Speise genossen hat von jemandem, von welchem er keine Speise entgegennehmen durfte, der soll dieses Opfer verrichten. Durch die beiden, neunversige Stotras enthaltenden, Morgen- und Nachmittagdienste wirft er in zwei Richtungen, nach oben und nach unten. das Gift aus sich heraus. Das (erste) Pratha(-stotra) bei diesem (Somaopfer) ist (auf dem) Brhat (zu singen): das Rathantara ist dieses (die Erde), das Brhat ist jenes (der Himmel); in der Nähe befindlich ist dieses, emporragend ist jencs: zur Emporragung. Auf den Versen: "Welcher durch Gewalt emforragt" 15) ist bei diesem (Opfer) die Gāra-singweise zum Stotra des Brāhmanācchamsin (also zum 3. Prsthastotra) zu singen: zur Entsernung des Giftes (qara). — Darüber nun sagt man: "Sie (Indra und Usanas) raubten jene Wunschkühe, indem sie dieselben beiderseitig durch dieses Opfer umfingen". Sowohl beim Morgen- als beim Nachmittagdienste dieses (Opfers) sind alle Stotras neunversig; aus zwölf Versen bestehen sie beim Mittagdienste. Die Jagatī ist zwölfsilbig, die Jagatī ist das Vieh und die Wunschkühe sind Vieh; der Trivrt ist der Priesterstand. Indem 'sie so diese Kühe beiderseitig durch den Priesterstand umfingen, raubten sie dieselben. Eine von diesen (Kühen)....<sup>16</sup>); diese scharrten die beiden in der Erde ein; diese suchen die Menschen durch das krumme Holz: den Pflug 17). Die zweite (ging) in die Himmelsgegenden (ein); die (sucht man) durch Kaufmannschaft. Die dritte (ging) in das Brahman (d.h. in den Priesterstand, ein); die (sucht man) durch Vedastudium. Die vierte (ging) in das Ksatra (d. h. in den Baronenstand, ein); die (sucht man) durch fürstlichen Wandel. Die drei übrigen, die wurden von den beiden zu den Uktha(-stotras) gemacht. Dieses Opfer ist ja ein Ukthya 18), und gewiss ist dieses das erste (d. h. das erst dargebrachte) unter den Ukthyas; nach diesem sind die Agnistomas entstanden. -- Wer Vieh begehrt, der soll dieses Opfer darbringen; in diesem soll er dann sowohl das Rathantara als das Brhat anwenden. Zwei Arten von Tieren gibt es: die einen sind Rathantara-tiere, die andern sind Brhat-tiere 19). Die erstgenannten sind die, welche beiderseitig, die zuletztgenannten die, welche nur auf einer seite Zähne haben. (Man verwendet also die beiden Singweisen) zur Erhaltung der beiden Tierarten. Das Opfer ist ein Ukthya. Die Ukthas sind das Vieh: wieder zur Erhaltung von Vieh. Die Singweise des Acchāvāka (wohl beim 4. Ukthastotra) ist das Udvamsīya, welches die Eigenarten aller Prethas besitzt 20). Die Prethas sind das Vieh: zur Erhaltung, der Reihe nach, der Tiere.

Vgl. Panc. br. XIX. 4, Baudh. srs. XVIII. 46, 47.

- 1) sahāyaḥ, sahāya.
- 2) nikṣāla0.
- 3) nikṣālayām.
- 4) apa von mir beigefügt.
- b) sahuhātiprao.
- 6) tadiktam.
- <sup>7</sup>) Var.: jātyapra°.
- 8) Heillos verdorben. Wie ist zu lesen? Ein 3. sg. perf. muss in den Worten stecken.
- \*) bhūmāvrpoptus, bhūmadyapopatus.
- 10) tahy.
- 11) sarvamprejhao.
- 12) Gemeint ist Usanas Kāvya. Die hier gegebene Darstellung schliesst sich offenbar unmittelbar der I. 126 gegebenen schon mitgeteilten Geschichte des Usanas an. Hier ist (vgl. J. A. O. S. XXVIII, S. 82) erzählt, wie Usanas, der erst der Purchitader Asuras war, von Indra durch die Wunschkühe des Virocana bestochen wird, die Seite der Götter zu wählen. Die beiden machen sich mit diesen Kühen davon und entfliehen den sie verfolgenden Asuras. Örtel hat a. o. S. fälschlich kamadugha auf gewisse Verse bezogen. Dass es Kühe sind, geht nicht nur aus unserer Stelle hervor, sondern auch aus Pañc. br. VII. 5. 20, XI. 5. 8 (acht Wunschkühe) und aus Baudh. XVIII. 46, wo Usanas durch Indras Tochter Jayantī und vier Wunschkühe bestochen wird.
  - 13) Vgl. Bem. 2 zu n°. 129.
- <sup>14</sup>) Zur Bedeutung von samsrīnāti vgl. Bem. 128 auf S. 63 meiner Abh. "Over en uit het Jaiminĭya-brāhmaņa" und jetzt auch Oldenberg, die vedischen Worte für "schön" u. s. w. (Nachr. der K. Ges. der Wiss. Gött. 1918) S. 41.
  - 15) SV. I. 312.
  - 16) Vgl. Bem. 8.
- 17) Nach Baudhäyana wird die eine von den Kämadughäs (bei ihm sind sie vier an der Zahl) ebenfalls zum Ackerbau (ich lese Baudh. XVIII. 47: 405. 3 jetzt krsir und krseh statt krsir und krseh, vgl. Panc. br. XI. 5. 8). Auch bei Baudh. werden die letzten drei Kämadughäs in die Ukthas verwandelt.

- <sup>19</sup>) Also eine 15 Stotras und 15 Sastras umfassende Soma-feier (5 fallen auf den Morgen-, 5 auf den Mittag-, 5 auf den Nachmittagdienst).
  - 19) Vgl. hierzu oben n°. 25, n°. 104 Bem. 7.
  - 2") Vgl. Pañer br. VIII. 9. 9-15.

### 131. Die beiden Valabhid und Udbhid genannten Ekāhas.

athaitāv udbhidvalabhidau; prajananakāmo haitābhnām najeta; trivrtpañcadasav stomav bhavatah saptisaptadasā; ūnātiriktav mithunav maiananī 1): ūnum angasgātiriktam angasgo-; "nātiriktād vai mithunāt nrajāh pašavah prajāgante; tat²) prajananam krigate; tasmād ubhābhyām prajananakāmo gajetu; atho āhur; brahmavarcasakāma erābhyām yajeteti; şad vā etayor anyalaro gāyatrīr abhisampadyate, şad anyaturo; brahma vai gāyatrī; gāyatrīm etan yajāāv abhisampannau; tasmād ubhābhyām brahmavarcasakāmo yajetā-; 'tho āhur: āyuṣkāma erābhyām yajeleti; prāno vai gāyatrī; gāyatrīm elan yajūār abhisampaunau; tusmād ubhābhyām āyuṣkāmo yajetā-; 'tho āhus: tejaskāma evābhyām gajeteti; tejo rai gāgatrī; gāgatrīm era tau gajñār abhisampannau; tasmād ubhābhyām tejaskāmo yajetā-; 'tho āhuh: svargakāma evābhyām gajeteti; gā vai sad gāgatryas catasras tā brhatgo; brhatī vai svargalokum ānaśe; tasmād ubhābhuām svargakamo najetā-: 'tho āhuh: pasukāma evābhyām yajeteti; yā vai sad gāgatryas tisras tā jagatyah; paśaro rai jagati; tasmād ubhābhyām pasukāmo yajeta. te devā etāv udbhidvalabhidāv apasyams; tābhyām enā abhiprāvayams; te valabhidaiva valam abhindann, udbhidā gā udasrjanta; sa vā eşa trivrtpañcadaso valabhid bhavati rathantarasāmotsedhabrahmasāmā-: 'thaisa udbhit santisantadaso bhavati brhatsāmā nisedhabrahmasāmā: tad yathā ha vai mayūkho vā tiksnah sankur vaivam esa yat trivrt stomas; tad yathā mayūkhena vā tīksvenābhinidhāya śankunā vā kūtenābhinihanyād, evam eraitena trivrtā stomena valam abhinidhāya pañeadasena vajrena vyāsur; atho āhur: agnir evaisa yat trivrt stomo; vajra eşa yat pañcadasas; tad yathāgnināsmānam abhyosya 3) kūtena bhindyād, evam evaitena trivrtāgninā stomena valam abhyosya pañcadasena vajrena vyäsur iti; tā 4) häntara eva tasthur ayanam avindamānās; tā 4) hotsedhenairotsisidhur; athaisa udbhit saptisaptadaso bhavati; tato yāh sapta, ta eva saptatayāh paśavo, 'tha yāh saptadaśa. sa era saptadašalį prajūpatis; tālį pitaram era prajūpatim pašyantik pratimodamānā udeņus; lā hodetņa mahad evābhi visastjire; tāsām ha devāh parāvāyād bibhayām cakrus; ta hotsedhenaivotsidhya nisedhena nisidhyātman dadhire; sa yat pasukāmah syāt, sa etābhyām yajeta; valabhidaira ralam bhinatty, udbhidā gā utsrjata; utsedhenaivainā utsidhya nişedhena nişidhyātman dhatte, 'va pasūn runddhe, bahupasur bhavati. (II. 89, 90)

Jetzt der Valabhid (d.h. Höhlenzerbrecher) und der Udbhid (Aufreisser). Wer Nachkommen begehrt, der soll mit diesen beiden (zusammen) opfern. Deren Stotras bestehn (abwechselnd, vom Valabhid) aus neun und fünfzehn Versen, (vom Udbhid) aus sieben und siebzehn. Das Minus (des Weibes) und das Plus (des Mannes): die Paarung, verhelfen zur Nachkommenschaft. Der eine (der beiden Ekāhas) hat ein Minus (insofern der Udbhid Stotras von sieben Versen enthält, die also um einen Vers weniger sind als der Pāda der Gāyatrī), der andere hat ein Plus (insofern der Valabhid Stotras von neun Versen hat, die also um einen Vers mehr sind als der Pāda der Gāyatrī). Aus dem Minus und dem Plus: aus der Paarung, werden die Jungen geboren. So wird dadurch eine Fortpflanzung zustande gebracht. Deshalb soll, wer Nachkommen begehrt, mit diesen beiden opfern. - Da sagt man auch: "Der eine (d.h. die Anzahl der Stotra-verse des einen) steht sechs Gāyatrīs gleich 5), der andere gleichfalls sechs 6). Die Gäyatrī nun ist der Priesterstand, und dem Gāyatra(-versmaasse) stehen diese Opfer gleich. Deshalb soll, wer priesterliches Ansehen begehrt, mit diesen beiden opfern 7). — Da sagt man auch: "Wer den Himmelsraum erstrebt, der soll mit diesen beiden opfern. Die sechs Gayatris stehen vier Brhatis gleich 8), und die Brhatī hat den Himmelsraum inne. Deshalb soll, wer den Himmelsraum begehrt, mit diesen beiden opfern. Man sagt auch: "Wer Vieh begehrt, der soll mit diesen beiden opfern. Die sechs Gāyatrīs stehen drei Jagatīs gleich<sup>9</sup>), und die Jagatī ist das Vieh. Deshalb soll, wer Vieh begehrt, mit diesen beiden opfern. — Die Götter erschauten diesen Valabhid und diesen Udbhid; durch diese. beiden Opfer gingen sie auf diese (in der Höhle der Asuras versteckten Kühe) zu <sup>10</sup>). Durch den Valabhid zersprengten sie die Höhle (rala), durch den Udbhid befreiten sie sie. Der Valabhid besteht aus Stotras zu neun und fünfzehn Versen, er hat das Rathantara als (erstes) Prestha(-stotra) und die Utsedha-singweise 11) als Saman des Brahman (als drittes Prethastotra also). Der Udbhid besteht aus Stotras zu sieben und siebzehn Versen, er hat das Brhat als (erstes) Pṛṣṭha(-stotra) und die Niṣedha-singweise 11) als Sāman des Brahman. Wie ein spitziger Pflock nun oder ein Holznagel, so ist der neunversige Stoma beschaffen; wie man einen spitzigen Pflock oder einen Holznagel (auf einen festen Gegenstand) anbringt und dann mit einem Hammer draufschlägt, so brachten sie (nl. die Götter) den neunversigen Stoma auf die Höhle an und schlugen diese durch den fünfzehnversigen Donnerkeil auseinander. Da sagt man aber auch: "Der neunversige Stoma ist Agni, und der fünfzehnversige ist ein Donnerkeil. Wie man mit Feuer einen Stein erhitzt und dann

mit einem Hammer zersprengt, so erhitzten sie durch den neunversigen Stoma die Höhle und zersprengten sie durch den fünfzehnversigen Donnerkeil." Da befanden sich die (Kühe), keinen Weg findend, (noch) in dem Inneren (der Höhle). Da trieben sie dieselben heraus (utsidh-) durch die Utsedha-singweise. Der Udbhid nun besteht aus Stomas zu sieben und siebzehn Versen; die sieben, das sind die siebenartigen Tiere 12), die siebzehn, die sind der siebzehnartige Prajāpati 13). Als die (Kühe) nun ihren Vater Prajāpati erblickten, kamen sie frohloekend hervor und, hervorgekommen, verbreiteten sie sich über grossen (Raum). Da befürchteten die Götter deren Zerstreuung und nachdem sie sie vermittelst des Utsedha herausgetrieben hatten, hemmten (nisidh) sie sie durch den Nisedha und nahmen sie an sich. Wer nach Vieh begierig ist, der soll mit diesen beiden (Ekāhas) opfern: durch den Valabhid zersprengt er die Höhle, durch den Udbhid befreit er die Kühe; nachdem er diese durch den Utsedha herausgetrieben hat, hemmt er sie durch den Nisedha und nimmt sie an sich. Er erhält Vieh, wird reich an Vieh.

Vgl. Pañc. br. XIX. 7.

- ¹) prajanī.
- 2) tuttut.
- abhyoşyatalı.
- \*) lu.
- \*) Er umfasst ja 6 Stotras zu je 9 und 6 zu je 15 Versen: 54+90=144 und, da die Gäyatrī aus 24 Silben besteht, ist der Ekāha  $\frac{144}{24}=6$  Gäyatrīs gleich.
- °) Er umfasst 6 Stotras zu je 7 und 6 zu je 17 Versen: 42 + 102 = 144; ferner vgl. die vorherg. Bem.
  - 7) Die folgenden Sätze, die wenig Neues bringen, übergehe ich.
  - \*) 144 (vgl. Bem. 5) =  $4 \times 36$ .
  - \*)  $144 = 3 \times 48$ .
  - 10) abhiprāvayan von av?
- 11) Gesungen auf SV. I. 514.
- 12) Vgl. z. B. Baudh, XXIV 5: 189, 2,
- <sup>13</sup>, Vgl. z. B. Sat. br. I. 5. 2. 17.

# 132. Der Durāśa genannte Ekāha.

athaişa durāsaḥ; paurņamāsena haviṣeṣṭvādityāya varum nirvapati; tasmiñ chatamānam hiranyam dadāti suvarņam; vandramase' parāhņe; tasmiñ chatamānam hiranyam dadāti rajatam; sa evam etau pārvāhņāparāhņāv etam aparapakṣam yajate; tasyāmāvāsyāyām dīkṣopariṣṭāt sutyā; tad vā etat sūryācandramasayor evāyanam. — sūryācandramasau vā akāmayetām; samānena yajūena samānīm rddhim rdhnuyārā-,' har eva nāv anyataro 'bhijayed, rātrim anyatara iti; tāv etam yajūam apasyatām; tam āharatām 1); tenāyajetām; tato vai tau samānena yajīena samānīm rddhim ārdhnutām; ahar evainayor anyataro 'bhy-

ajayad, rālrim anyatara; eṣā ha vā enayoh samāny ṛddhir, yat . samāne loke purvāhņāparāhņau yajale; 'har vai purvāhno, rūtrir aparāhno: 'horātrayor erābhijityai. — brhadrathantare bharato; 'har vai brhad, rātrī rathantaram: ahorātrayor evābhijityai. — rajatasuvarne bhavato: 'har vai suvarnam, rātri rajatam: ahorātrayor evābhijityai. — satamāne bhavatah: satāyur vai purusah satendriyah satavīryas: tasyaivendriyasya vīryasyāvaruddhyai. — saptadaša stomo bhavati; prajāpatir vai saptadašah; prajāpatih svargasya lokasyābhinayitā: sa mā svargam lokam abhinayād iti. — tasya śatam 2) anadvāho 2) daksinā bhavanti; satāyur vai purusah satendriyah śatavīryas: tasyairendriyasya vīryasyāvaruddhyai; sarve vahnayo bhavanti; vahninā hi tatra gacchati yatra jigamişati; sarre varā bhavanti; vara iva vai svargo lokah: svargasyaiva lokasyarddhyā. — etad anyad dadyād anyathānya<sup>3</sup>) stotre stotre saptadaša saptadaša niṣkān dadyād. devāsurā yajne 'spardhanta; te yad yad eva devā yajne 'kurvata, tat tad devān asurā anvakurvata; le devā abruvan: yad yad vāva vayam yajñe kurmahe, tat tan no 'surā anukurvata; eta, hiranyasomena najāmahā ity; atha ha tarhi deveşv eva hiranyam āsa nāsureņu; samerklam 4) ha devair asurānām hiranyam āsa; te hiranyasomenāyajanta; te stotre stotre saptadasa saptadasa niskān adadas; tad esām asurā nodāśnuvata; te 'bruvan: durāśam batedam devā akrateti; tad eva durāśasya durāśatvam; tato vai devā abhavan, parāsurā; bhavaty ālmanā, parāsya drisan bhrātrvyo bhavati ya evam veda. — tasya sukracandre ādistasāmanī pavamānayor bhavatah; sūryācandramasor hy cşa yajna; stomam eva tadrūpeņa samardhayanti. (II. 98, 99) Jetzt der Durāsa (d. h. "das schwer zu erreichende Opfer"). Nachdem er das Vollmondsopfer verrichtet hat, bringt er der Sonne einen Caru dar; anlässlich dieses Opfers gibt er als Opferlohn ein Stück Gold zu hundert Manas. Dem Monde (bringt er einen Caru dar) am Machmittage, anlässlich dieses Opfers gibt er als Lohn ein Stück Silber zu hundert Manas. In dieser Weise opfert er, am Vor- und Nachmittage, während der Monatshälfte, in welcher der Mond abnimmt. Die Weihe zu diesem (Soma-opfer) findet am Neumondstage, die Soma-feier selber am nächstfolgenden Tage statt. Dies ist "der Gang von Sonne und Mond". — Sonne und Mond begehrten (einst): "Möchten wir durch das gleiche Opfer gleiches Gedeiben haben, möchte der eine von uns beiden den Tag, der andere die Nacht ersiegen." Sie erschauten dieses Opfer und verrichteten es. Darauf hatten sie durch das gleiche Opfer das gleiche Gedeihen, und der eine von ihnen ersiegte den Tag, der andere die Nacht. Dieses nun ist deren beider gleiches Gedeihen, dass man in demselben Raume (ihnen) am Vor- und am Nachmittage opfert; der

Vormittag ist der Tag, der Nachmittag die Nacht: zur Ersiegung von Tag und Nacht. Das Brhat und das Rathantara treten (bei diesem Opfer) auf; das Brhat ist der Tag, das Rathantara die Nacht: zur Ersiegung von Tag und Nacht. Gold und Silber gibt es dabei; das Gold ist der Tag, das Silber die Nacht; zur Ersiegung von Tag und Nacht. Es sind Stücke zu hundert Manas; hundertjährig ist der Mensch, mit hundert Sinnen, hundert Kräften begabt: zur Erhaltung dieser Sinne, dieser Kräfte, Jedes Stotra besteht aus siebzehn Versen; Prajāpati ist siebzelmartig<sup>5</sup>), Prajāpati ist es, der den Menschen dem Himmelsraum zuführt; (man macht es so, da man wünscht): "der soll mich dem Himmelsraum zuführen". Bei diesem Onfer sind hundert Zugochsen der Opferlohn; hundertjährig ist der Mensch, mit hundert Sinnen, hundert Kräften begabt: zur Erhaltung dieser Sinne, dieser Kräfte. Es sind alle Zugtiere, denn durch ein Zugtier kommt man dorthin, wohin man zu gehen wünscht. Alle sind sie auserlesen; auserlesen ist ja, so zu sagen, der Himmelsraum; zum Gedeihen in dem Himmelsraume. Ausserdem gebe er noch anderes, und zwar anlässlich jedes Stotras je siebzehn Niskas 6). — Die Götter und die Asuras stritten sich um den (Besitz des) Opfers. Alles was da die Götter machten, das taten die Asuras ihnen nach. Da sagten die Götter: "Alles was wir beim Opfer machen, das tun uns die Asuras nach. Kommt, wir wollen ein "Goldsoma-opfer darbringen". Nun befand sich dazumal das Gold in der Macht der Götter, nicht der Asuras, denn die Götter hatten sich des Goldes der Asuras bemächtigt. Sie verrichteten nun das "Goldsoma-opfer" und gaben anlässlich jedes Stotras je siebzehn Niskas. Das konnten die Asuras nicht erreichen (as); sie sagten: "Etwas schwer zu Erreichendes, fürwahr, haben da die Götter verrichtet." Daher der Name Duräsa. Da gediehen die Götter, die Asuras schwanden hin. Er selber gedeiht, sein feindlicher Nebenbuhler schwindet hin, wer solches weiss. Bei diesem (Ekāha) sind die bei den Pavamāna-stotras (nl. dem Mādhyandina und dem Arbhava) angewiesenen Singweisen die Sukra- und die Candra-singweisen 7), denn es ist dies das Opfer von Sonne und Mond; durch deren Eigenart bringt man den Stoma zum Gedeihen.

Vgl. Pāne. br. XVIII. 3 (dūṇāśa). Bei Āp. heisst er bahuhiranya.

- 1) āharetām.
- 2) śatānadvāho.
- 3) ? wie ist zu lesen?
- \*) samvyttam.
- <sup>5</sup>) Vgl. z. B. Sat. br. V. 1. 2. 11.
- 6) Eine goldne Platte, ein Zierat, dass, wie rukma.
- 7) Beide auf SV. I. 399. Es sind die letzten zwei Samans im Dvandvaparvan des Āranya-gāna nach den Jaiminiyas. Ihre Nidhanas sind für das 1.: śnkram, für das 2.: candram.

# 133. Der Apaciti genannte Ekāha.

athaiso 'pacitih; prajāpatih prajā asrjata; tā enam srstā nāpācānan; so 'kāmanatā-: 'pacitim āsu prajāsu gaveheyam iti; sa etam yajñam anasyat; tam āharat; tenāyajata; tato vai tam tā apācāyann. indram u vai devā nāpācāyan; sa prajāpalim upādhāvan: na vai meme 1) devā apacāyantīti; tasmā etam apacitim yajnam vyadadhāt; tam āharat 2); tenāyajata 2); tato vai tam devā apācāyan. — darbham น ha vai śatanikim pańcata rajanam santam napacayam cakrur: ani ha smainam kumārā darbha darbheti hvayanti; tasya haitau brāhmanār āsatur ahīnā 3) āsvatthih 3) kešī sātyakāmir iti; tau hainam upasameyatuh: sa ha dhyāyan nisasādu; tam hocatuh: kim nu rājanyo dhyāyatīti; sa hovāca: na hi me dhyeyam; pañcālā vai meme rājānam nāpacāyanty, api mā kumārā darbha darbheti hvayanti; tad evaitad dhyāyāmīti 4); tam hocatur: apacitir iti rā ayam yajnakratur asti, tena tvā yājayāveti; tatheti; tena hainam yājayām cakratuh; sa haisu tathāmātram apacitim jagāma, gad apg etarhi pancālā darbhān kuśā ity evācaksate. — tasya vā etasya gāyatrīm eva prātahsavanam sampadyate, tristubham mādhyandinam savanam, jagatīm trtīyasavanam; tad yad qayatrim pratahsaranam sampadyate, 'ştakşara qayatry, aşlau vasavo; gāyatryaira tuc chandasā prajāpatis cendras ca vasusu devesu prātahsavane 'dhy apacitim agacchatām; atha yat tristubham mādhyandinam savanam sampadyata, ekādaśāksarā tristub, ekādaśa rudrās: triștubhaiva tac chandasă prajāpatis cendras ca rudreșu deveșu mādhyandine savane 'dhy apacitim agacchatām; atha yaj jagatīm trtīyasavanam sampadyate, dvādasākṣarā jagatī, dvādasādityā, jagatyaiva tac chandasā prajāpatis cendras cādityesu devesu trtīyasavane 'dhy apacitim agacchatām; aṣṭākṣarā gāyatry, ekādaśākṣarā triṣṭub, dvādaśākṣarā jagatī, vāg iti yajnāyajnīyasya nidkanum; tad dvātrimsadaksarānustub; visvesam devānām anustub; anustubhaiva tac chandasā prajāpatis cendras ca visvesu devesu trtījasarane 'dhy apacitim agacchatām; ctāvanto vai devā, etāvanti devajātāni; tesv eva tad 5) adhy 5) apacitim ayacchatām. — gāyatro vai brāhmanas, traistubho rājanyo, jāgato vaisya, ānuştubhah sūdrah; tad yad gāyatrīm prātahsavanam sampadyate, gāyatryaiva tac chandasā darbhah sātānīkir brāhmane manuşye 'dhy apacitim agacchad; atha yat tristubham mādhyandinam savanam sampadyate, tristubhaiva tac chandasā darbhah śātānīkī rājanye manusye 'dhy apacitim agacchad; atha yaj jagatim tṛtīyasavanam sampadyate, jagatyaiva tac chandasā darbhah śātānīkir vaisye manusye 'dhy apacitim agacchad; aṣṭākṣarā gāyatry, ekādaśākṣarā triṣṭub, dvādasākṣarā jagatī, vāg iti yajñāyajñīyasya nidhanam; tad dvātrimśadaksarānustub; ānustubhah śūdro; 'nustubhaiva tac chandasā darbhah

śātānīkiḥ śūdre manuṣye 'dhy apacitim agacchad; etāvanto vai manuṣyā, etāvanti manuṣyajātāni; teṣv eva tad $^5$ ) adhy $^5$ ) apacitim agacchad. (II. 100—102)

Jetzt der Apaciti(-ekāha). Prajāpati erschuf die Geschöpfe; diese, als sie erschaffen waren, respektierten ihn nicht. Da wünschte er: "Möchte mir unter diesen Geschöpfen Respekt zuteil fallen". Er erschaute dieses Opfer, holte es herbei, und verrichtete es. Darauf respektierten ihn die Geschöpfe. — Indra wurde von den Göttern nicht respektiert. Er wandte sich an Prajapati: "Die Götter hier respektieren mich nicht". Für ihn richtete er dieses Apaciti-opfer ein; er holte es herbei und opferte damit. Darauf ehrten ihm die Götter. — Darbha, der Sohn des Śatānīka, wurde von den Pañcālas, obschon er deren König war, nicht respektiert, sogar pflegten ihm die Knaben nachzurufen: "Darbha, Darbha" (Gras, Gras)" 6). Er hatte als Brahmanen (d. h. als Purohitas) die zwei: Ahīnas, den Sohn des Aśvattha, und Keśin, den Sohn der Satvakāma 7). Diese kamen (einmal) zu ihm. Er sass in Gedanken versunken da. Zu ihm sprachen sie: "An was denkt der Baron?" Er antwortete: "Sollte ich nicht in Gedanken sein? Die Pancalas hier, obschonich deren Fürst bin, respektieren mich nicht. Sogar die Knaben rufen mir: "Darbha. Darbha" nach. Deshalb sitze ich in Gedanken". Zu ihm redeten die beiden: "Es gibt dieses Apaciti genannte Soma-opfer; das wollen wir für dich verrichten" "Gut". Das verrichteten sie für ihn. Da kam er unter ihnen (d. h. unten den Pañcālas) dermaassen zu Respekt, dass auch jetzt noch die Pañcālas das Gras (darbha) "Kuśa" nennen. — Der Morgendienst dieses Opfers (d. h. dessen Stotras) steht der Gävatrī, der Mittagdienst der Tristubh, der Nachmittagdienst der Jagatī gleich 8). Dadurch dass der Morgendienst der Gāyatrī gleich steht: die Gavatri ist achtsilbig, acht Vasus gibt es, so kamen durch das Gāyatrī-versmaass Prajāpati und Indra beim Morgendienst zu Respekt unter den Vasus. Dadurch dass der Mittagdienst der Tristubh gleich steht: die Tristubh ist elfsilbig, elf Rudras gibt es, so kamen Prajāpati und Indra durch das Tristubh-versmass beim Mittagdienste zu Respect unter den Rudras. Dadurch dass der Nachmittagdienst der Jagatī gleich steht: die Jagatī ist zwölfsilbig, zwölf Adityas gibt es, so kamen durch das Jagatī-versmaass Prajāpati und Indra beim Nachmittagdienste zu Respekt unter den Adityas. Achtsilbig ist die Gāvatrī, elfsilbig die Tristubh, zwölfsilbig die Jagatī, das Wort vāk ist das Schlussstück des Yajňāyajňīya; das macht zusammen eine zweiunddreissigsilbige Anustubh; die Anustubh gehört den Visvedevas an: so kamen Prajāpati und Indra durch das Anustubh-versmaass beim Nachmittagdienste zu Respekt unter den Visvedevas. Soviele Götter

gibt es ja, soviele Götterarten. Unter diesen kamen sie so zu Respekt. In derselben Weise kam nun auch Darbha zu Respekt unter den Brahmanen, den Kṣatriyas, den Vaisyas und den Śūdras <sup>9</sup>).

Vgl. Pañc. br. XIX. 8, Baudh. srs. XVIII. 38.

- 1) 1000
- 2) āharans tenāyajanta.
- 3) ahinusya".
- ") dhyāyānīti (ebenso unten, n°. 137).
- 1) taddhu
- \*) Steckt vielleicht in darbha auch ein Imperativ? Übrigens vgl. Baudh. 1. e.: "Keśin der Sohn des Darbha, sieh Respekt wünschend, opferte mit dem Apaciti-opfer, erwägend: "Dann sollen sie (d. h. die Pañeālas) unsere (d. h. meine) beiden Namen ersetzen" (ieh lese jetzt: tan no nāmanī pariharantā iti). Darauf (d. h. seit dieser Zeit) ersetzt man die Namen der Pañeālakönige: statt keša sagt man šīrṣaṇṇa, statt darbha sagt man kuša".
  - 7) Oben (n°. 100, vgl. Bem. 14) tritt dieser als Kşatriya auf.
- "). Wie diese Rechnung zu machen ist, geht aus Baudhäyana hervor, nach welchem die Stotras die folgenden sind: 24, 9, 15, 9, 15 | 24, 15, 17, 15, 27 | 27, 21. | Das Prātaḥsavana umfasst also 72; dies durch 24 (Silbenanzahl der Gäyatrī) geteilt, ergibt
- 3 Gāyatrīs. Das Mādhyandina savana:  $\frac{88}{24}$  == 2 Triṣṭubhs, das Tṛtīyasabana:  $\frac{48}{48}$  == 1 Jagatī.
  - ) Den Schluss habe ich stark gekürzt.

# 134. Der Opferlohn beim Apaciti-ekāha.

tasyāśvarathaś caturyug dakṣiṇā bhavati; sarve śatakriyo 'śvāḥ; sa rukmī prāvepī sarvābharaṇy aṃśamān bhavati; tasya vaiyāghraḥ parivāro bhavati, dvaipo dhanvadhir, ārkṣa upāsaṅgaḥ; khaḍgakavaco 'dhyāsthātā bhavati saṃnaddhaḥ saṃnaddhasārathir āvṛtaḥ pratihitābhyāṃ; niṣkī sragvī saṃgrahītā bhavaty; etad vai dviṣo rūpam etad apacites; tasmìnn etad apacitaṃ dhanaṃ dadāty; apacitā evāpacitaṃ dhanaṃ dadānīti; stomam eva tadrūpeṇa samardhayanti. (II. 103)

Der Opferlohn bei diesem (Opfer) ist ein mit vier Rossen bespannter Streitwagen; dessen Rosse sind alle um hundert Stück (Kühe) erkauft worden. Der (Wagen) ist mit goldnen Platten, metallnen Spiegeln (?) und allerhand Schmuck versehen und strahlend. Seine Decke ist von Tigerfell, sein Bogenbehälter von Panterfell, sein Köcher von Bärenhaut. Der einen Panzer von Rhinoceroshaut tragende auf dem Wagen stehende (Kämpfer) ist zum Kampfe gerüstet, er hat bei sich einen (ebenfalls) gerüsteten Wagenlenker und ist durch zwei auf (den Bogen) gelegte (Pfeile) geschützt. Eine goldne Platte (d.h. einen am Halse getragenen Zierat) tragend und mit einem Kranze versehen ist der Samgrahītr (der schon oben erwähnte Wagenlenker). Dies ist die Eigenart des Feindes (?), dieses des Respekts. So gibt er mit diesem (Wagen) respektierten Besitz, erwägend: "Bei der Apaciti ("Respekts-ekāha") will ich respektierte Habegeben." Den Stoma bringt man durch deren Eigenart zum Gelingen.

Vgl. Āp. XXII. 12. 4—9, Śāṅkh. XIV. 33. 20, Kāty. XXII. 10. 30—32.

- 1) āvartta.
- ²) prāvepin von prāvepa, das nach Maitr. Samh. IV. 4. 8: 59. 3 = prākāša ist.

### 135. Die Observanzen bei dem Gosava genannten Ekāha.

tasya vratam: upa mātaram iyād upa svasāram upa sagotrām: upāvahāyodakam 1) ācāmed, upāvahāya 1) trṇāny āchindyād: yatra yatrainam viṣṭhā vindel, tat tad vitiṣṭhetā-; 'naḍuho ha lokam jayati. — tena haitena janako vaideha iyakṣām cakre; tam u ha brāhmaṇā abhito niṣeduḥ; sa ha papraecha: ka stoma iti; sa hovāca sudakṣiṇaḥ kṣaimir: nāyantivṛd evāhur 2) iti; tasya kim vratam, kā dakṣiṇā iti; tasmā u haitat provāca: sa hovāco-: 'd evāsya dakṣiṇā āśaṃse, vratam tv evāsya nodāśaṃsa iti; teno ha sa nopadadharṣeṣṭuṃ. — teno ha puṇyakeśo yaudhenir īje śaibyo rājā; tam ha sabhāyām eva viṣṭḥā viveda; sa ha tad evodāvṛṇāna uvāca: sthavirayajño vāva kilāyam āsa, sthavira evānena yajīena yajeta; sthavirasya hy evedaṃ sarvam anujīātam iti; sa haiṣa sthavirayajña eva; tena haitenottaravayasye yajeta. (II. 113)

Dessen (nl. des Gosava-ekāha) Observanz ist: Er darf seine Mutter, seine Schwester, und eine (andere) aus seinem eignen Gotra beschlafen, sich niederbückend schlürfe er Wasser, sich niederbückend reisse er (mit dem Munde) Gras ab. An welchem Orte immer er sich gezwungen fühlt seine Notdurft zu verrichten, dort verrichte er sie 3). Er erringt den Raum des Zugstieres 4). Dieses Opfer wünschte (einmal) Janaka Vaideha zu verrichten. Um ihn setzten sich die Brahmanen. Da fragte er: "Was für ein Stoma (ist es)?" Da sagte Sudakṣiṇa, der Sohn des Kṣema:,,...." "Was ist dessen Observanz, was sind dessen Daksinās?" Er teilte ihm dieses mit. 5) Da sprach der (andere): "Die Daksinas dieses (Opfers) zu geben, traue ich mir zu, nicht aber dessen Observanz zu verrichten." So wagte er es nicht, dieses Opfer darzubringen. - Auch Punyakesa, der ... Sohn des Yodha(?), der Fürst der Sibis, verrichtete (einst) dieses (Opfer). Da sah sich dieser in der Versammlung genötigt, seine Notdurft zu verrichten. Da sagte er, indem er an Ort und Stelle sich (den Unterleib) entblösste: "Dieses Opfer war gewiss (gemeint) als ein für einen älteren (Mann) bestimmtes. Ein Älterer soll es verrichten; denn einem Älteren ist dies alles erlaubt". Dieses Opfer gilt für einen Älteren; man verrichte es in höherem Alter.

Vgl. Ap. XXII. 13. 1—3.

- 1) So ist gewiss auch Ap. l.c. zu lesen; es ist wohl das Absol. zu upāvajihīte.
- 2) So die Hss. (mit Var. ahu). Wie ist zu lesen? Vielleicht steckt trivyd in den

Worten. Der Gosava ist zwar sattrimsa, aber es heisst (II. 113): tasya stotram stotram caturas caturas trivyto 'bhisampudyate.

- ') Zum Ganzen vgl. Āp.: pašuvrato bhavati. Über visthā vgl. "Over en uit het Jaim. br." S. 22.
  - ') Welcher Raum ist gemeint?
- \*) Zu den Observanzen vgl. den Anfang; was die Dakṣiṇās betrifft, so heisst es (1.c.): tasya dvādaša sahasrāṇi daḥṣiṇā bhavanti.

### 136. Der Sadyahkrī genannte Ekāha.

ādityās ca vā angirasas ca svarge loke 'spardhanta; ta aikṣanta: yatare no yataran yajayisyanti, te hasyanta ili; te 'ngirasah parve yajñam samabharan śvahsutyām; te 'gnim āngirasam dūtam prāhinvann: imām nah śvahsutyām ādityebhyah prabrūhīti; sa etyābravīd ādityān: angiraso vah śvahsutyām prāhur iti; tam hocur: apehi, mantravitvā tvā prativaksyāma iti; tasmād idam apy etarhi dūtam āhur: apehi, mantrayitvā tvā prativaksyāma iti; te hocur: upa taj jānīdhvam yathāsmān evāngiraso yājayeyur na vayam angiraso; yadi yājayişyāmo, hāsyāmahe; yady u na yājayişyāmo, yajñād yasaso 'pakramişyāma iti;....¹); ta etam ādityāh sadyahkriyam yajñam samabharams; te 'bruvann: ugne, ciram tad yac chva, imām eva vayam tubhyam adyasutyām prabrūmas; teṣām nas tvam hotāsi, gaur āngiraso 'dhvaryur, brhaspatir udgālā-, 'yāsyo brahmeti; (tān) sarvān avṛṇata; so 'bravīd: dūto vā aham carāmīti; tam agnim dūtam vṛṇīmaha ity eva dūlam carantam avṛṇata; sa eṣām vṛto nāpākrāmat; sa punar etyābravīd angirasa: ādityā vo 'dyasutyām prāhur iti; te hodire<sup>2</sup>): 'va no dṛthā<sup>2</sup>) iti; neti hovāca, dūto yuṣmākam abhūvam; vrta evāmīṣām asmy, atha 3) ha nūnam amī yuṣman medhāvitarā vā dhīratarā vābhūvan, ya etat pūrve 'dṛśann iti; 4) te vṛtā nāpākrāmams; ta etyāyājayams; tebhya etām vācam vadabām svetām bhūtām aśvābhidhānyabhihilām ānayann: imām pratigrhnīteti; te 'bruvañ: chreyasīyam asman, no imām udyaṃsyāma iti; sā kruddhā: na mā pratyagrhņann iti siņhy ubhayatomukhī bhūtvordhvodakrāmat  $^{5}$ ); sobhayan devasuran antaratisthad yam devanam upapnod yam asuranam tam ādadānā; tām upaiva devā āmantrayantopāsurāļ; sā devān abhyupāvartamānābravīt: kim me tatah syād, yad vo 'bhyupāvarteyeti; pūrvām tvāgner āhutir aśnuvīteti 6); tām adhvare 'vākalpayan; saisottaravedis; tām etām pūrvām agner āhutir asnute: dhārayanty agnim, vyāghārayanty utlaravedim; etad enām tat pūrvām agner āhutir asnute; 'thaitebhya etam ādityā adityam evāsvam svetam bhūtam aśvābhidhānyabhihitam ānayann: imam u vai pratigrhnīteļi; te 'bruvāñ: chreyan u vāvāyam asman, no vāvemam udyamsyāma iti; tān devās carşayas copasametyābruvan 7): ricchetsyante 7) vā adaksinā yajñāh; pratigrhnīteti; tad esāpy anūcyate:

ādityā ha jaritar angirobhyo 'śvam dakṣiṇām anayaṃs
taṃ ha jaritar na pratyāyaṃs taṃ ha jaritar na pratyagṛhṇaṃs
tām u ha jaritaḥ pratyāyaṃs tām u ha jaritaḥ pratyagṛhṇann
ahā ned asann apurogavāṇi yajñā ned asann avicetanāsaḥ \
ādityā rudrā vasavas treļata idaṃ rādhaḥ pratiyṛhṇīhy angira
idaṃ rādho bṛhat pṛthu devā dadatu vo varuṃ
tad vo astu sucetanaṃ

yuşme astu dive dive praty eva grbhāyata ity evainān pratyagrāhayams; tato vā ādityāḥ pūrve svargam lokam agacchann, ahīyantāngirasaḥ; sa yo bhrātṛryarān syād, yo 'bhicared, ya spardheta, sa etena yajeta; hīyate 'sya pāpmā bhrātṛryo, gacchati svargam lokam.

(III. 187, 188; II. 115—117; das erste Stück, bis Bem. 4, ist vom zweiten untrennbar; daher ist es von mir hier aufgenommen.)

Die Adityas und Angirassen stritten sich um den (Besitz des) Himmelsraumes. Sie überlegten: "Welche von uns beiden für die anderen als Opferpriester auftreten werden, die werden (auf der Erde) zurückbleiben." Die Angirasen bereiteten (zur Erreichung des Himmels) zuerst ein Opfer vor, nl. eine sich über einen Tag erstreckende Soma-feier, welcher ein für die Weihe und den Somakauf bestimmter Tag vorangeht (eine śvahsutyā). Sie sandten den zu ihnen gehörigen Agni als Bote ab: "Sage diese unsere Svalisutyā den Adityas an." Der ging hin und sprach zu den Adityas: "Die Angirasen sagen euch eine Svahsutyā an." Sie sagten zu ihm: "Entferne dich, wir wollen die Sache überlegen und werden dir dann antworten". Deshalb sagt man auch heute zu einem Boten: "Entferne dich, wir wollen die Sache überlegen und dir dann antworten." Die (Adityas) sprachen (unter einander): "Ersinnet das, wie die Angirasen für uns, nicht wir für sie, als Opferpriester werden auftreten müssen. Wenn wir als Opferpriester (für sie) auftreten werden, werden wir (auf der Erde) zurückbleiben; wenn wir aber nicht als Opferpriester (für sie) auftreten, werden wir uns dem Opfer, (d.h.) dem Ansehen, entziehen". Da bereiteten die Adityas diese Soma-feier vor, bei welcher an demselben Tage der Soma gekauft (und dargeopfert) wird (eine adyasutyā). Da sagten sie: "Agni, bis morgen ist lang; hier sagen wir dir die Adyasutyā an. Du sollst unser Hotr, der Angirase Go soll unser Adhvaryu, Brhaspati unser Udgātr und Ayāsya unser Brahman sein" 8). Diese alle erwählten sie (eben dadurch zu ihren Opferpriestern). Er sagte: "Als Bote gehe ich (hin und her)". Da erwählten sie, indem sie den Vers: "Diesen Agni erwählen wir uns als Boten" 9) sagten, ihn als (hin-

und her-) gehenden Boten. Dieser, von ihnen so zum Hotr erwählt, entzog sich nicht. Er kehrte zurück und sprach zu den Angirasen: "Die Adityas sagen euch eine Adyasutyā an." Die sagten: "Hast du uns vernachlässigt?" 10). "Nein" erwiderte er, "ich war (nur) euer Bote, bin aber von jenen erwählt worden. Gewiss sind jene weiser oder klüger als ihr gewesen, da sie diese Feier zuerst erschaut haben. Die (Angirasen, von den Adityas als Opferpriester) erwählt, entzogen sich nicht. Sie gingen hin und verrichteten das Opfer für sie. Als Opferlohn führten sie (nl. die Adityas) ihnen (den Angirasen) die Vac in der Gestalt einer weissen mit einem Zügel angebundenen Stute herbei: "Nehmt diese entgegen." Sie sagten: "Diese ist stärker als wir; wir werden sie nicht aufheben." Diese (nl. Vāc), erzürnt aus Erwägung: "Sie haben mich nicht entgegengenommen", nahm die Gestalt einer Löwin mit zwei Mäulern (einem auf beiden Seiten) an, stieg (in die Luft) empor, und stellte sich zwischen Götter und Asuras (d. h. zwischen Adityas und Angirasen) 11), angreifend wen sie von den Göttern und Asuras ergreifen konnte. Sowohl die Götter als die Asuras rief sie zu sich heran. Sich zu den Göttern hinwendend sprach sie: "Was würde mir zuteil fallen, wenn ich mich zu euch wendete?", "Dich würde eher als den Agni (d. h. das Opferfeuer) die Spende erreichen." Sie wendeten sie beim Soma-opfer an. Sie ist die Uttaravedi; die erreicht eher als Agni die Spende, (denn, während) man das Feuer (noch) trägt, beschmalzt man (schon) die Uttaravedi; so erreicht die Spende sie noch cher als den Agni 12). Nun führten die Adityas ihnen (den Angirasen) die Sonne in der Gestalt eines weissen mit einem Zügel angebundenen Rosses herbei: "Nehmt diesen 13) entgegen." Sie sagten: "Dieser aber ist stärker als wir; wir werden auch diesen nicht aufheben." Da kamen die Götter und Seher zusammen herbei und sagten: "Opfer ohne Opferlohn werden zunichte gehen. Nehmt (ihn) an". Daher wird (in den heiligen Texten) dieser (Vers) überliefert 14):

"Die Adityas, o Sänger, führten den Angirasen das Ross als Opfer-Iohn zu:

Sie kamen, o Sänger, nicht zu ihm hin, sie nahmen, o Sänger, es . [nicht entgeger.

Zu dieser aber <sup>15</sup>), o Sänger, kamen sie hin, diese, o Sänger, nahmen [sie entgegen,

Damit die Tage nicht führerlos, damit die Opfer nicht unterschieds-[loos sein sollten <sup>16</sup>).

Die Adityas, die Rudras, die Vasus flehen dich an: nimm, o Angiras, diese Gabe an.

Diese grosse umfangreiche auserwählte Gabe sollen die Götter dar-Fbieten.

Sie sei euch bemerkenswert. Tag für Tag soll sie bei euch sein.

[Nehmt sie doch an."

Mit diesen Worten wussten sie sie dazuzubringen, (den Opferlohn) entgegenzunehmen. Darauf erreichten die Ädityas zuerst den Himmelsraum und die Angirasen blieben (auf der Erde) zurück. Wer einen Nebenbuhler hat, wer einen Feind schädigen will, wer Streit hat, der soll dieses Opfer verrichten. Sein böser Nebenbuhler bleibt zurück, er geht zum Himmelsraum.

Vgl. Sat. br. III. 5. 1. 13—23, Ait. br. Vl. 34, 35, Kaus. br. XXX. 6, Pañc. br. XVI. 12, 1 und 4, Baudh. srs. XVIII. 22, 23.

- 1) Eine stark verdorbene Stelle übergehe ich.
- 2) Sehr unsicher: tenahodurevanorytha die Hs.; freilich ist die Zusammensetzung von drigate mit ava nicht belegt.
  - 3) āda.
  - \*) Hier fängt II. 115 an: athaisa sudyahkris te vytā nāpā°.
  - 5) °ordhva udakrā°.
  - 6) asnuviyeti.
  - 7) °bruvannicchet°.
  - a) Die als Opferpriester erforderten sind alle Angirasen.
  - $^{\circ}$ ) SV. I. 3 =  $\Pi$ . 140.
  - 10) Fragliche Übersetzung.
- 11) Im Verfolg ist wieder von den Adityas und Angirasen die Rede. Derselbe Übergang auch Sat. br. III, 5. 1.
  - 12) Vgl. Sat. br. 1.c. 23.
  - 13) "diesen", weil Sonne im Sanskrit ein Masc. ist.
- 1) Vgl. Ath. S. XX. 135. 6-10, Ait. br. VI. 35 (das devanitha-sakta); vgl. auch Z. D. M. G. LXXII, S. 24.
- ") Das Masc. des 1. Verses, im Gegensatz zum Fem. des 2., ist wohl durch das interpolierte asvam veranlasst.
  - Nur das Jaim. br. hat hier die deutbare Lesart erhalten.

# 137. Der Parikrī, eine Abart des Sadyaḥkrī.

athaişa parikrih; khandikas ca haudbhārih keśī ca dārbhyah pañcāleşu paspṛdhāte; sa ha khandikah keśinam abhiprajighāya: sadyahkriyā vai syo yakṣyata ity; atha haitena procya bhrātrvyāya yajante;
tasya haite brāhmanā āsur: ahīnā āśvatthih, keśī sātyakāmir, ganginā
rāhakṣito, luśākapih khārgalir iti; te hainam upasameyuh; sa ha
dhyāyan niṣasāda; tam hocuh: kim nu rājanyo dhyāyatīti; sa hovāca:
na hi me dhyeyam; yūyam brāhmanā abrūtā-: "dityāś cāngirasaś ca
svarge loķe 'spardhanta; ta ādityāh pūrve svargam lokam agacchann,
ahīyantāngirasa iti; sa ya etena procya bhrātrvyāya yajate, sa eva
bhavati, parāsya dviṣan bhrātrvyo bhavati; tam u vai māyam khandiko
'bhiprāhaiṣīt: sadyahkriyā vai syo yakṣyata iti; sa eva nūnum bhu-

vişyati, parā syo bhavişyatīty evaitad dhyāyāmīti 1); tam hocuh: parikrīr iti vā ayam yajnakratur asti; tena tvā yājayāmeti; tatheti; tena hainam yājayām cakrus; tasya vā etasya treasya treasyaikaikayā stuvanti; brahma vai prathamā stotriyā, ksatram dvitīyā, vit trtīvā-: 'valamba u ha vai brahmanah ksatram ca vit ca; ksatram co ha vai višam cānu bhrātrvyalokah; sa ye dre araciccheda, bhrātrvyalokam eva tad avacicchedā-; "tmā vai prathamā slotriyā, jūyā dritīyā, prajā trtīyā-; 'valamba u ha vā ātmano jāyā ca prajā ca; jāyām co ha vai prajām cānu bhrātrvyalokah; sa ye dre araciccheda, bhrātrvyalokam eva tad araciccheda; tato vai khandikam nihsārayām cakāra; tato vai kešī dārbhyo 'bhavat, parā khandiko; bhavaty ātmanā, parāsya dvisan bhrātrvyo bhavati, ya evam veda; tasya tisrsu bahispavamānam bhavati, calakrsv ājyāni, pancasu mādhyandinah pavamānas, catasīsu prethāni, saptasv ārbhavah pavamāna, ekasyām agnistomasāma; tāś caturvimśati stotriyāh sampadyante; caturvimsatyardhamāsah samvatsarah; samvatsarād etat khandikam audbhārim kesī dārbhyo nunude, samvatsarūd antariyāya; samvalsarād eva dvisantam bhrātrvyam nudate, samvatsarād antareti, ya evam veda. (II. 122-124)

Jetzt der Parikrī. Khandika, der Sohn des Udbhāra, und Keśin, der Sohn des Darbha, stritten sich um den (Besitz) des Pañcālalandes. Da sandte Khandika (die Nachricht) an Kesin: "Ich werde einen Sadyahkrī abhalten.". Man pflegt dieses Opfer ja zu verrichten, nachdem man es seinem Nebenbuhler angesagt hat. Er (nl. Keśin) hatte diese Brahmanen (in seinem Dienste): Ahīnas, den Sohn des Asvattha, Kesin, den Sohn des Satyakāma, Ganginas, den Sohn des Rathakşit, und Luśākapi, den Sohn des Khargala. Die kamen da zusammen zu ihm; er war da in Gedanken niedergesessen. Sie redeten ihn an: "Weshalb sitzt der Baron in Sorge nieder?" Der antwortete: "Sollte ich nicht in Sorge sein? Ihr Brahmanen habt ja gelehrt<sup>2</sup>): "Die Adityas und Angirasen stritten sich um den Himmelsraum; die Adityas erreichten zuerst den Himmelsraum, die Angirasen blieben zurück. Wer dieses Opfer, es seinem Nebenbuhler angesagt habend, verrichtet, der kommt zu Gedeihen, sein Nebenbuhler aber geht zugrunde." Nun hat Khandika mir zu wissen gegeben, dass er einen Sadyahkrī abhalten wird; der wird zu Gedeihen kommen, und ich werde zugrunde gehen, aus dieser Erwägung bin ich in Sorge." Da sagten sie zu ihm: "Es gibt ein Soma-opfer, den Parikrī; das wollen wir für dich verrichten." "Gut." Sie verrichteten es nun für ihn. Bei diesem Opfer hält man jedes Stotra jedesmal nur mit einem (nl. dem ersten) Verse jedes (beim Sadyahkrī zu verwendenden) Tristichons. Der Priesterstand ist der erste, der Baronenstand der zweite, der Handwerkerstand der dritte Vers des Stotra. Abhängig vom Brahmanen sind der Baronen- und der Handwerkerstand, und dem Baronen- und Handwerkerstand ist der Raum des Nebenbuhlers parallel<sup>3</sup>). Indem er (Kesin) die (letzten) zwei (Verse des Tristichons) abschnitt, schnitt er den Raum seines Nebenbuhlers ab. Der erste Vers ist er selbst, der zweite ist die Gattin, der dritte die Nachkommenschaft (die Kinder). Von ihm selbst hangen seine Gattin und seine Kinder ab, und der Gattin und den Kindern ist der Raum des Nebenbuhlers parallel<sup>3</sup>). Indem er die zwei Verse abschnitt, schnitt er den Raum seines Nebenbuhlers ab. Darauf erwirkte er, dass Khandika vertrieben wurde, und so kam Kesin, der Sohn des Darbha, zu Gedeihen, Khandika aber ging zugrunde. Wer solches weiss, der kommt selber zu Gedeihen, sein feindlicher Nebenbuhler aber geht zugrunde. Bei dieser Somafeier wird der Bahispavamäna auf drei, die Ajvastotras werden (je) auf vier, das Mittaglob auf fünf, die Prethastotras auf vier, das Ārbhavalob auf sieben, der Agnistoma auf einem Vers gesungen. Das macht vierundzwanzig Stotra-verse zusammen. Das Jahr umfasst vierundzwanzig Halbmonate: so stiess Kesin den Khandika aus dem Jahre (d.h. aus dem Zeitlichen) hinaus, und schloss ihn vom Jahre aus. Wer solches weiss, der stösst seinen feindlichen Nebenbuhler aus dem Jahre hinaus, schliesst ihm vom Jahre aus.

- 1) dhyāyānīti, vgl. n°. 133 Bem. 4.
- 2) Vgl. n°. 136.
- <sup>2</sup>) Die Absicht dieses Satzes ist mir nicht vollkommen deutlich.

# 138. Nach Anlass des Ekatrika genannten Ekāhas.

tena haitenodarah sāṇḍilya iyakṣāṃ cakre; tasya ha manasy evāsai: 'kalrikeṇa yajeyeli: na ha tu kasmai canovācā-; 'tha hāsya jāyā gandharviṇy āsa; tāṃ hāyaṃ gandharva upanyeyaya; tāṃ hovācai-: 'katrika iti rai yajñakratur dāruṇa ivāsti; tena rai te patir yakṣyala iti; sā heyaṃ patiṃ papracchai-: 'katrika iti vai yajñakratur dāruṇa ivāsti; satyaṃ tvaṃ tena yakṣyasā³ iti; sa hovāca: yad aham idaṃ naiva kasmai canāvocaṃ, manasy eva me 'bhūt, kas ta idam ') arocad iti; yo māyaṃ gandharva upanyaitīti 2); taṃ vai tvaṃ pṛcchatād iti hovāca, yaṣṭavyaṃ tenā³, na yaṣṭavyā³m iti; taṃ ha papraccha: yaṣṭavyaṃ tenā³, na yaṣṭavyā³m iti; sa hovāca: yathā rā enaṃ sa vedaivaṃ enaṃ vayaṃ ridma; yas tv aṣyetthaṃ stotraṃ vidyāt, sa enena yajeteti, yathainenādaḥ prajāpatis tuṣṭuve; teno ha sa nopadadharṣeṣṭuṃ; śaśvad dhodaraḥ śāṇḍilyas tenaiva paṇāyyatāṇ ³) jagāma yad aṣya manasy evāsaikatrikeṇa yajeyeti; sa vā eṣo 'nyatara ira

yajñakratuḥ: supaṇāyyo $^4$ ) vaineneṣṭvā bhavati supāpīyān vā (II. 126, 127)

Dieses (Opfer) wünschte (einst) Udara, der Sohn des Sandila, zu verrichten. Er hatte im Geiste den Wunsch ausgesprochen: "Den Ekatrika möchte ich verrichten", sagte dies aber niemandem. Er war verheiratet mit einer von einem Gandharva Besessenen 5). Diese wurde (einst) von diesem Gandharva besucht und er sagte zu ihr: "Es gibt ein gefährliches Soma-opfer, den Ekatrika; das wird dein Gatte verrichten." Sie fragte ihren Gatten: "Es gibt ein gefährliches Soma-onfer, den Ekatrika. Ist es wahr, dass du das verrichten wirst?" Der antwortete: "Da ich dieses doch niemandem gesagt habe, sondern es nur in meinen Gedanken hatte, wer hat es dir gesagt?" "Der Gandharva, der mich besucht". "So sollst du ihn fragen", sagte er, "ob es verrichtet werden soll oder nicht". Da fragte sie ihn: "Soll es verrichtet werden oder nicht?" Der (nl. der Gandharva) sagte 6): "Wie er es kennt, so kenne auch ich es. aber er kennt es als das éine, ich als das andere. Der aber dürfte es verrichten, der in dieser Weise dessen Stotra kennt" (und er legte dar), wie damals Prajāpati dessen Stotras abgehalten hatte 7). Er (Udara) wagte nun nicht dieses (Opfer) zu verrichten. Ohne Zweifel ist Udara, der Sohn des Sandila, dadurch schon zu Ansehen gekommen, dass er in Gedanken den Wunsch ausgesprochen hatte, den Ekatrika verrichten zu wollen. Dieses Opfer ist eins von beiden: wer es dargebracht hat, der kommt entweder zu grossem Ausehen, oder es wird ihm recht schlecht gehen.

- 1) imam.
- ²) upanyeti (vgl. aber upanyeyāya).
- 3) panāmyatām.
- ") supaņāmyo.
- <sup>b</sup>) ? gandharvinī.
- 6) Das jetzt folgende ist mir nicht recht deutlich. Der Text lautet genau so: yathā vā enam sa vedāivam enam vayam vidmānyatara iti vā enam sa vedānyatara iti vā enam sa vedānyatara ity enam vayam vidma yas tv asyettham u.s.w.
- 7) 1m Vorhergehenden war dargetan, wie Prajāpati den Ekatrika (vgl. Pañc. br. XVI. 16) verrichtet hatte. Es ist eine eintägige Soma-feier, dessen Stotras abwechselnd aus einem und drei Versen bestehen.

# 139. Der Brhaspatisava.

athaiṣa bṛhaspatisavaḥ; prajāpatiḥ prajāḥ sasrjūnaḥ sa vyasraṃsata; so 'nnaṃ bhūto 'sayat; tasya sarve devā mamatvina ¹) āsan: mama mameti; te 'bruvan: vīdaṃ bhajāmahā iti; tasya vibhāge na samapādayaṃs; te 'bruvann: ājim asyāyāmeti; ta ājim āyan; sa bṛhaspatir ājisaraṇaṃ panthānam apasyat; sa pūrvaḥ parītya rathena vṛtvāti-

șthat; te devās tan nāvindan yenālyasarisyan, sasvad dha yārān era rathayānāya tāvān ākāśas 2); tato vai sa tam ājim udajayad; yad brhaspatir udajayat, tasmād brhaspatisaras; tam ājim ujjigivāmsam 3) indro 'bravīt: puras trā dadhe: mām anena vainena vājaneti: tatheti: tam puro 'dhatta; tenainam ayājayat; tato vā indrah sarvesām devānām śraisthyam agacchad; gacchati svānām śraisthyam na evam veda. — sa vā eşa druyor eva yajīto: brāhmanasya caiva rājanyasya ca; yad brhaspatir udajayat, tena brāhmanasya, yad indro 'yajata, teno rājanyasya; sa u hendrasyairaikusya purohitu āsa, netaresām devānām; so 'kāmāyata: sarresām derānām purodhām yaccheyam iti: sa etenaiva yajnenāyajata; tato vai sa sarvesām devānām purodhām agacchad: brhaspatir vai devānām purohitah. — sa trivrd rathantarasāmā bhavali; brahma vai trivrd, brahma rathantaram; brahmanā vāra sa tad brāhmavarcasam ārdhnod; brahmanaiva brahmavarcasam rdhnoti ya evam veda. — tasya trayastrimsad daksina bharanti; trayastrimsad vai devatā; devatānām eva purodhām ūsnutā-; 'svas catustrimsah; prajāpater vā etad rūpam yad asvah; saprajāpatikānām eva tena devatānām purodhām āsnuta; tasgaitā gathāpārvum anusavanam daksinā dadāty: astau prātahsarane dadātu, ekādasa mādhyandine savane, drādaśa trtīyasavane, 'nūbandhyāyām ekām, udava-รลิกริบุลิบุลิm ekam; anusavanam asram trtījasas; tad ya astau pratahsarane dadātu: astau vasavo: vasūnām eva purodhām āsnutū-; 'tha yā ekūdaša mādhyandine savana: ekādaša rudrā; rudrānām eva tena purodhām āśnutā-; 'tha yā dvādaśa trtiyasavane: dvādaśādityā; ādityānām eva tena purodhām āśnutā-, tha yām anūbandhyāyām ckām: mitrāvarunayor eva tena purodhām āśnutā-; 'tha yām udavasānīyāyām ekām: karma karma me daksināvad asad ity; atha yam anusavanam aśvam tṛtīyasah: prajāpater eva tena purodhām āsnuta. — tad āhur: manasaiva prātaķsavane dadyān, manasā trītīyasavane, mādhyandina era savane dadyād iti; tad u vā āhur: atīrtham vai prātaķsavanam dakṣiṇānām, atīrtham Irtīyasavanam; mādhyandina eva savane dadyāt; tad eva tirtham, tad āyatanam, naivetarayoh savanayor manasā cana dadad ādriyeteti. — brahmane 'śvam dadāti; brahmano hy evaikadakşinā 4). — tad yathā mādhyandiniyās camasāh pratistherann atha jaghanenāhavanīyam prācīnagrīvam krsmājinam upustrnīteti brūyād udīcīnagrīvam vā; tad yajamāna āste; sa hutānām camasānām unmārsti: devasya tvā savituh prasave 'śvinor bāhubhyam pūsno hastābhyām sarasvatyai trā vāco yantur yantrena brhaspates tvā sāmrājyena brahmanābhisincāmīti; mukham vimārsti; sa somābhisiktas tejasvī brahmavarcasī bhavāti; trir utkrośanti: traya vā ime lokā; eşv evāsya tal lokesu śrutim dadhati, (II. 128-130)

Jetzt der Brhaspatisava. Als Prajāpati die Geschöpfe erschaffen

hatte, brach er (vor Erschlaffung) zusammen. Er lag da nieder, zur Speise geworden. Ihn (nl. diese Speise) wünschten alle Götter für sich zu haben (indem sie riefen): "Mir! Mir!" Da sagten sie: "Lasst uns diese (Speise) verteilen." Sie einigten sich nicht über deren Verteilung und sagten: "Lasst uns ein Wettrennen um sie halten." Sie hielten ein Wettrennen. Da erschaute Brhaspati den für das Wettrennen bestimmten Weg<sup>5</sup>). Nachdem er den andern zuvorgekommen war, versperrte er durch seinen Wagen den Weg, Die Götter fanden kein Mittel, um an ihm vorbeizukommen. Gewiss (war ja) der Raum nur so breit wie für den Gang (eines) Wagens. Darauf gewann er das Wettrennen. Deshalb ist es das Sava des Brhaspati. Zu ihm, als er den Wettlauf gewonnen hatte, sprach Indra: "Ich nehme mir dich zum Purohita; bringe für mich dieses Opfer dar." "Gut." Er nahm sich ihn zum Purohita und Brhaspati verrichtete dieses Opfer für ihn. Darauf erreichte Indra das höchste Ansehen unter den Göttern. Das höchste Anschen unter den Seinigen erreicht, wer solches weiss. Dieses Opfer gilt für zwei Personen zusammen: für einen Brahmanen und einen Ksatriya. Weil Brhaspati das Wettrennen gewonnen hatte, dadurch ist es ein Opfer für einen Brahmanen, weil Indra es für sich hatte verrichten lassen. dadurch für einen Ksatriya. Er war nun der Purohita, allein des Indra, nicht der anderen Gottheiten. Er wünschte: "Möchte ich die Purohita-würde bei allen Göttern erlangen." Er opferte mit demselben Opfer; darauf erlangte er die Purohita-würde bei allen Göttern. Brhaspati ist ja der Götter Purohita. — Dieses Opfer ist ein Trivrtstoma (d. h. alle seine Stotras bestehen aus neun Versen) und hat als Singweise des ersten Prethastotra das Rathantara. Der Trivrtstoma ist der Priesterstand, das Rathantara ist der Priesterstand 6): durch den Priesterstand förderte er so sein priesterliches Ansehen. Wer solches weiss, der fördert durch den Priesterstand sein priesterliches Anschen. - Es gibt bei diesem (Opfer) dreiunddreissig (Kühe) als Opferlohn. Dreiunddreissig an der Zahl sind die Gottheiten: er bekam (dadurch) die Purohita-würde bei den Gottheiten. Ein Ross ist da als vierunddreissigster. Das Ross ist ja die Manifestation des Prajāpati: so erlangte er die Purohita-würde der Gottheiten nebst Prajāpati. — Bei diesem (Opfer) verschenkt er die zum Opferlohn bestimmten Kühe der Reihe nach, dem Dienste (savana) nach: acht beim Morgen-, elf beim Mittag-, zwölf beim Nachmittagdienste, eine beim Opfer der Anūbandhyā 7), eine bei der Udavasānīya-iṣṭi 8), bei jedem Dienste das Ross je zu einem . Drittel 9). Was die acht (Kühe) anbetrifft, die er beim Morgendienste verschenkt: es gibt acht Vasus; dadurch erlangte er die Purohita-

würde bei den Vasus. Durch die elf des Mittagdientes: es gibt elf Rudras; dadurch erlangte er die Purohita-würde bei den Rudras. Durch die zwölf des Nachmittagdienstes: es gibt zwölf Adityas; dadurch erlangte er die Purohita-würde bei den Adityas. Durch die eine, die bei der Anübandhva verschenkt wird, erlangte er die Purohita-würde bei Mitra und Varuna und die eine, die bei der Udavasānīya-isti verschenkt wird, gibt er (aus Erwägung): "Möchte für mich jeder Teil der heiligen Handlung von einer Daksinā begleitet sein." Durch das Ross, das bei jedem Dienste je zu einem Drittel gegeben wird, dadurch erlangte er die Purchita-würde bei Prajāpati. — Da sagt man nun: "Bloss in Gedanken gibt er bei dem Morgen- und dem Nachmittagdienste; er gebe (sie) bloss beim Mittagdienste." Da sagt man aber auch: "Weder der Morgendienst noch der Nachmittagdienst ist der Weg (d.h. die Gelegenheit) für Daksinas. Er gebe nur beim Mittagdienste; dies ist der Weg. dies die geeignete Stelle. Bei den beiden anderen Diensten soll er nicht darauf bedacht sein, sie auch nur in Gedanken zu verschenken." — Dem Brahman gibt er das Ross; denn dem Brahman gehört die einzelne Daksinā. — Am Augenblick nun, wenn die nachmittäglichen Soma-becher (zur Spende) bereit gestellt werden 10), sage er: "Breitet hinter dem Ahavanīva das schwarze Antilopenfell, mit dem Nackenteile nach Osten (oder auch : nach Norden) gerichtet, aus". Darauf ist der Opferherr gesessen. (Mit dem Überreste des) aus den Bechern dargeopferten (Soma) streicht er (nl. der Adhvaryu) ihm aufwärts über das Gesicht (nachdem er die Formel gesagt hat): "Auf Geheiss des Gottes Savitr begiesse ich dich, mit den Armen der Asvins mit den Händen des Pūşan, mit der Vāc: der Sarasvatī, Stütze des Stützens, mit des Brhaspati Alleinherrschaft vermittelst des Brahman' 12), Er wischt ihm (den Überrest) über das Gesicht. Durch Soma begossen, wird er glänzend, mit priesterlichem Ansehen versehen. Dreimal ruft man ihn (als Gesalbter) aus 18): drei sind die Räume; über diese Räume verbreiten sie dadurch seinen Ruhm.

Vgl. Panc. br. XVII. 11, TBr. II. 7. 1 mit Baudh. srs. XVIII, 1, Kāṭh. XXXVII. 7.

- 1 1) ? mamarteina die Hss.
  - ²) Nothehelfkonjektur: ārās die eine Hs., à-ras die andere, mit Lacune für éin Akṣara.
  - 3) ujjivomsam.
  - \*) So auch später, II. 160 (n°. 143, Bem. 4).
  - b) D. h. per sah, wie er den Weg zum Sieg nehmen musste" (?).
  - 6) Vgl. oben no. 8.
  - 7) Vgl. CH. § 256.
  - 8) Vgl. CH. § 259.
- °) Das Ross wird natürlich nicht zerteilt, sondern nur zugesagt. Am Ende wird es ja dem Brahman verschenkt.

- Also nach der Handlung CH § 188 oder genauer unmittelbar vor § 191. Nach dem Ritual des Baudhāyana (vgl. XVIII. 1: 343. 10 mit XII. 7: 96. 7) findet die Besalbung unmittelbar nach § 197 statt.
  - 12) Die Formel kommt der des Baudh. am nächsten.
  - <sup>15</sup>) Vgl. Baudh. XVIII. 1: 343. 17 mit X. 56: 60. 15.

# 140. Der Agnistut genannte Ekāha.

athaiso 'qniştud; indram vai bhūtāni paryacakṣata, triśīrṣānam tvāstram avadhīd, vatīn śālāvrkebhyah prādūd, arurmukhān avadhīd. brhaspatek pratyavadkīt, sandkām samkitām atītya namucer āsurasya śirah prāchaitsīd ity etebhyo devakilbisebhyah; sa hāranya eva cacārānabhyavayan devān; sa u ha devān uvāca: yājayata meti; neti hocur, etā vai tvayā sandhā atītā, etāni devakilbisāni krtāni, na tvā บลิเลขารงติma itu: atho hasvaanir eva sakhitama ivasa devesu; sa u hāgnim uvāca: tvam mā yājayeti; tatheti hovāca, sa vai nu tam devesv icchūmi, yena trū saha yājayeyam iti; sa ha tam devesu na viveda, yenainam sahāyājayişyal; sa hovāca: na vai nu tam devesu vindāmi, yena tvā saha yājayeyam iti; tam vai mā tvam eva yājayeti; tatheti; so 'qnir ātmana evādhy 1) etam 1) agnistutam atanuta; tenainam ayājayat; tusya sadyah sarvam pāpmānam niradahat; sa yathāhir ahicchavyai nirmucyeta, yathā muñjād iṣīkām vivṛhed, evam eva sarvasmāt pāpmano niramucyata; sa eşo 'pahatapāpmā tapaty: eşa ha vā indrah; sa ya uktoktah syād, yo 'bhyākhyāyeta, sa etena yajeta; sadyo haivāsya sarvam pāpmānam nirdahati; sa yathāhir ahicchavyai nirmucyeta, yathā muñjād iṣīkām vivrhed, evam eva sarvasmāt pāpmano nirmucyate. — sa yo mukhena pāpam krtvā manyeta, trivrtāgnistutā yajetai-; 'sa ha vai mukhena pāpam karoti, yo 'vādyam vadati; mukham vai trivrt stomānām; mukhād eva tena pāpmānam apaghnate<sup>2</sup>); 'tho yo bāhubhyām pāpam krtvā manyeta, pañcadasenāgniştutā yajetai-; 'şa ha vai bāhubhyām pāpam karoti, yo 'niyhātyasya nihanti; bāhū vai pañcadaśa stomānām; bāhubhyām eva tena pāpmānam apaghnate; 'tha ya udarena pāpam krtvā manyeta, saptadaśenūgnistutā yajetai-; 'ṣā ha vā udareņa pāpam karoti, yo ำกิร์yannasyannam aśnaty; udaram vai saptadaśa stomanam; udarad eva tena pāpmānam apaglinate; 'tha yalı padbhyām pāpam kṛtvā manyetai-, 'kavimsenāgnistutā yajetai-; 'sa ha vai padbhyām pāpam karoti, yo janam eti; pratisthā vā ekavimsa stomānām; padbhyām era tena pāpmānām apaghnate....— sa yo 'nūcānah san na viroceta, sa etena yajeteti 3); yathā ha vai nişkah samalagrhīta, evam sa yo 'nūcūnah san na virocate; 'gnā u vā etam prāsyanti yam agnişlutā yājayanti; tad yathā niṣkam śamalagṛhītam agnau 4) prāsya 5) tasyāyoghunena sarvam samalam nirhanyād, evam haivāsya sarvam

pāpmanam nirghnanti; so 'pahatapāpmā tejasvī brahmavarcasī bhavaty.— atho āhur: yasminn eva paśavye sati paśavo na rameran, sa etena yajeteti; yathā ha vai jaratkakṣa, evam sa yasmin paśavye sati paśavo na ramante; tasya revatīṣv ayniṣṭomasāma bhavaty; āpo vai revatayo; 'gnā u vā etam prāsyanti, yam agniṣṭutā yājayanti; tad yathā jaratkakṣam agninopadīpya tam adbhir upasiñcet, tasmin kalyāṇya oṣadhayo jāyeraṃs, tāsu paśavo ramerann, evam haivāsmin sarve paśavo ramante. (II. 134—137)

Jetzt der Agnistut<sup>6</sup>). Die Geschöpfe tadelten den Indra wegen seines Vergehens gegen die Götter: "Er hat den dreiköpfigen Sohn des Tvaştr erschlagen, die Yatis den Hyänen übergeben, die Arurmukhas getötet, dem Brhaspati widerstanden und mit Übertretung der abgeschlossenen Übereinkunft das Haupt des asurischen Namuci abgehauen." Er begab sich in die Wildnis, die Götter meidend 7). Da sagte er zu den Göttern: "Verrichtet ein Opfer für mich." "Nein", sagten sie, "du hast diese Verträge übertreten, du hast dich dieser Vergehen gegen die Götter schuldig gemacht; wir werden nicht für dich opfern." Nun war unter den Göttern Agni, so zu sagen, sein bester Freund. Er sprach zu Agni; "Opfere du für mich." "Gut", entgegnete er; "ich werde aber unter den Göttern denjenigen suchen, mit welchem zusammen ich für dich das Opfer verrichten könnte". Er fand aber unter den Göttern keinen, um mit diesem zusammen das Opfer zu verrichten. Er sagte: "Ich finde unter den Göttern keinen, mit welchem zusammen ich für dich das Opfer verrichten könnte." "So verrichte du allein für mich das Opfer." "Gut." Da setzte Agni aus sich selbst heraus dieses Opfer, den Agnistut, in Wirkung; das verrichtete er für ihn. Mit einem Male brannte er sein böses Geschick gänzlich von ihm weg, wie die Schlange sich von ihrer Haut befreit, wie man aus der Blattscheide den Halm loslöst, so wurde er von seinem ganzen bösen Geschick befreit. Er ist der, welcher ohne alles Ungemach glüht: der ist ja Indra 8). — Wer das Objekt der Gespräche der Leute ist, wer verleumdet wird, der soll dieses Opfer darbringen. Mit einem Male brennt er (nl. Agni) sein böses Geschick gänzlich von ihm weg: wie die Schlange sich von ihrer Haut befreit, wie man den Halm aus der Blattscheide loslöst, so wird er von allem Ungemach befreit. — Wer mit dem Munde Böses getan zu haben meint, soll den Agnistut als Trivrt-stoma verrichten. Mit dem Munde tut der Böses, welcher redet, was nicht geredet werden darf. Der Trivrt ist unter den Stomas der Mund (auch "das Haupt"). Dadurch entfernt er das Böse aus seinem Munde. Wer mit den Armen Böses getan zu haben meint, soll den Agnistut als Pancadasa-stoma verrichten. Mit den Armen

tut der Böses, welcher auf einen schlägt, auf den man nicht schlagen darf. Der Pancadasa ist unter den Stomas die beiden Arme. Dadurch entfernt er das Böse aus seinen Armen. Wer mit dem Bauche Böses getan zu haben meint, soll den Agnistut als Saptadasa verrichten. Mit dem Bauche tut der Böses, welcher die Speise genicsst von jemandem, dessen Speise man nicht essen sollte. Der Saptadasa ist unter den Stomas der Bauch. Dadurch entfernt er das Böse aus ' seinem Bauche. Wer mit den Füssen Böses getan zu haben meint, soll den Agnistut als Ekavimsa verrichten. Mit den Füssen tut der Böses, welcher sich in die Fremde begibt. Der Ekavimsa ist unter den Stomas das Gestell. Dadurch entfernt er das Böse aus seinen Füssen 9). — Wer, obgleich er ein Schriftkundiger ist, nicht in Ansehen steht, der soll dieses Opfer verrichten. Wer, obgleich er ein Schriftkundiger ist, nicht in Ansehen steht, der ist wie eine Goldplatte, die mit einem Male, einem Schaden behaftet ist. Ins Feuer wirft man denjenigen, für den man den Agnistut darbringt. Wie man nun eine mit einem Male behaftete Goldplatte ins Fener wirft und dann vermittelst eines eisernen Hammers jedes Mal hinausschlägt, so schlägt man von ihm jede Makel hinweg. Befreit vom bösen Geschick wird er glanzvoll und mit priesterlichem Ansehen versehen. Da sagt man auch: "Bei wem, obgleich er Vieh zu besitzen würdig wäre, das Vieh nicht verbleibt, der soll dieses Opfer darbringen. Bei wem, obgleich er Vieh zu besitzen würdig wäre, das Vieh nicht verbleibt, der ist wie ein dürres Gestrüpp. In diesem Falle wird das Agniștomasāman auf den Revatī-versen gesungen; die Revatīs sind das Wasser; ins Feuer wirft man denjenigen. für den man den Agnistut darbringt. Wie man ein dürres Gestrüpp, nachdem man es mit Feuer in Flammen gesetzt hat. mit Wasser begiesst, worauf schöne Kräuter daraus hervorspriessen, bei welchen die Kühe gerne verweilen, so verweilt alles Vieh bei ihm.

Vgl. Pañc. br. XVIII. 5—9, TBr. II. 7. 12, besonders aber Baudh. XVIII. 12—13.

- 1) So lese ich, abweichend von Oertel, JAOS. XIX, S. 121.
- 2) Hier und im Verfolg wohl als 3. sg. med.
- 3) iti fehlt.
- ') Fehlt.
- ) prūsuata.
- 6) Ein Ekāha, in welchem alle oder der Mehrzahl der Sûktas bloss an Agni gerichtet sind.
  - 7) Scheint mit dem unmittelbar Folgenden in Widerspruch zu stehen.
  - ") Indra hier, wie auch sonst = Āditya.
  - <sup>a</sup>) Zum Vorlærgehenden vgl oben n°. 8.

# 141. Der Vighana genannte Ekäha.

athaisa vighanah; prajāpatir devān asrjata vasūn rudrān ādityāms; lebhyo yajnam cemāms ca lokān prāyacchad; vasubhya eva prātahsavanam prāyacchad, rudrebliyo mādhyandinam savanam, ādityebliyas trliyasaranam; vasubhya eremam lokum prāyacchad, rudrebhyo 'ntarikṣam, ādilyebhyo 'mum; athendram asrjata; sa idam eṣām sarvam vibhaktam apasyat; so 'bravid: yad idam esām sarvam vibhaktam, atha kasmai mām asrsthā ity; etesām tre-, 'ty abravīc, chraisthyāyādhipatyāyāsṛkṣīti; so 'ham katham eṣām śrestho 'dhipatih syām iti; parehy eniin, brühīty abravīd, yuşmākam mā prajāpatih śraisthyāyādhipatyāyāsṛṣṭeti; sa etyābravīd: yuṣmākaṃ mā prajāpatih śraisthyādhipatyāyāsesteti; te 'benean: vayam cāra śresthā smo, vayam adhipatayo, ye jyeşthā sma iti nājānan; sa punar etyābravīn: na vā amī taj jānanti yat tvam āttheti; sa etam yajnam apasyat; tam āharat, tenainam ayājayat; sa hestvaiva sarvā mrdho vyahata; yad`ryahata, tad vighanasya vighanatvam; vi ha vai dvisantam bhrütrvyam hate ya eram veda; tam rijigyānam sarve devā abhitah samantam paryavisan: rasarah purastād rudrā daksinata ādityāh paścān maruta uttarato viśve devā uparistāt sādhyās cāptyās cādhastād abhito 'ngirasa; eṣā vai daivī śrir daivī sabhā daivī samsad; gacchati ha vā etām daivīm śriyam daivīm sabhām daivīm samsadam ya evam veda. (II. 141, 142)

Jetzt der Vighana. Prajāpati erschuf die Götter: die Vasus, Rudras, Adityas. Er übergab ihnen das Opfer und die (drei) Räume: den Vasus den Morgen-, der Rudras den Mittag-, den Adityas den Nachmittagdienst; den Vasus diesen Raum (d.h. die Erde), den Rudras den Luftraum, den Adityas jenen Raum (d.h. den Himmel). Darauf erschuf er Indra. Dieser sah, dass jene alles unter sich verteilt hatten. Er sprach (zu Prajāpati): "Da diese alles unter sich verteilt haben, wozu hast du mich erschaffen?" "Zum Vorrang", sagte er, "zur Oberherrschaft über diese habe ich dich erschaffen." "Und wie werde ich deren Angesehenster, deren Oberherr werden?", "Geh hin zu ihnen", so antwortete er, "und sage: zum Vorrang, zur Oberherrschaft über euch hat mich Prajāpati erschaffen." Er ging hin und sagte: "Prajāpati hat mich zum Angesehensten unter euch, zum Oberherrscher über euch erschaffen." Die (Götter) sagten: "Wir sind die Ältesten, wir sind die Oberherrscher, wir die wir die Ältesten sind" (und damit) billigten sie (seine Worte) nicht. Er kehrte zurück und sagte: "Jene billigen nicht, was du sagst." Da erschaute er (nl. Prajāpati) dieses Opfer, er brachte es herbei und verrichtete es für ihn. Nach der Darbringung des Opfers zerschlug er (nl. Indra)

alle seine Feinde; weil er sie zerschlug (vihan), daher der Name Vighana. Es zerschlägt seinen feindlichen Nebenbuhler, wer solches weiss. Als er den Sieg errungen hatten, setzten sich alle Götter rings um ihn herum: die Vasus vorne, die Rudras rechts, die Ādityas hinten, die Maruts links, die Viśvedevas oben, die Sādhyas und Āptyas unten; ringsum die Angirasen. Dies ist die göttliche Ansehnlichkeit, dies die göttliche Versammlung, die göttliche Gesellschaft. Zu dieser göttlichen Ansehnlichkeit, dieser göttlichen Versammlung, dieser göttlichen Gesellschaft kommt, wer solches weiss.

Vgl. Pañc. br. XIX. 10, TBr. II. 7. 18.

# 142. Der Tīvrasoma genannte Ekāha.

indro vṛṭram vajreṇādhyasya nāstṛṣīti manyamānah parām parāvatam agacchat; tam devā anvaichams; tam nānvavindaṃs; te 'bṛuvann: abhiṣuṇavāmaiva, tata āgamiṣyatīti; te 'bhyaṣuṇvaṃs; teṣāṃ ha sarvam eva prātaḥṣavanaṃ nājagāma; te ha sma camasān urasy ¹) upanigrāham abhyunnayante: ned apendrasya somasya bhakṣayāmeti ²); sa u ha mādhyandine savana ājagāma; te hotkrodaṃ cakrire yathā śreṣṭhiny āgata utkrodaṃ kurvate tathā; tad u vā āhur: acchāvā-kasyed vāva stotre prātaḥṣavana ājagāmā-; 'ntarito vai tathā yajñād abhaviṣyad, yad acchāvākasya stotre prātaḥṣavane nāgamiṣyad iti; tasmād etasya yajñasyācchāvākasya stotre bhakṣayanti; tasmād v acchāvākāyobhāv adhvaryū pratyāgṛṇītaḥ sarve camasādhvaryava; utkrodam eva tat kurvate; tad yasmāc chrīr apakrāmet, sa etena yajeta; śrīr vai teṣāṃ sāpākrāmad yad eṣāṃ śreṣṭḥy apākrāmat; tām etenaivānvavindann; anu ha tāṃ śriyaṃ vindate, nāsmāt sā śrīr apakrāmati ya evaṃ veda. (II. 152)

Als Indra den Vrtra mit dem Donnerkeil geworfen hatte, begab er sich, meinend: "Ich habe (ihn) nicht niedergeworfen", in die weiteste Ferne. Ihn suchten die Götter, konnten ihn aber nicht finden. Da sagten sie: "Lasst uns den Soma keltern, dann wird er kommen." Sie kelterten den Soma. Während deren ganzen Morgendienstes kam er nicht. Da gossen sie, jedesmal (d.h. nach jedem Stotra-sastra) die Soma-becher sich an die Brust drückend (aber von denselben nicht geniessend), (den neuen Soma) hinzu, (erwägend): "Damit wir nicht von dem Soma geniessen, an welchem Indra keinen Anteil hat". 3) Da kam er während des Mittagdienstes an. Da erhoben sie einen lauten Jubel, wie man einen lauten Jubel zu erheben pflegt, wenn ein vornehmer Herr ankommt. Da sagt man aber auch: "Er kam während des Morgendienstes bei dem Stotra (und dem damit korrespondierenden Sastra) des Acchāvāka an, denn er würde

vom Opfer ausgeschlossen gewesen sein, wenn er nicht an diesem Moment angekommen wäre." Deshalb geniesst man bei diesem Opfer den Soma (erst) bei (d. h. nach) dem Stotra des Acchāvāka, deshalb auch halten die beiden Adhvaryus (und) alle Camasādhvaryus den Respons. Dadurch erheben sie einen lauten Jubel. So soll derjenige, von welchem das Ansehen gewichen ist, dieses (Opfer) verrichten. Es war ja das Ansehen, das von ihnen (d.h. von den Göttern) gewichen war, als ihr mächtiger Herr (Indra) von ihnen wich. Wer solches weiss, der bekommt das Ansehen zurück, das Ansehen weicht nicht von ihm.

Vgl. Pañc. br. XVIII. 5, Baudh. XVIII. 29 (378.3)—30 (379.14), Āp. XXII. 10. 6—18, u.s. w.

- i) irasy.
- ²) °yāmīti.
- \*) Beim Morgendienst sollen also, abweichend vom gewöhnlichen Ritual, die Opferpriester die Reste des dargeopferten Soma nicht nach jedem Stotra-sastra geniessen, sondern überall, wo sonst der Soma getrunken wird, bloss den Soma-rest beriechen, nachdem sie den vorgeschriebenen Trunkspruch (bhaksamantra) hergesagt haben. Darauf soll nach jedem folgenden Stotra zum Becher (camasa), obschon er noch nicht geleert war, der Soma-rest des entsprechenden Stotra beigefüllt werden (abhyannayana). Dies gilt aber nur bis zum Stotra (und entsprechenden Sastra) des Acchāvāka (CH. § 169, 170). Sobald dies zu Ende geführt ist, wird jetzt der Soma getrunken (CH. § 171), wobei die Hotrakas sich vom Brahman einladen lassen. Ferner ist zu bemerken, dass beim Sastra des Acchāvāka (CH. § 170) nicht nur, wie sonst, der Pratiprasthātr allein, sondern auch der Adhvaryu und die Camasādhvaryus den Respons (othā modaiva) machen sollen (vgl. CH. § 152 II).

# 143. Der Rtapeya genannte Ekāha.

athaisa rtapeyo; devebhyo vā ūrų annādyam udakrāmat; somāhutir ha vā ebhyah soccakrāma; so eva virāt; te devā abruvann: etemām virājam anvicchāmeti; te tapo 'tapyanta; ta etām 1) virājam yajñam apasyams; tam āharanta; tam abhy adīksanta; ta ekam²) ahar²) กลิร์กลms; tasyai niyanam anvavapasyams 3); te 'bruvan: bhuyo nv eva tapas tapyāmahā iti; te dvitīyam ahar nāśnams; tasyai ghosam upāśrnvams; te 'bruvan: bhūyo nv eva tapan tapyāmahā iti; te trtīyam ahar nāsnams; tām parāpasyan yathā mahāntam girim udīksitam yathā vā mahad abhram evam; tām abhikrāmam apakrāmam abhyatsaran; ya u ha vai mrgam parān evābhitsarati, nainam sa grhnāty; atha ya enam abhikrāmam apakrāmam abhikarati, sa evainam grhnāti; tām dasamenaivāhnāvarundhata; daśākṣarā virād; annam virād: virāja evānnādyasyāvaruddhyai; tasyāpaś ca ghṛtam ca vratam; aśarīrā vā āpo 'śarīram ghrtam asarīrā svadhā-: 'sarīrenāsarīrām svadhām avaruņadhāmahā ity; etāvaccho vratayaty; etāvatī vai puruṣasya mātrā: net puruṣam ati vratayānīty; atho haitat parvaša evātmano 'ngāni pratisamdadhāti; sarpismān antarena bhavati; samastyai; saptadaśa stomo bhavati; prajāpatir vai saptadašah; prajāpatir nastasyānuvettā: sa yo nastasyā-

nuvettā, tenemām svadhām anuvindāmeti; tasyobhe brhadrathanture sāmanī bhavato: yady asmiņ lloke rathantarenānurindāma, vadv antarikşe vāmadevyena, yady amuşmim lloke brhateti; tasyaudumbarah somacamaso daksinā bhavaty; ūrg vā annam udumbaram 4): ūrja evānnādyasyāvaruddhyā; atho aśarīro rai somo, 'śarīrā sradhā-: 'śarīrenāśarīrām svadhām ararunadhāmahā iti; tam brahmane dadāti; brahmano hy evaikadaksinā 5). — tad āhur: huto deyā3 ahutā3 ity; ahuta ity āhur; yātayāmera vai tathā syād, yad dhutam dadyād ity; tad u vā āhur: huta eva deyo; devānām vā eşa bhāgah; ko devānām bhāgam dātum arhati; tasmād dhuta eva deya iti; yādrg aha vā asmim lloke 'nnam dadāti, tūdrg asyāmuşmim lloke 'nnam bharaty; etad u ha vā amuşmim lloke paramam annādyam yat somapītha; eşāhaivāsya somāhutir amuşmim lloke 'nnam bharaty. — rtam satyam vadanto bhaksayanty; rtena hi te tām 6) satyenānvavindann; rtam amṛtam ity āha-, rtena hi te tad amṛtam anvavindann; o yi jvarā oyi jūveti sāmanidhane bharato vācah satye; vāco hi te tām 6) satyenānvavindams. — tena haitenāthodivo gārgya ije kešī dārbhya rjišrā vātavāta iti; sa harjisvā vātavāto 'vatatāma; tam u ha vrsasusmena kumārenārjisvanenāktākseņopanisedur 7): yady ayam marisyaty, anenedam samāpayişyāma iti; sa ha tatāma; sa ha tāntah param lokam jagāma; sa hāmuşmim lloke pitaram ājagāma; tasya ha kalyāno loka āsa; sa hovāca: tata, kasyāyam loka iti; mameti hovācā-; tha hānyo lokalı kalyanatara asa; kasyo asav iti; taveti hovaca; sa hovaca: tata, yat tvam mad bhūyo dadivān asi, bhūyas te mad anūktum, atha katham tavāyam loko, 'sau mameti; sa hovāca: vratopayoddhyo 8) vai kila putrakāsau loka āsa; vratopayodhitara 8) eva nau tvam asi; tasmād ayam mama loko, 'sau taveti; gaccheti hovāca, sam vāvāpsyasi; yam vāva kāmam kamitāsi, sa te kāmah samardhitā 9); vakritās 10) tv evāngulīh <sup>10</sup>) kurutād iti; sa ha samāpa; sa ha samāpyovācā-: 'pipātra eva syo brāhmaṇānām astv iti; sa hāpipātra eva brāhmaṇānām āsa; tato ha vā idam arvācīnam ārjisvanā apipātrāķ. (11. 158—161)

Jetzt der Rtapeya. Von den Göttern wich (einst) die Kraft: die Nahrung. Es war die Somaspende, die da von ihnen gewichen war; auch war es die Virāj. Da sagten die Götter (zu einander): "Kommt, lasst uns diese Virāj suchen. Sie betrieben Askese. Da erschauten sie diese Virāj: das Opfer. Sie holten es herbei und mit Hinblick auf dieselbe unternahmen sie die Dīkṣā. Da enthielten sie sich während eines Tages der Nahrung. Da erblickten sie deren (der Virāj) Herannahung. Sie sagten: "Wir wollen noch weiter Askese betreiben." Da enthielten sie sich während des zweiten Tages der Nahrung. Da vernahmen sie deren Geräusch. Sie sagten: "Wir wollen noch weiter Askese betreiben." Da enthielten sie sich während

des dritten Tages der Nahrung 11). Da erschauten sie sie (nl. die Virāj, das Opfer, mit ebenso grosser Freude), wie man einen hohen lang erselmten Berg oder eine grosse Wolke erblickt. Sie beschlichen es, stetig darauf zu und zurückschreitend 12). Wer ein Stück Wild (bloss) hinwarts beschleicht, der bekommt es nicht in seine Gewalt; wer es aber beschleicht, stetig darauf zu und zurückschreitend, der bekommt es in seine Gewalt. Durch den zehnten Tag (d.h. auch: "am zehnten Tage") erreichten sie sie (nl. die Virāj, das Opfer). Zehnsilbig ist die Virāj, die Virāj ist Nahrung; (man macht es so) zur Erreichung der Virāj. Die Fastenspeise bei diesem (Opfer) besteht aus Wasser und Schmalz. Körperlos ist das Wasser, körperlos das Schmalz, körperlos der Trank beim Opfer (svadhā) 13); (man macht es so, erwägend:) "Durch das Körperlose wollen wir die körperlose Svadhā erreichen." Nur bis soweit $^{14}$ ) geniesst er die Fastenspeise; só gross ist ja das Maass des Menschen (des Purusa); (man macht es so, erwägend:) "Damit ich nicht über den Purusa hinaus die Fastenspeise geniesse." Er fügt dadurch aber auch seine eigenen Körperglieder gliedweise zusammen. Schmalz geniessend ist er in der Zwischenzeit: zur Erreichung 15) (der Virāj). Der Stoma ist siebzehnteilig (d. h. jedes Stotra besteht aus siebzehn Versen). Prajāpati ist siebzehnteilig 16), Prajāpati ist es, der das Verlorengegangene (wie die Virāj war) auffindet; (er macht es so, erwägend): "Durch denjenigen, durch welchen man das Verlorene auffindet, wollen wir diese Svadhā auffinden." In diesem (Opfer) sind sowohl Rathantara als Brhat abzusingen: "Wenn es (nl. das Verlorene, also die Viraj, die man erreichen will) sich in diesem Raume befindet, so wollen wir es durch das Rathantara, wenn es sich im Luftraum, durch das Vāmadevya, wenn es sich in jenem Raume befindet, durch das Brhat auffinden." Bei diesem (Opfer) ist eine feigenhölzerne Soma-schaale (d.h. wohl eine mit Soma gefüllte Schaale) der Opferlohn. Der Feigenbaum ist Labung und Nahrung: zur Erhaltung der Labung und Nahrung, aber auch (auf Grund von dieser Erwägung): "Körperlos ist der Soma, körperlos die Svadhā, durch das Körperlose wollen wir die körperlose Svadhā erreichen." Diese Schaale gibt er dem Brahman, denn dem Brahman kommt die einzelne Dakşinā zu 17). Da sagt man: "Soll er gegeben worden, nachdem daraus (von dem Soma) gespendet worden ist oder nicht?" "Nachdem daraus gespendet worden ist", so sagt man. Denn er würde abgenützt sein (eig.: schon einen Gang gemacht haben), wenn man ihn verschenkte, nachdem daraus geopfert wäre." Man sagt aber auch: "Er ist zu verschenken, nachdem daraus gespendet worden ist. 18) Er (d.h. der im Camasa enthaltene Soma) ist ja der Götter

Anteil. Wer sollte den Anteil der Götter (einem Menschen) verschenken? Deshalb ist er zu geben, nachdem daraus gespendet ist. Wie beschaffen die Nahrung ist, die er (der Opferherr) in dieser Welt verschenkt, eine derartige Nahrung fällt ihm in jener Welt zuteil. Der Soma-trank nun ist die auserlesenste Nahrung in jener Welt; so wird diese Soma-spende in jener Welt seine Nahrung". - Man geniesst (bei diesem Opfer den Soma), indem man "das Rechte" (r/a), "das Wahre" (satya) redet 19); denn durch das Rechte fanden sie jene (Virāj) auf. "Das Rechte, das Unsterbliche" sagt er. Durch das Rechte fanden die Götter ja das Unsterbliche; o yi jvarā und o yi jūvā sind die Schlussstücke der Singweise, die beiden wahren Teile des Wortes. Durch des Wortes Wahrheit fanden sie jene (Virāj) auf. — Dieses Opfer wurde einst verrichtet von Athodiva, dem Sohne des Garga, von Kesin, dem Sohne des Darbha, und von Rjiśvan, dem Sohne des Vātavat. Dieser Rjiśvan, der Sohn des Vātavat, geriet (dabei) in eine Ohnmacht. Bei ihm setzten sie (d. h. die Opferpriester) sich nieder mit dem Knaben, dem Sohne des Rjiśvan: Vrsasusma, der sich die Augen besalbt hatte 20), (erwägend): "Wenn jener stirbt, werden wir mit diesem (nl. seinem Sohne) dieses (heilige Werk) zu Ende führen." Dieser (Sohn) wurde (ebenfalls) durch eine Ohnmacht überfallen und in dem Zustand der Bewustlosigkeit ging er nach dem jenseitigen Raume. In jener Welt kam er zu seinem Vater. Diesem war ein schöner Raum zu Teil geworden. Er (der Sohn) sprach: "Lieber Vater, wem gehört dieser Raum?" "Mir", antwortete er. Es gab da aber einen anderen noch schöneren Raum, und da fragte er: "Und wem (gehört) jener?" "Dir", antwortete er (der Vater). Da sagte er: "Lieber Vater, da du doch mehr (an Opfergaben) fortgegeben hast als ich, mehr als ich studiert hast, wie kommt da dieser Raum dir, jener mir zu?" Der antwortete: "Demjenigen, der beim Geniessen der Fastenspeise Gelingen erreicht hat 21), für den ist jener Raum bestimmt gewesen, mein Sohn; du hast von uns beiden beim Geniessen der Fastenspeise grösseres Gelingen gehabt 21); deshalb gehört mir dieser, dir jener Raum. Gehe hin", so sagte er, "du wirst die (heilige Handlung) zu Ende führen. Welchen Wunsch du dir wünschen wirst, der wird dir in Erfüllung gehen. Du sollst aber (fortab beim Vrata-trinken) die Finger krümmen". 22) Der (nl. der Sohn, in diese Welt zurückgekehrt) führte (die heilige Handlung) zu Ende, und als er (sie) zu Ende geführt hatte, sagte er: "Ich werde unter den Brahmanen ein Angesehener 23) sein". Er wurde unter den Brahmanen ein Angesehener, und seit jener Zeit sind die Nachkommen des Rjisvan Angesehenen.

Vgl. Pañc. br. XVIII. 2 mit Laty. VIII. 9. 7—18; Baudh. XVIII. 32 (383. 12) —34; Āp. XXII, 9. 11—18, Sankh. XIV. 16, u.s. w.

- 1) etam.
- 2) etam ahan.
- 3) Vielleicht eher anvan isyams zu lesen?
- ') Das Neutr. ist auffällig; zu l. udumbara?
- b) Vgl. Bem. 4 zu nº. 139.
- °) tan
- 7) Statt °āklākṣeņo die Hss. °ātlākṣeņo .
- · \*) So die Hss. Ich vermute, dass eine Zusammensetzung von vratopäya oder vratopäyana und rddhi vorliegt, vgl. das öfters vorkommende \*\*srestharddhinām\*, gen. pl. zu \*\*restharddhinām\*, gen. pl. zu \*\*restharddhinām\*,
  - ") sanırdhitä.
  - 10) vakrikān tvevanguli.
- <sup>11</sup>) Zu vergl. ist besonders Baudh. (s. Über das Rituelle Sütra des Baudhayana, § 28). Wie nach dem Jaim. br. die Fastentage über die Diksātage zu verteilen sind, ist nicht aus dem Texte ersichtlich. Ich vermute, dass dasselbe Verhältnis vorliegt wie in Baudh.
- <sup>13</sup>) Die drei Fastentage sind dann das Heranschreiten, die zwischenliegenden Tage, an denen Fastenspeise genossen wird, das Zurückschreiten.
  - 12) Was hier genau mit svadha gemeint wird, ist mir nicht deutlich.
- Da gewöhnlich der Purusa eine Spanne gross gedacht wird (vgl. Verf., Altind. Zanberei, die Wunschopfer n°. 19, 20 mit Bem. 61), so wird man anzunehmen heben, dass während der Tage, an welchen die Fastenspeise genossen wird, eine Quantität mit Wasser vermischten Schmalzes aus einer eine Spanne tiefen Schaale genossen wird, vgl. Laty. VIII. 9. 10.
  - <sup>15</sup>) Welche Beziehung besteht zwischen sarpis und "Erreichung" (samasti)?
  - <sup>16</sup>) Vgl. Bem. 5 zu n°. 132.
  - <sup>17</sup>) Vgl. Bem. 4 zu n°. 139.
- <sup>10</sup>) Vgl. Laty. l. c.: huto deya iti hi brāhmaņam; das Brāhmaņa ist hier offenbar das Jaiminīya.
- 1°) Was "das Wahre" ist, das man reden soll, darüber gehen die verschiedenen Quellen auseinander. Läty, erklärt die Vorschrift in dieser Weise: "Wenn sie sich anschieken, sich in das Sadas zu begeben und den Soma zu trinken (vgl. z. B. CH. § 142), sollen sie die Wahrheiten der Götter reden, z. B.: "hier ist die Erde, dort die Sonne". Anders Asv. und Saukh. Nach unserem Brähmana scheint "das Wahre" in gewissen Teilen der. Sämans enthalten zu sein: \*rtam amrtam sind wohl Stobhas, zu welchem Säman, habe ich nicht feststellen können; o yi jvara, o yi juva sind die Nidhanas der beiden Yaukäsva-sämans, vgl. unten n°. 171.
- <sup>20</sup>) Weil er dikşita war? Nach dem Späteren erwartet man etwas anderes, etwa: "der sich die Finger gesalbt hatte".
  - <sup>11</sup>) Fragliche Übersetzung, vgl. Bem. 7.
- Nicht ganz sicher. Die Absicht könnte sein, dass er zur Bestimmung der Quantität der Fastenspeise die Finger zu krümmen hatte, um so noch weniger zu sich zu nehmen, als er bisher getan (?).
  - 23) apipātra von unbekannter Bedeutung.

# 144. Das Ritual des Visvajit genannten Ekāhas.

rohinīm chavim paridhatta; etad vai pašūnām priyam rūpam yad rohitam; pašūnām eva tat priyena rūpena samṛdhyate; khanati: khanitram avṛttim apajayaty 1); ubhayataḥkṣṇūr 2) abhrir bhavaty: ubhayata evāsmā annādyam radaty 3); aranye tisro vasati: yad āranyam

annādyam tad eva tābhir avarunddhe; na grūme nūranye tisro: yan na grāme nāranye 'nnūdyam tad eva tābhir; jane tisro: janyam tābhih; sajane tisrah: sajanyam tābhis; tā dvādasa sampadyante; dvādaša māsāh samvatsarah; samvatsarād evānnādyam avarunddhe; rohinim chavim paridhatta; eşā ha vā agre pasūnām tvag āsa yā puruşasya, yā paśūnām sā puruşasya; te paśava ūtapam varşam daśān maśakān na 4) dhārayanti 4) te purusatyonava 5) tadrūpena samrdhyate; tathā hainam amuşmim lloke pasavo nādanty; adanti ha vā amuşmim lloke paśavah purusam; tasmād u ha gor ante nagno na syād; īśvaro hasmād apakramitos: tvacam asya bibharmīti; sā savucchā bhavati; krtsnatvāyā-; 'tho sarre vāva sma prājāpatyā, yas tvāva putrānām krpanatamo bhavati, sa pitur hrdayam apyeti 6); krpanatām ivaisa 7) nyeti yah sarvam dadātīti, gacchati prajāpater anubodham 8). — tad yā aranye vased, udumbare haivaitā vaset: prajāpatir yat prajābhya ūrjam annādyam vyabhajat, tato yah samśesah samaśisyata, sa esa vanaspatir abhavad; ūrg vā udumbaro, 'nnam; aranyam vā etasyānnādyam itam bhavati yah sarvam dadāti; sa yo'tra prajāpatinyango yad annādyan, tad eva tābhir avarunddhe; 'tha yā na grāme nāranye vasen, nisādesu haiva tā vased; esa ha vai na grāme nāranye yan nisādā; etābkir 9) ha vā ubhayam annādyam samabhyavaiti yac ca grāmyam yac cāranyam; sa yo 'tra prajāpatinyango yad annādyam. tad eva tābhir avarunddhe; 'tha yā jane vased, vaisye vā ha tā bhrātrvye vā vased; esa ha vai brāhmanasya jano yad vaisyo vā bhrātrvyo vā; janam vā etasyānnādyam itam bhavati yah sarvam dadāti; sa yo 'tra prajāpatinyango yad annādyam, tad eva tābhir avarunddhe; 'tha yāh sajane vased, rājani haiva tā vased; etad dha vai sajanam yad rājā-; 'nta u vā annādyasya śrīr, anta eva tad annādyasya śriyām antatah pratitisthati. (II. 183, 184)

Er (d.h. der Yajamāna beim Visvajit) legt sich ein rotes (Kalbs-) fell (als Obergewand) um 10); rot ist ja die erwünschte Farbe der Tiere (d.h. der Kühe). So gedeiht er durch die erwünschte Farbe der Kühe. Er gräbt (nach essbaren Wurzeln und dergl.). Das zum Graben verwandte Werkzeug wendet seine Nahrungsorgen ab. Es ist eine zweischneidige Haue; sie hackt (d.h. besorgt) ihm beiderseitig (d.h. von diesem und von jenem Raume) die Nahrung. Drei (Tage und) Nächte bringt er in der Wildnis zu: durch diese erhält er die Nahrung, die sich in der Wildnis befindet. Drei weder im Dorfe noch in der Wildnis: durch diese erhält er die Nahrung, die sich weder im Dorfe noch in der Wildnis befindet. Drei unter fremden Leuten: durch diese erhält er die Nahrung der Fremden. Drei unter verwandten Leuten: durch diese erhält er die Nahrung der Verwandten. Das macht zusammen zwölf:

das Jahr hat zwölf Monate: aus dem Jahre erhält er sich die Nahrung. — Er trägt ein rotes Fell. 11) Zu Anfang war die Haut des Menschen die der Kühe und die der Kühe war die des Menschen. Die 12) Kühe konnten die Hitze, den Regen, die Bremsen, die Mücken nicht ertragen. Da wurde den Kühen die Haut des Menschen und umgekehrt den Menschen die der Kühe gegeben, und so kamen die Kühe zu Gedeihen. So fressen in jener Welt die Kühe ihn nicht, (wenn er das Kalbsfell trägt, da sie ihn für einen der Ihrigen gehalten haben). Es frisst ja (sonst) in jener Welt das Vieh den Menschen. Deshalb auch soll man nicht nackt vor einem Rind stehen. denn es würde von ihm fortlaufen (denkend): "Ich trage seine Haut (und da er jetzt unbekleidet ist. dürfte er seine eigne Haut zurückfordern)". An diesem Felle befindet sich der Schwanz: der Vollständigkeit halber. — Alle (Menschen) sind aber auch die Kinder des Prajāpati; wer nun von den Söhnen am Elendesten dran ist, der rührt das Herz seines Vaters. Am Elendesten dran, so zu sagen, ist der welcher sein Alles verschenkt. Er erwirbt sich Prajapati's Mitleid 13). Die (drei Tage und Nächte) nun, die er in der Wildnis zubringt, die soll er bei einem (d.h. am Fusse eines) Feigenbaum zubringen. Als Prajapati die Lebenskraft, die Nahrung, verteilte, da wurde der Rest, der übrig geblieben war, zu diesem Baume. Der Feigenbaum ist Lebenskraft, ist Nahrung. In die Wildnis ist dessen Nahrung hingegangen, der sein Alles verschenkt. Was hier an Prajāpati anklebt14); die Nahrung, die erhält er durch diese (drei Tage). Die (drei Tage), die er weder im Dorfe noch in der Wildnis zubringt, die soll er unter den Nisadern zubringen. Die Nisāder sind weder Dorf noch Wildnis 15); durch diese (Tage) kommt er in den Besitz der beiderartigen Nahrung: welche im Dorfe und welche in der Wildnis ist. Was hier an Prajapati anklebt: die Nahrung, die erhält er durch diese (drei Tage). Die (drei Tage), die er unter fremden Leuten zubringt, soll er bei einem Vaisya 16) oder bei einem Nebenbuhler zubringen. Der Vaisya oder der Nebenbuhler ist für einen Brahmanen die Fremde; unter die fremden Leute ist dessen Nahrung geraten, der sein Alles verschenkt. Was hier an Prajapati anklebt: die Nahrung, die erhält er durch diese (drei Tage). Die (drei), die er unter Verwandten zubringt, soll er bei einem Ksatriya zubringen. Der Ksatriya ist ja die Anverwandtschaft des Brahmanen. Das Ausserste der Nahrung ist die Wohlfahrt (oder das Ansehen, des Ksatriva nämlich): im Aussersten der Nahrung, in der Wohlfahrt, bekommt er dadurch schliesslich festen Bestand Vgl. Panc. br. XVI. 6. 1-10 mit Laty. VIII. 2.1-12; Kaus.

br. XXV. 15, Ap. XVII. 26, 14-18.

- upajayaty.
- °ksnor.
- ) radanty.
- ") Hier fehlt etwas.
- <sup>5</sup>) Verdorben.
- 6) āpueti.
- ") imeşi.
  ") Nicht ganz deutlich lesbar in den Hss.
- Wenn er nämlich nach der Vollendung des eigentlichen Opfers den Avabhrtha verrichtet hat. Auf den Visvajit, bei welchem ein Erfordernis ist, dass der Yajamana seine ganze Habe (alle seine Kühe) verschenkt, folgt eine zwölftägige Periode, deren Handlungen bezwecken, die bösen Folgen der Verschenkung der ganzen Habe zunichte zu machen.
  - <sup>11</sup>) Zum Folgenden vol. besonders Sat. br. III. 1. 2. 13—17.
  - 12) Das jetzt Folgende ist von mir vermutungsweise ergünzt.
  - 13) Unsicher.
  - 14) ? prajāpatinyango bedeutet?
- 15) Die Nisadas scheinen demnach als Wanderstämme bekannt zu sein, die aber doch (vgl. Verf., Altind. Zauberei, die Wunschopfer n°. 111) nicht ausserhalb des arischen Verbandes stehen. Im schwarzen Yajus werden sie neben den Punjistha (Fischer) erwähnt. Ait. br. VIII. 11. 8 werden sie als Räuber bezeichnet.
- 10) Auch Kaus, br. ist jana = vaisya, Andere von Dhanamiavva und Sandilva herrührende Erklärungen s. bei Latvavana.

### 145. Die Rsistomas.

athaita 1) rsistomā 1); rsayo ha vai svargam lokam jigyuh sramena tapasā vratacaryena; te 'kāmayanta: prajā asmim lloke vidhāya svargam lokam gacchemeti; sa vasistho 'kāmayatā-: 'gryā me mukhyā prajā syād iti; sa etam trivitam stomam apasyat; tam āharat; tenāyajatā-; 'gram vai mukham trivrt stomānām; tato vai tasyāgryā mukhyā prajābhavat; ta apy etarhi vasisthāh kurusv agryāś caiva mukhyāś ca manyante; 'gryo mukhyo bhavati ya evam veda. athākāmayata bharadvāja; ojisthā me balisthā prajā syād iti; sa etam pañcadasam stomam apasyat; tam āharat; tenāyajatau-; 'jo vai balam pancadasa stomānām; tato vai tasyaujisthā balisthā prajābhavad; api ha sma tena pathā purā kuravo na yānti2), yena bhāradvājā 3) yayur, atho ha smotkrośanti bhāradvāja balam iti; tasmād u bhāradvāja evānujnātah sabhāyām dandyam prahared; ojistho (balistho) bhavati ya evam veda. — athākāmayata jamadagnir: bhūmānam prajayā paśubhir gaccheyam iti; sa ctam saptadaśam stomam apaśyat; tam āharat; tenāyajata; bhūmā vai prajāpateh saptadasa stomānām; tato vai sa bhūmānam prajayā pasubhir agacchad; bhūmānam eva prajayā pasubhir gacchati ya evam veda. — athākāmayata gotamah: śraddhānīyā me prajā brahmavarcasinī syād iti; sa etam ekavimsam stomam apaśyat; tam āharat; tenāyajata; śraddhā vai brahmavarcasam ekavimsa stomānām, asau hi sa ādityas; tato vai tasya śraddhānīyā

brahmavarcasinī prajābhavat; ta ime 'py etarhi gotamāh śraddhānīyāś caiva brahmavarcasinas ca; śraddhānīyo brahmavarcasī bhavati ya evam veda. — athākāmayatātrir: bhūyiṣṭhā ma ṛṣayaḥ prajāyām ājāyerann iti; sa etam trinavam stomam apasyat; tam āharat; tenāyajata; tejo vai triņava slomānām; tato vai tasya bhūyisthā rşayah prajāyām ājāyanta : parahsahasrā 4) hāsya prajāyām mantrakrta āsur, api hāsya striyo mantrakrta āsus; tasmād yo 'py ātreyīm striyam hanti, tam pary eva caksate; tejasvi bhavati ya evam veda. athākāmayata viśvāmitro: rājyam me prajā gacched iti; sa etam trayastrimsam stomam apasyat; tam āharat; tenāyajata; kṣatram vai trayastrimsa stomānām; tato vai tasya rājyam prajāgacchad; astako hāsya prajāyām abhişisice 5); gacchati rājyam ya evam veda. — tato vai te prajā asmim lloke vidhāya svargam lokum agacchan; prajām evāsmim lloke vidhāya svargam lokam gacchati ya evam reda. tad u vāvāgastyaķ 6) paścevānububudha: rsayo ha vā ime prajā asmim lloke vidhāya svargam lokam agmann iti; so 'kūmayatā-: 'ham api prajām asmim lloke vidhāya svargam lokam anugaceheyam iti; sa etam şodasam 7) stomam apasyat; tam āharat; tenāyajata; svargo lokalı sodasa stomānām; tato vai sa prajām asmim lloke vidhāya svargam lokam anvagacchat; prajām evāsnim lloke vidhāya svargam lokam anugacchati ya evan veda; tasmād yady āgastyo brāhmanān prāpnoty, anucara ivaisa stomānām yat sodasas, tasmād v agastayo bahirdheva kurupañcālebhyo; bahirdheva hy esa stomebhyo yat sodaśah. (II. 218-221).

Jetzt die Stomas der (sieben) Seher. Die Seher hatten sich durch Bemühung mit den heiligen Werken durch Askese und Observanzen den (Zugang zu dem) Himmelsraum errungen. Sie begehrten: "Möchten wir zum Himmelsraum gehen, nachdem wir (zuvor) über unsere Nachkommenschaft Bestimmungen gemacht haben." Da begehrte Vasistha: "Möchte meine Nachkommenschaft an der Spitze stehen und die hervorragendste sein. Er erschaute den Trivrt-stoma; den holte er herbei; damit opferte er; der Trivrt ist unter den Stomas die Spitze, das Haupt; darauf wurde seine Nachkommenschaft an der Spitze stehend und die hervorragendste. Auch heute noch gelten die Nachkommen des Vasistha unter den Kurus als die an der Spitze Stehenden und die Hervorragendsten. An der Spitze stehend und der Hervorragendste wird, wer solches weiss. - Bharadvaja begehrte: "Möchte meine Nachkommenschaft die kräftigste und stärkste sein". Er erschaute den Pancadasa-stoma; den holte er herbei; damit opferte er; der Pancadasa ist unter den Stomas Kraft und Stärke: darauf wurde seine Nachkommenschaft die kräftigste und stärkste. Sogar pflegten die Kurus den Weg nicht zu gehen, den

die Nachkommen des Bharadvaja gingen, und auch pflegten sie (ihnen) laut zuzurufen: "Ein Nachkomme des Bharadvāja! Kraft!"8) Deshalb soll auch ein Nachkomme des Bharadvaja, nachdem er die Erlaubnis dazu bekommen hat, im Gerichtshof (sabhā) auf den Strafwürdigen losschlagen. In hohem Grade kräftig und stark wird, wer solches weiss. - Jamadagni begehrte: "Möchte ich durch Nachkommenschaft und Kühe zu Vielheit kommen." Er erschaute den Saptadaśa-stoma; den holte er herbei; damit opferte er: der Saptadaśa ist unter den Stomas die Vielheit des Prajāpati<sup>9</sup>); darauf kam er durch Nachkommenschaft und Kühe zu Vielheit. Zu Vielheit durch Nachkommenschaft und Kühe kommt. wer solches weiss. - Gotama begehrte: "Möchte meine Nachkommenschaft glaubwürdig und reich an priesterlichem Ansehen sein." Er erschaute den Ekavimsa-stoma; den holte er herbei; damit opferte er; der Ekavimsa ist unter den Stomas die gläubige Gesinnung, das priesterliche Ansehen: denn er ist jene Sonne; darauf wurde seine Nachkommenschaft glaubwürdig und reich an priesterlichem Ansehen. Auch jetzt noch sind die Nachkommen des Gotama glaubwürdig und reich an priesterlichem Ansehen. Glaubwürdig und reich an priesterlichem Ansehen wird, wer solches weiss. - Atri begehrte: "Möchten in meiner Nachkommenschaft die meisten Seher geboren werden." Er erschaute den Trinava-stoma; den holte er herbei; damit opferte er; der Trinava ist unter den Stomas die Energie: darauf wurden in seiner Nachkommenschaft die meisten Seher geboren: in seinem Geschlechte hat es mehr als tausend Mantra-macher gegeben, sogar hat es in seinem (Geschlechte) Frauen gegeben, die heilige Verse und Sprüche gemacht haben. Deshalb rügt man einen, der auch nur eine Frau aus Atri's Geschlecht tötet 10). Energievoll wird, wer solches weiss. — Viśvāmitra begehrte: "Möchte meine Nachkommenschaft die königliche Würde erreichen". Er erschaute den Travastrimsa-stoma: den holte er herbei; damit opferte er; der Travastrimsa ist unter den Stomas der Baronenstand; darauf erreichte seine Nachkommenschaft die königliche Würde: aus seinem Geschlechte wurde ja Astaka (zur königlichen Würde) gesalbt. Wer solches weiss, der erreicht die königliche Würde. - Als sie in dieser Weise Bestimmungen über ihre Nachkommenschaft in dieser Welt gemacht hatten, gingen sie zum Himmelsraum. Wer solches weiss, der geht zum Himmelsraum, nachdem er über seine Nachkommenschaft in dieser Welt seine Bestimmungen gemacht hat. — Davernahm Agastya hinterher, dass die Seher in dieser Weise zum Himmel gegangen waren. Er begehrte: "Möchte auch ich zum Himmel gehen, nachdem ich auf dieser Welt Bestimmungen über meine Nachkommen-

schaft gemacht habe". Er erschaute den Sodasa-stoma; diesen holte er herbei; damit opferte er; darauf ging er hinter (den auderen) zum Himmelsraum. Wer solches weiss, u. s. w. Deshalb, wenn ein Nachkomme des Agastva die Brahmanen erreicht - der Sodasa folgt ja, so zu sagen, den anderen Stomas - deshalb befinden sich die Nachkommen des Agastya so zu sagen ausserhalb der Kurus und Pancalas; denn ausserhalb der (anderen) Stomas befindet sich so zu sagen der Sodaśa.

- athaisa rsistoma.
- yāti.
- \*) bhara°.
  \*) parāssahasrā.
- \*) rāhāgastyaķ.
- 7) sodašinam.
- \*) Übersetzung unsieher.
- °) Weil: prajāpatiķ saptadašaķ.
- 10) Vgl. Sat. br. I. 4. 5. 13.

#### Die Vrātyastomas. 146.

athaite vrātyastomā; divyā vai vrātyā 1) vrātyām adhāvayan budhena sthapatinā; ta ete 2) vrātyā 2) ārchann imam vaiva yo 'yam pavata īśānam vā devam; tān yajnasyārtyāvidhyat; te svargam lokam na prājānams; te 'kāmayanta: svargam lokam jānīyāmeti; te prajāpatim evopādhāvams; tebhya etam vrātyastomam yajnam vyadadhāt; tam āharams; tenāyajanta; tato vai te svargam lokam prājānan; muhyantīva 3) vā ete ye vrātyām dhāvayanti; tad yad dvātrimsāh pavamānā bharanti, vācaitat 4) samrdhyante; nustup pratipad bhavati: vāg vā anustub, vāco 5) vā ete vyrdhyante, ye vrātyām dhāvayanti; vācā hy avratam amedhyam vadanti; tesām indriyam vīryam vāco 'pakrāmati; tad yad anuştup pratipad bhavaty, abhipūrvam eva tad vācā samrdhyante; so vā arbudasyarksu bhavaty; arbudo vai sarpa etābhir mrtām tvacam apāhata; mriyanta iva vā ete ye vrātyām dhāvayanty, uta hi sthaviratarasyāsyam 6) vadanti; mṛtām evaitābhis tvacam apaghnate. (II. 222)

Jetzt die Vrātyastomas. Die göttlichen Vrātyas führten ein Vrātyaleben 7) mit Budha als ihrem Oberhaupt. Diese Vrātyas beleidigten entweder jenen (Gott), der dort weht (also Vāyu), oder den mächtigen Gott (Isana oder Rudra) 8). Dieser traf sie, indem er ihr Opfer störte 9). Da erkannten sie den (Weg zum) Himmelsraum nicht. Sie begehrten: "Möchten wir den (Weg zum) Himmelsraum erkennen". Sie nahmen ihre Zuflucht zu Prajāpati; dieser richtete ihnen dieses Opfer, den Vrātyastoma her; dieses holten sie herbei; damit opferten sie. Darauf erkannten sie den (Weg zum) Himmelsraum. Diejenigen, welche ein Vrātya-leben führen, gehen, so zu sagen, irre. Indem das Pavamānalob bei den drei Diensten je aus zweiunddreissig Versen besteht, gedeihen sie inbezug auf die Rede. Der Eingangsvers ist eine (32silbige) Anustubh, die Anustubh ist die Rede <sup>10</sup>); inbezug auf die Rede nun sind diejenigen gebrechlich, die ein Vrātya-leben führen, denn durch die Rede sprechen sie was gegen die Observanz und zum Opfer nicht geeignet ist; von ihrer Rede weicht Mut und Kracht. Indem der Eingangsvers eine Anustubh ist <sup>11</sup>), gedeihen sie der Reihe nach durch die Rede. Diese (Anustubh?) ist auf den Versen des Arbuda <sup>12</sup>). Die Schlange Arbuda stiess durch diese (Verse) ihre tote Haut von sich; es sterben, so zu sagen, diejenigen, die ein Vrātya-leben führen, sie sprechen ja auch mit dem Munde eines Hochbejahrten. Durch diese (Verse) stossen sie ihre tote Haut von sich.

Vgl. Panc. br. XVII. 1 (vgl. XXIV. 18. 2), J. Charpentier in WZKM. XXV, S. 355.

- ') Fehlt.
- 2) ekavrātyām.
- 1) mahyantīsa.
- 1) vāvaitat.
- b) vājo.
- 8) So die Hss.; l. °syena?
- ') vrātyām dhāvayanti (die Hss. immer vrātyān dhā') muss dasselbe besagen, wie vrātyām pravasanti des Panc. br. und vrātyām caranti des Baudh.
- \*) Dass Rudra hier der strafende Gott ist, scheint Charpentier's Hypothese über die ursprüngliche Art der Vratyas zu stützen.
  - Eigentlich: "er schoss auf sie mit Opferverletzung".
  - 10) So auch z. B. Sat. br. III. 1. 4. 2.
  - Welcher Vers gemeint ist, lässt sich nicht feststellen.
  - 12) Der Lokat. befremdet.

# 147a. Das zweitägige Soma-opfer.

athaite dvirātrā; havişmāms ca vai havişkṛc cāngirasāv āstām; tāv asmim lloke strīcaryam 1) pramattau carantāv ṛṣayo 'ngirasaḥ pitaras ca pitāmahās ca sukṛto hitvā svargam lokam āyams; tau yadā sā caryā paraid 2), athākāmayetām: katham nv 3) id 3) yatra nāv ṛṣayo 'ngirasaḥ pitaras ca pitāmahās ca sukṛtaḥ svargam lokam itās, tad anugaccheveti; tau tapo 'tapyetām; tāv etad dvirātram yajñam apasyatām; tam āḥaratām 4); tenāyajetām; tato vai tau yatrainayor ṛṣayo 'ngirasaḥ pitaras ca pitāmahās ca sukṛtaḥ svargam lokam itā āsams, tad anvagacchatām; sa yaḥ kāmayeta: yatra me pitaras ca pitāmahās ca sukṛtaḥ svargam lokam itās, tad anugaccheyam iti, sa etena yajeta; yatra haivāsya pitaras ca pitāmahās ca svargam lokam itā bhavanti, tad evānugacchati. (II. 235)

Jetzt die zweitägigen Soma-opfer. — Havismat und Haviskrt waren Angirasen. Diese, die auf dieser Welt wie Weiber sich betragend sorglos dahin lebten, wurden von den Sehern der Angirasen, ihren frommen Vätern und Grossvätern, als sie zum Himmelsraum gingen, zurückgelassen. Als dieses Betragen von ihnen gewichen war, begehrten sie: "Wie könnten wir doch dorthin den Sehern, den Angirasen, unsern frommen Vätern und Grossvätern, die zum Himmel gegangen sind, folgen?" Sie trieben Askese und erschauten dieses zweitägige Soma-opfer; das holten sie herbei; damit opferten sie. Da waren sie imstande dort, wo ihre frommen Väter und Grossväter, die Seher der Angirasen zum Himmel gegangen waren, ihnen zu folgen. Wer begehrt u. s. w.

Vgl. Pañc. br. XX. 11, TS. VII. 1. 4.

- 1) So die Hss., möglich würe vielleicht: strīcaryāpramattau.
- 2) paryayid.
- 3) nvi.
- 4) āharetām.

### 147b. Nach Anlass desselben Dvirātra's.

atha yasyaitasya jyotir ukthyah purvam ahar bhavaty ayur atiratra uttaram, eteno hābhipratāraņa īje rājā prajākāmas ca khalatī ca daivovātī 1) avacichitsamānas 2); tato vai so 'va khalatīdaivovātī 3) acohintte-, 'mām iyatīm prajām adhyagacohat; trīny anyasyātiricyante, dvābhyām anya ūnas; trīny 4) etāni 4) pumso 'tiriktāni yaih sa prajanayati, dve te striyā une yatah sā prajāyate; tad etan mithunam prajananam kriyate; mithunena prajananena 5) prajāyate 6) ya evam veda. — tā ubhe stotriyāh sampadyante sapta ca satāny ekavimsatis ca; tāvanti samvatsarasyāhorātrāny; ahorātre vai krtsnah prajāpatih: krtsnam prajāpatim rdhnavāma, krtsno nah prajāpatir upeto 'sad ity; atha yaikā 7) stotriyātiricyate, yajamānaloko haiva sa; śaśvad 8) dhainam brāhmana uvāca: nāsyāparah prajāyām etādru vīro nānājanitor 9), ātmana eva lokam akrta na prajāyā, ekam imam hy 10) evam abhyupaqād iti; tad 11) dhānubudhyovāca 11): yathādaivam 12) tyasya 13) prajāyā astu; khalatī devedevo 14) 'ham daivovātī avācchaitsīti; tathā hainam tāv abhitepatus tathābhisusucatus 15); tad idam tad eve-: 'me hābhipratāraņā iyanto, no aparas tādri vīra ājāyate. (II. 238, 239)

Dieses zweitägige Soma-opfer, dessen erster Tag ein Jyotistoma mit Ukthastotras, dessen zweiter Tag ein Ayustoma-atirātra ist, wurde (einst) von König Abhipratārana verrichtet, als er nicht nur sich Nachkommen wünschte, sondern auch sich von Khalati (Kahl-

köpfigkeit?) und Daivovāti (?) 16) zu befreien suchte. Darauf befreite er sich von Khalati und Daivovāti und erhielt diese so zahlreiche Nachkommenschaft. Der eine (Tag) hat drei hinausreichende (überschüssige) Stotra-verse 17), der andere (der zweite Tag) zwei zu wenig 17). Die drei sind die drei hinausreichenden Genitalien des Mannes (nl. die zwei Hoden und das Glied), wodurch er erzeugt, die zwei sind das doppelte Minus des Weibes 18), wodurch sie gebiert. Dadurch findet eine Kopulation, eine Fortpflanzung, statt. Durch Fortpflanzung vermehrt, wer solches weiss, sein Geschlecht. -Die beiden Tage zusammen belaufen 721 Stotra-verse. Soviele Tage und Nächte umfasst das Jahr. Tag und Nacht zusammen ist der ganze Prajapati (und so unternimmt er dieses Opfer mit der Absicht), den ganzen Prajapati zusammenzubringen, den ganzen Prajapati anzutreten. Die eine Silbe aber, welche über (die Zahl 720) hinausreicht, die ist der Raum des Opferherrn. Da sagte mit Recht über ihn (nl. über Abhipratārana) ein Brahmane: "Unter seinen Nachkommen kann kein anderer solcher Mann gesondert (?) geboren werden. Nur für sich selber hat er Raum geschaffen, nicht für seine Nachkommen: (nur) nach diesem einen (Raum) hat er ja getrachtet" 19). Als jener dies erfuhr, sagte er: "Nach dem Schicksal möge es meiner Nachkommenschaft ergehen, ich aber habe mich von Khalati und Daivovāti befreit". Sosehr hatten diese beiden ihn gequält, sosehr ihn gepeinigt. Und es verhält sich damit gerade so: die Nachkommen des Abhipratarana sind so zahlreich, aber es wird kein anderer so tüchtiger Mann (wie Abhipratarana gewesen war, unter ihnen) geboren,

Vgl. Pañc. br. XX 12.

- 1) daivovāti (das 3. Mal bvātī).
- 2) avachachito.
- 3) khalutīdaivovāti.
- ') trīni tāni.
- \*) Von mir ergänzt.
- 6) jayate.
- 7) yaita.
- \*) sund.
- ") Hat man vielleicht zu lesen: vīra ajanitor?
- 10) Der überlieferte Wortlaut kann nicht richtig sein, da hi an 3. Stelle steht.
- 11) ladhyānubudhyo.
- 12) yathādevan.
- 13) tasya.
- 14) ? ? Viell. zu lesen: khalatī id vevāham (id u eva).
- 16) tuthānisu".
- 16) daivovāti, eine körperliche Abnormität, oder eine Krankheit? vgl. vielleicht vātī-kāra, vātīkṛta im AV.
- 17) Nl. in Vergl. mit der vollständigen zehnsilbigen Viraj oder einer Mehrheit derselben. Nach Sayana zu Panc. br. XX. 12. 2 umfasst der Ukthya-tag 253, der Atiratra

448 Verse. Damit stimmt freilich das Folgende, nach welchem die beiden Tage zusammen 721 enthalten, nicht überein.

- 18) Vgl. Z. D. M. G. 72, S. 3.
- 19) Nicht ganz sieher. .

## Indra's Besiegung des Vṛtra.

indro vṛtrāya vajram udayacchat; tam riṣnur anvatiṣthat; so 'bravīd: asti vā idam tyasmims teja indriyam vīryam, tat ta āharāņi, mā me prahārşīr iti; tatheti; tad asmai prāyacchat; tad vişnuh pratyagrhnāt; tasmai dvitīyam udayacchat; (tam risnur anratisthat; so 'bravīd: asti vā idam tyasmims teja indriyam vīryam; tat ta āharāņi, mā me prahārsīr iti; tatheti; tad asmai prāyacchat; tad visnuh pratyagrhnāt); tasmai trtīyam udayacehat; tam visnur anvatisthat; so 'bravīd: asti vā idam tyasmims teja indriyam rīryam, tat ta aharāņi, mā me prahārşīr iti; tatheti; tad asmai prāyacchat; tad visnuh pratyagrhnāt; tasmin hodāte 1): sarram mametindras, trtīyam mameti vișnus; tau vai prechāvahā iti2); tau ha prajāpatāv aprechetām; tābhyām haitayā vyuvāco-: 'bhā jigyathur na parājayethe na parājiqye kataraś canainok indraś ca visno yad apasprdhethām tredhā sahasram vi tad airayethām 3) iti; dvau tava bhāgāv itindram abravīt, trtīyam taveti visnum; etad ābhyām tat sahasram prāyacchat. (II. 242, 243)

Eine Übersetzung dieses leicht verständlichen Stückes darf wohl unterbleiben; vgl. Pañc. br. XX. 15. 6-7, Sat. br. V. 5. 5. u.s.w.

- 1) hodateva, was ist va?
- Dieselbe Ellipsis verbi auch oben, n°. 17 Bem. 20 und unten, n°. 180 Bem. 6.
- RS. VI. 69.8.
- ') Die tausend (von Vrtra freigelassenen) beim Triratra als Opferlohn zu verschenkenden Kühe; auf sahasram deutet auch das tasmin vor hadate.

### Die tausendste der beim Triratra zu verschenkenden Kühe.

indro vai marutah samajinot svām visam, somāya rājne pratiprocya; tadanukrtīdam apy etarhi rājne pratiprocya visam jinvanti; tad yamo 'nvabudhyata: sahasram ajyāsistām iti; sa āgacchat; sa etyābravīd: upa māsmin sahasre hvayethām iti; tatheti; tam upāhvayetām; sa yamo 'smin sahasre ('paśyad ckām gām sahasra)sya 1) gavām payo bibhratīm; tām abravīd: iyam eva mama, yuvayor etad itarad iti; tāv itarāv abrūtām: yad vāva tvam etasyām pasyasi, tad āvam pasyāva iti; 80 'bravīt 2): tayā 2) vā etā 3) eva vikaravāmahā iti; te tayaiva vyakurvala; te 'bruvann: amśān āharāmahai, yasmai nah prathamaisyatīti; te 'mšān āharanta; somasya prathama 4) aid 4) athendrasyātha yamasya; tām apsu prāvešayaṃs; tām abruvan: somāyodehi tṛtīyena cātmanas tṛtīyena ca sahasrasyeti; sā babhruḥ pingākṣy udait tṛtīyena cātmanas tṛtīyena ca sahasrasya; saiṣā somakrayaṇī; tṛtīyena ca ha vai tasyai tṛtīyena ca sahasrasya saha somaḥ b krīto b bhavati. — tāṃ punar evāpsu prāvešayaṃs; tām abruvann: indrāyodehi tṛtīyena cātmanas tṛtīyena ca sahasrasyeti; sā śabalī paṣṭhauhy udait tṛtīyena cātmanas tṛtīyena ca sahasrasya; saiṣendreṣyā dīyate; tṛtīyena ca ha vai ṭasyai tṛtīyena ca sahasrasya saha b sā b dattā bhavati. — tāṃ punar evāpsu prāvešayaṃs; tām abruvan: yamāyodehi tṛtīyena cātmanas tṛtīyena ca sahasrasyeti; sā dhūmrā d dityauhy duaid trīnato hrasīyasī paścād varṣīyasī jaratīva kuṣṭhāṣṛṅgī tṛtīyena cātmanas tṛtīyena ca sahasrasya; saiṣānustaraṇī; tṛtīyena ca ha vai tasyai tṛtīyena ca sahasrasya; saiṣānustaraṇī; tṛtīyena ca ha vai tasyai tṛtīyena ca sahasrasya saha sānustaraṇī kṛtā b bhavati, no hācakrur b) iva manyeta. (II. 249, 250)

Indra brachte seine Leute, die Maruts, nachdem er dies dem König Soma angesagt hatte, um ihre Habe. Dementsprechend bringt man auch heut zu Tage die eignen Leute, nachdem man dies dem Könige angesagt hat, um ihre Habe. Da erfuhr Yama: "Die beiden haben (die Maruts) um tausend (Kühe) gebracht". Er begab sich zu diesen beiden und als er angekommen war, sagte er: "Ladet mich zu dieser Tausendzahl ein". "Gut". Sie ladeten ihn ein. Da erschaute Yama unter der Tausendzahl eine Kuh, die soviel Milch trug wie tausend (zusammen). Über diese sagte er: "Diese (soll) mir (gehören), euch beiden das andere". Da sagten die beiden anderen: "Was du in dieser Kuh erschaust, das erschauen (auch) wir beide". Da sagte er: "Lasst uns vermittelst dieser (Kuh) die anderen unter uns verteilen" 10). Sie verteilten vermittelst dieser Kuh die tausend unter sich. Darauf sagten sie: "Lasst uns durch das Los bestimmen, zu wem von uns sie zuerst heraufkommen soll". Das Los wies Soma als den ersten, Indra als den zweiten, Yama als den dritten an. Darauf führten sie die Kuh ins Wasser hinein, und sagten zu ihr: "Für Soma komm' herauf mit einem Drittel deines Selbst und einem Drittel der tausend". Sie kam herauf als eine braune mit rötlich braunen Augen, zusammen mit einem Drittel ihres Selbst und einem Drittel der tausend. Dies ist die Somakauf-kuh. Zusammen mit einem Drittel dieser (Kuh) und einem Drittel der tausend ist der Soma gekauft (von dem, der solches weiss). Sie führten sie wiederum ins Wasser hinein und sagten: "Für Indra komm' herauf mit einem Drittel deines Selbst und einem Drittel der tausend". Sie kam herauf als eine scheckige dreijährige, zusammen mit einem Drittel ihres Selbst und einem Drittel der tausend. Diese (d. h. eine solche Kuh) wird als eine

von Indra zu suchende <sup>11</sup>) gegeben. Zusammen mit einem Drittel dieser (Kuh) und einem Drittel der tausend ist diese verschenkt (von dem, der solches weiss). Sie führten sie wiederum ins Wasser und sagten: "Für Yama komm' herauf mit einem Drittel deines Selbst und einem Drittel der tausend". Sie kam herauf als eine graue zweijährige, an den Vorderschenkeln kürzere, hinten längere (d. h. mit längeren Hinterbeinen), eine alte, räudige <sup>12</sup>), hornlose, zusammen mit einem Drittel ihres Selbst und einem Drittel der tausend. Diese ist die (bei der Totenbestattung zu opfernde) "Umlege-kuh" <sup>13</sup>). Zusammen mit einem Drittel dieser (Kuh) und einem Drittel der tausend wird diese "Umlege-kuh" gemacht (von dem, der solches weiss), und er meine nicht, dass er sie nicht dargebracht hat <sup>14</sup>).

Vgl. Pañc. br. XXI. 1. 1—8, TS. VII. 11. 6. 1—4.

- 1) Das Eingeklammerte von mir nach dem Pañe. br. ergünzt.
- 2) bravītyevā.
- 2) etān.
- \*) prathamed die Hss.; ich habe nach Pañc. br. korrigiert, da doch wohl anisah als Subjekt hinzuzudenken ist.
  - 5) Nicht ganz sicher: somerakrito die Hss.
  - 6) sahasrasā.
  - ") dhūmrādadyudaid.
- \*) hatā, vgl. aber das folgende cakrur und Pañc. br. 1. c. 8 (ZDMG. 72, S. 22, Z. 5 v. u.).
  - °) °cakrūr.
- <sup>10</sup>) Im jetzt Folgenden ist es nicht recht klar, weshalb die Kuh ins Wasser geführt und daraus herbeitreten muss.
- indresya (Pañc. br. hat indriyesya), vielleicht "eine von Indra gesuchte, d. h. eine dem Indra als Opfertier willkommne Kuh"?
  - 12) ? kus!ha.
  - 13) Vgl. Verf., die altind. Toten- und Best. gebr., S. 20.
  - 14) Ist dies die Bedeutung dieses Satzes? vgl. Panc. br. l. c. cakrvan manyate.

# 150. Aus der Darstellung des Asvamedha.

sa vā eşa vīryam eva yajño; yarhi vā etena purejire, sarvam eva vīryavad āsa: ṛṣir ha sma mantrakrd brāhmaṇa ājāyate, 'tivyādhī 1) rājanyaḥ śūraḥ, poṣayiṣṇur vaiśyo rayimān, utthātā śūdro dakṣaḥ 2) karmakartā, kalyāṇya striyaḥ pativratā 3), akṛṣṭapacyaṇ 4) ha sma dhānyaṇ pacyate, 'pi ha smaiko vrīhipātraḥ pakvaḥ kulāyālaṃ bhavati: tathāpayasvad dha tarhi 5) sarvam evāsā-; 'pi ha smāraṇye vīryāṇy upajāyante: aghalāḥ siṃhā, aghalāḥ śārdūlā, aghalā ṛkṣā 6) ṛkṣīkā 1), aghalā ahayo 'jagarāḥ; puruṣavyāghrā ha smāraṇyeṣv ādadānās 3) tiṣṭhanty; api ha smaikaḥ śiṃśumāro bahūni tīrthūni gopāyati; vīryeṇa ha vāva te tat tathasus. — tasya vā etasya lalāṭād eva siṃho 'jāyatoraso 'dhi śārdūla udarād dvīpy akṣibhyām apāṣṭhihau 9) kar-

nābhyām aśvakarṇau kesarebhya ṛkṣā ṛkṣīkā lomabhyo dūrvānūkāc  $^{10}$ ) chiṃśumāro  $^{10}$ ) vālebhyo 'śvavālāḥ sakthibhyām krauñcāv āṇḍābhyāṃ varāhau cakrābhyām  $^{11}$ ) cakravākau vaniṣṭhor udro gudābhyo  $^{12}$ ) 'hayo 'jagarāḥ kuṣṭhikābhyo varṭakāḥ śaphebhyaḥ śalyakāḥ śakṛṭpiṇḍebhyaḥ kūśmā  $^{18}$ ) ūvadhyād  $^{14}$ ) urvāruṃṭatisaṃṭad  $^{15}$ ) ūlaḥ  $^{16}$ ) śyāmāko lohīṭakam ity etat kṣudram annādyam upajajñe. (II. 266, 267)

- 1) tivuadhī.
- 2) daksa.
- 3) Unsicher: pratipadākṛṣṭa°.
- ') °pasanyam.
- b) tarha.
- ) vyksa.
- 7) rsīkā, vgl. aber im Verfolg.
- ) ādadāna ("mit aufgesperrtem Rachen").
- ") apāstihau.
- 10) darvānakās (trenne: darvā; anākāt) siņisuo.
- 11) Bedentung hier?
- 12) gudaso.
- 13) kunismā, vgl. aber Kāth. Asv. 13. 13, Vāj. Samh. XXV. 7.
- 1") urvandyād.
- 15) Wie ist herzustellen?
- 16) ūla.

### 151. Die Geschichte des Yavakrī.

tena haitena maundibha udanyur ija udanyunām rājā; tad dha yavakrīh saumastambir āstāvam prati nisasāda 1); tasya hāyam pūsā rayir bhaga ity etāh pratipadas cakruh; sa hovāca: chamvat 2) māsā 2) maundibhāpa prānān arātsīr ity; eşa ha tarhy anuvyāhāra āsā-; 'tha ha maundibha udanyus trayyai vidyāyai kassavita 8) āsa; sa hovāca: samvrhata4) me sadohavirdhāne, mrdā me grahān5) samdihya nidhatta; yarhy ayam brāhmano 'nuvyāhārī martā, tarhi yastāsa 6) iti: tasya ha mrdā grahān samdihya nidadhur; atha ha yavakrīh saumastambis tejasvī brahmavarcasy āsa; sa ha sma yām acchābrūte yā ha smainam kāmayate, mriyate ha sma<sup>7</sup>); yo ha smainam na kāmayate, mriyata u eva; sa ha yajñavacaso rājastambāyanasya jāyām acchoce; sā 8) hekṣām cakre: yadi vā enam kāmayişye yadi ca na, marisyaty eva syā; hantainam kāmayai 9); brāhmanasya cit 10) syā priyam krtvā mriyatād 11) iti; tam hovācā: 'das tisthā-, 'tha tvābhyesyāma iti; tām hālamkurvānām rudatīm patir ājagāma; tām hovācā-: "jyam ata āharateti; tad dha pavitrābhyām utpūya juhavām cakāra:

> yā no adya trāyāti <sup>12</sup>) bhāradvājasya samskrtā preņīm agnipriyām agne tām mahyam āvaha svāheti.

tasyai ha tadrūpām evāpsarasam utthāpayām cakāra; tam hovācā-: 'sau te jāyā yavakrīyam 18) abhyagāt, tad ihīti; tasyai hāyatyā

upatastāra; sā ha sismiye; sa 14) hovāca: nāha kila te strike 15) smetavyam 16), atha smayasa iti; kathā heti; marisyasīti 17); sā ha pādam pragrhnaty uvāca: na khalu tvam purusetthampadīm striyam pecisa iti: lomasau 18) hāsvā adhastāt pādāv asatuh; samnipannau vā hāsamnipannau vāsatur, atha hedam evāvahkutahasto gandharvo 'bhivicakrame; sa hovāca: namas te 'stu, kāsya prāyaścittir ity; asti vā na veti hovāca; yad eva te 19) kim ca pituh svam, tasya sarvasya purā sūryasyodetoh 20) siras 21) chinddhi; sā vaira sā vā neti 22); sa ha tathā chettum upacakrame; te hocur: adrpad yavakrīr, vibadhnāmeti; neti ha pitovāca, devesito rai me putrah karoty; esa evatad veda yad atra śreya iti; tad dha badhiro 23) grāme taksā 24) pratisidhyamānam na susrāva; tasya ha ghnan pareyāya 25); sa ha: ko nu no janas įtrnedlūti; sa evāsya prajayliānety eke; glinantam evainam sūryo 'bhyudiyāya; tasyodite sa eva gandharvah prajaghānety eke; yathā ha tu mamāra, tathāsa; śaśrad 26) dhāsya 26) sa era qandharvah prajayhāna; tad u ha maundibho 'nubudhyovāca: samminuta 27) me sadohavirdhāne, yājayata mā brākmanā; amrta ha vai sa brāhmano 'nuvyāhārīti 28); tasya ha tathā cakrus; tad u ha saumastambir 29) anubudhyājagāma; sa ha tathaivāstāvam pratinisasāda; tasya hāyam pūṣā rayir bhaga ity etā eva pratipadaś 30) cakruh; sa hovāca: na vai kilāyam rājanyabandhur imam yajnakratum ridām cakāra: na kila me 'nenoktena 31) putram avadhīd; etāvad vāva kila tyasya putrasyāyur abhūd iti; tam ha tac 32) chaśāpa 32); marisyaty ahāyam rājanyabandhuh, paro 83) ine maundibhā bhavisyantīti; ta ete parābhūtā gotamā bruvānās caranti. (II. 269—272)

Dieses (Rossopfer) wurde einst von Maundibha 34) dem Udanyu, dem Fürsten der Udanyus, verrichtet. Dabei setzte sich Yavakri, der Sohn des Somastamba, in der Nähe des Astava nieder 85). Als Eingangsverse (des Bahispavamana) bei diesem (Opfer) nahmen sie (nl. die Sänger) die Verse: "Dieser Püşan, Reichtum, Glück" 36). Da sagte er (nl. Yavakrī): "Auf missliche Weise hat mir dieser Maundibha sein Leben verfehlt' 37). Das war damals die Verwünschung. Nun war Maundibha der Udanyu des dreiteiligen Wissens kundig (?). Er sagte: "Reisset meine Sadas- und Havirdhana-zelte aus, beschmieret meine Soma-schoppen mit Lehm 88) und bewahret sie auf; wenn dieser verwünschende Brahmane sterben wird, dann will ich opfern" 39). Nachdem sie seine Soma-schoppen mit Lehm bestrichen hatten, stellten sie dieselben zur Aufbewahrung nieder. Nun war Yavakrī, der Sohn des Somastamba, mächtig und im Besitz priesterlichen Ansehens. Jede Frau, die er zu sich herbeirief, starb, die eine nach der anderen, wenn sie ihm ihre Liebe schenkte, aber auch die, welche ihm ihre Liebe nicht schenkten, auch diese

starben. Einst rief er die Gattin des Yajnavacas, des Sohnes des Rājastamba, zu sich. Die überlegte: "Ob ich ihm meine Liebe schenke oder nicht, sterben werde ich (jedenfalls). Wohlan, so will ich ihm meine Liebe schenken; so soll ich sterben, nachdem ich wenigstens einem Brahmanen seinen Gefallen getan habe". Da sagte sie zu ihm (nl. zu Yavakrī): "Bleibe dort, so will ich zu dir kommen". Als sie weinend beschäftigt war sich zu schmücken, kam ihr Gatte zu ihr. Er sagte (als er von ihr vernommen hatte, was geschehen war) zu ihr: "Bringet 40) mir Opferschmalz her". Nachdem er diesen (in der üblichen Weise) vermittelst der zwei Pavitra-gräser geläutert hatte, brachte er eine Spende im Feuer dar mit (dem Verse):

"Welche uns heute retten soll, von Bharadvāja's Nachkommen [geweiht,

Bringe mir, o Agni, diese Prenī herbei, die Geliebte des Agni 41). [Svāhā!"

Aus dieser (Opferspende) 42) erhob sich (durch seine Zaubermacht) eine Apsaras (aus dem Feuer), die ganz so aussah wie sie (nl. wie die Gattin des Yajñavacas). Nun sagte er (nl. Yajňavacas) zu ihm (d. h. zu Yavakrī): "Dort ist, Yavakrī, diese meine 43) Gattin herzugekommen. Gehe also (zu ihr)". Für sie, als sie herbeikam. spreitete er (das Lager). Da lächelte sie. Er sprach: "Du hast. Weibchen, wahrhaftig keine Ursache zu lächeln, und doch lächelst du!" "Wie so?" "Du wirst sterben". Da streckte sie ihren Fuss vor und sagte: "Du hast, o Mensch, gewiss keine Frau mit solchen Füssen dir reif (gar) gemacht" 44). Ihre Füsse waren ja unten haarig 45). Da hatten sie sich zu einander gelegt oder (noch) nicht zu einander gelegt, als ein mit eisernem Hammer gewaffneter Gandharva auf ihn zu geschritten kam. Der (nl. Yavakrī) sagte: "Verehrung sei dir! Welche Sühne gibt es für diese (meine Tat)?" "Es gibt eine oder es gibt keine (d. h. es gibt vielleicht eine Sühne)", sagte er: "von der ganzen (lebendigen) Habe deines Vaters sollst du vor Sonnenaufgang die Köpfe abschlagen. Dies ist die Sühne oder sie ist es auch nicht". Da machte er sich daran die Köpfe abzuschlagen. Die (Leute) nun sagten: "Yavakrī ist toll geworden, lasst uns ihn festbinden". "Nein", so redete sein Vater, "von den Göttern getrieben handelt mein Sohn; der weiss, was hier das Beste ist". Nun hatte ein tauber Zimmermann im Dorfe dieses Verbot (des Vaters) nicht gehört. Er kam hinzu, (mit erhobenem Beil) nach ihm schlagend. Dieser 46) (sagte): "Welcher Mensch zerquetscht uns doch?" Dieser (Zimmermann) war es, der auf ihn losschlug, so sagen einige; andere sagen, dass die Sonne über ihm (Yavakrī)

aufging, als er damit beschäftigt war, (die Kühe) zu töten, und dass, als die Sonne aufgegangen war, der schon erwähnte Gandharva auf ihn losschlug. Auf welche Weise er aber starb, so war es. Gewiss hat aber iener Gandharva auf ihn losgeschlagen. Als nun Maundibha dies erfahren hatte, sprach er: "Richtet meine Sadas- und Havirdhana-zelte auf, und verrichtet, ihr Brahmanen, das Opfer für mich. Gestorben ist iener mich verwünschende Brahmane". Man machte es so für ihn. Als nun Somastamba (der Vater des getöteten Yayakrī) dies erfahren hatte, kam er heran und setzte sich ebenso (wie es vorher sein Sohn gemacht hatte) in der Nähe des Āstāva nieder. Als Eingangsverse bei diesem (Opfer) nahmen sie dieselben (Verse): "Dieser Püşan, Reichtum, Glück". Da sagte er (Somastamba): "Dieser minderwertige Kşatriya wusste fürwahr dieses Opfer nicht. Er hat wahrlich nicht durch dieses Wort 47) meinen Sohn getötet. Die Lebensdauer meines Sohnes ist nur so gross gewesen". Darauf verfluchte er ihn: "Dieser wird als ein minderwertiger Ksatriya sterben und die Nachkommen des Maundibha werden gedemütigt werden". Dies sind die sich Nachkommen des Gotama Nennenden, die in Demütigung leben 48).

```
1) °şasādha.
  2) Unheilbar verdorben! zwischen changva und ! Lücke einer Silbe. Vielleicht:
chamban me sa maundibho 'na pranan aratsid iti (?).
  3) sic!
  4) sambehata.
 *) grhān.
    yastāssa.
    smi.
     sit.
    kämaye.
    cet.
 11) kriyatīd.
     trāyātī,
     yacakriyam.
     So (nicht strike), vgl. kumärika.
     smail.
     "syahiti.
     laumašau,
     Re.
     °odayatah.
     šira (l. vielleicht: širānsi).
     nayali.
     badhuro.
24) laksah.
    wiryeyāya.
     šašvaddhāsasya.
    samvinuta.
```

nuvyāhanuliti.

<sup>29</sup>) Die Korrektur *somust-ombo 'nubudh*° ist unumgänglich, da Yavakrīḥ Saumastambiḥ schon getötet ist und aus der Folge hervorgeht, dass hier der Vater gemeint ist.

30) °padunı.

<sup>21</sup>) Notbehelfkonjektur! noktena die Hs.

32) tachanāpa.

<sup>33</sup>) puro die Hs. (puro = pură u).

Besser würe vielleicht Mundibha (vgl. Sat. br. XIII. 3. 5. 4), da seine Nachkommen (s. das Ende dieses Stückes) Maundibha heissen.

- <sup>35</sup>) Dass man sieh, um einen Feind zu schädigen, beim Ästava (d. h. die Stelle ausserhalb des Sadas, wo der Bahispavamäna abgesungen wird) hinsetzt, kommt auch I. 76 (vgl. J.A.O.S. XXIII, S. 327) vor: te 'nuvyāharisyanta āstāvam upaseduḥ.
  - 30) SV. II. 168-170. Weshall sind diese Verse als Pratipad's zu verwerfen?

<sup>37</sup>) Übersetzung nur versuchsweise, vgl. Bem. 2.

2n) Vgl. III. 138, 140, 142: sa yathāpām pātram dihyāt.

- 39) D. h. wohl: "das Opfer fortsetzen und zu Ende führen". Ein Soma-schoppen war ja noch nicht dargebracht.
- (a) Der Plural befremdet; vielleicht ist im Vorhergehenden statt tam hovaca zu lesen: tan hovaca; dann sind die Rtvij's gemeint.
  - <sup>41</sup>) Die Anspielung auf die Nachkommen des Bharadvaja und Preuī ist jetzt undeutbar.

\*2) Zu tusyai ist wohl āhutyai zu ergänzen.

Vielleicht me statt te zu lesen? "Dort ist diese meine Gattin, o Yavakrī, nüher gekommen".

"" pacate hier vielleicht, als "Slang", im Sinne von coire gebraucht.

- <sup>45</sup>) Das eine Apsaras derartige Füsse haben kann, ist sonst aus keiner Quelle zu belegen.
- '°) Es ist unsicher, ob diese Worte dem Yavakrī oder noch dem Zimmermann beizulegen sind.
- <sup>77</sup>) Ob meine Ergänzung *anenoktena* richtig ist, hängt mit der Beantwortung der sub Bem. 36 gestellten Frage zusammen.
- \*\*) Näheres ist über die Maundibhas nicht bekannt. Zur ganzen Episode ist aber MBh. III. 150. 10 flgg (s. Verf, Over en uit het Jaiminīya-brāhmaṇa, S. 93 flgg.) zu vergleichen.

### 152. Die Geschichte von Datva und Mitravid.

atha yasyaitasya trivrd ahah pañcadaśi rātris trivrd ahah pañcadaśi rātrih, svaryakāmo haitena yajeta. — datvaś¹) ca ha sautemanaso mitravic ca daṃṣṭradyumnas tau ha pratidarśasya vaibhāvatasya śraiknasya rājūo brahmacāriṇāv āsatus; tayor ha²) mitravid daṃṣṭradyumna ācāryakarma cakāra: gā ha sma rakṣaty; atha³) hetaro³) 'dhyāyam³) eva cacāra; tau ha sma sāyaṃ samāgatyānyonyam āhatur: āhara somyānūkte hastaṃ nidhāsyava; āhara somya sucarite hastaṃ nidhāsyāva ity; atha ha datvaṃ sautemanasam ācāryo 'nuśaśāsa; tau ha sāyaṃ samāgatyānyonyam āhatur: āhara somyānūkte hastaṃ nidhāsyāva, āhara somya sucarite hastaṃ nidhāsyāva, āhara somya sucarite hastaṃ nidhāsyāva, āhara somya sucarite hastaṃ nidhāsyāva iti; neti hovācā: 'ti vā ahaṃ tram⁴) ukhy⁴), ācāryapraśiṣṭo vā aham asmīti; sa ha tāṃ rātrim apriyaviddha⁵) uvāsa; śvo ha bhūte gā anviyāya; taṃ ha gaur īkṣitvaiva vijajñāv: apriyaṃ vā ⁶) asyeti ⁶); sā ⁷) hovāca: veda vai yat te 'priyaṃ; mā te 'priyaṃ bhūd; ehy ahaṃ tubhyaṃ derayānaṃ punthānaṃ vakṣyāmīti; tatheti; taṃ hāsmā urāca; lau ha

sāyam samājagmatuh; sa horāca: datvehīdam 8) ācāryapraķiṣļo brūṣe; paśyasi tram devayānam panthānam iti; neti horācā-; 'tha rā aham paśyāmīti 9); tam vai me brūhīti; tatheti; tam hāsmā urāca; tasmād u ha rājanyabandhur era brāhmaņāt suhrdayataraḥ 10); sa ha datraḥ sautemanasa urāca: paśyasi vai tram derayānam panthānam, ehi srargam lokam ayāveti 11); neti horāca, dānena rā vai śrameṇa raitam prajānann eti; hanta nu dadāra rā śrāmyāra veti; sa ha mitrarid daṃṣṭradyumno go-āyurbhyām era saṃratsaram iyāya; sa hopariṣṭād eva saṃratsarasya svargam lokam iyāyā-; 'tha ha datraḥ sautemanasa etenaira trirātreṇeṣṭrā svargaṃ lokam iyāya. (11. 276—278)

Dasselbe dreitägige Soma-opfer, mit dem Tagesdienst aus neunversigen, dem Nachtdienst aus fünfzehnversigen Stotras, verrichte wer den Himmelsraum zu erreichen wünscht. — Datva, der Sohn des Sutemanas, und Mitravid Damstradyumna, diese beiden waren Vedaschüler des Pratidarsa, des Sohnes des Vibhavat <sup>12</sup>), des Fürsten der Sviknas. Von diesen beiden verrichtete Mitravid die Geschäfte seines Lehrers: er pflegte die Kühe zu hüten; der andere aber widmete sich dem Vedastudium. Jeden Abend, wenn sie zusammentrafen, pflegten sie zu einander zu sagen (, der eine): "Bringe (das über Tag Errungene) herbei, mein Lieber; auf das Gelernte werden wir beide die Hand legen"; (der andere:) "Bringe herbei, mein Lieber: auf das gute Werk werden wir die Hand legen". Nun hatte der Lehrer dem Datva (einst wieder) Unterricht erteilt. Als sie abends zusammentrafen, redeten sie zu einander: "Bringe herbei, mein Lieber; auf das Gelernte werden wir die Hand legen". "Bringe herbei, mein Lieber; auf das gute Werk werden wir die Hand legen". "Nein", sagte er (nl. Datva), "ich bin dir überlegen geworden 13), ich bin von unserem Lehrer unterrichtet worden. Da brachte er (nl. Mitravid) diese Nacht, durch Unlust bedrückt, durch. Als es Morgen geworden war, ging er hinter den Kühen her (um sie zu hüten). Eine Kuh, ihn erblickend, bemerkte, dass er Unlust hatte. Sie sprach: "Ich weiss, welche Unlust du hast. Sei aber nicht bedrückt. Ich werde dir den zu den Göttern führenden Weg darlegen". "Gut". Sie legte ihm diesen dar. Am Abend trafen die beiden wieder zusammen. Er sagte: "Datva, komm, du nennst dich jetzt einen vom Lehrer Unterrichteten. Erschauest du den zu den Göttern führenden Weg?", "Nein", entgegnete er. "Nun, " ich erschaue ihn". "So lege ihn mir dar". "Gut". Er legte ihn diesem dar. Daher ist ein minderwertiger Kşatriya freundlicher gesinnt als ein Brahmane 14). Da sagte Datva: "Du erschauest fürwahr den zu den Göttern führenden Weg; so komm', wir beide wollen zum Himmelsraum gehen". "Nein" 15), sagte er, "durch

Gabenspendung oder durch Bemühung mit heiligen Werken geht der Wissende zu diesem (Raum). Wohlan, lasst uns Gaben schenken oder uns den heiligen Werken widmen". Da verrichtete Mitravid ein Jahr lang die beiden Go- und Äyus-stoma-tage und kam nach Ablauf des Jahres zum Himmelsraum. Datva aber gelangte, als er dieses dreitägige Soma-opfer verrichtet hatte, in den Himmelsraum.

- 1) Der Name lautet meistens datva, zuweilen dadva.
- 2) tayor ha vi.
- 2) athahaithahaitayorādhyāyam.
- \*) Hoffnungslos verdorben (die Hs. liest auch: tivāhum); statt tvam ist tvām zu vermuten, und in ukhi (falls nicht ukhyā- oder ukhya-ācāvyac zu trennen ist) könnte der Rest eines 1. sg. med. eines Aorists enthalten sein. Ist an ati- ukṣ (vakṣ¹ "überlegen sein" zu denken?
  - 5) Der Ausdruck auch bei Baudh. XVIII. 45: 388. 11; 400. 6.
  - vāsyeti.
  - ) sa.
  - 3) ? dudvedidam die Hs.; oder ist die Silbe di einfach zu streichen?
  - °) pasyānīti.
  - 10) suhrdetaras.
  - iyaveti; hinter ehi ist aber ein Opt. unwahrscheinlich.
  - <sup>12</sup>) Šat. br. heisst er Pratīdarša Aibhāvata.
  - 12) So vermutungsweisé übersetzt, vgl. Bem. 4.
  - 14) Mitravid war also ein Ksatriya von Geburt.
  - 15) Der Abschluss der Erzählung ist wenig klar.

# 153. Das Antarvasu genannte dreitägige Soma-opfer.

athaiso 'ntarvasuh; khandikas ca haudbhārih kesī ca dārbhyah pañculesu pasprdhûte; «a ha khandikah kesinam abhibabhuva; sa ha kesi khandikena nibādha uccaihsravasam kauvayeyam jagāma kauravyam rājānam mātur bhrātaram; tam hovāca: yajnam me vidhelīti; tatheti hovāca; katham te vidhāsyāmi, yathāsmim lloka rdhnotī3, yathā ho amuşmī3n iti; yathāsminn iti hovāca; sa hovāco-: 'ta nu sa yajñam prochati yo yajñassahayam 1) na vedeti; kathā hety; amuşmai<sup>2</sup>) hy eva lokāya yajño nāsmā iti; neti hovāca; khandiko rai tyam audbhārir abhyabhūt; sa yathā tam abhibhavāny, evam no vidhehiti; tasmā elam antarvasum vidadhau 3); sarvastomo 'qnistoma; ita-ūrdhva-cchandomavidham madhyamam ahas: caturvimsam prātahsavanam, caluścatvārimśam mādhyandinam savanam, astācatvārimśam trtīyasavanam; sarvastomo 'tirātrah parastāt pratyan; brahma vai caturvimsah, ksatram catuscatvārimso, vid astācatvārimsah; samvatsaro vai sarvastoma 4); etābhyām 4) eva sarvastomābhyām etām trayīm visam 5) parigrhyātman dadhe 6); tasyai ha sriyam jagāma; tato vai sa khandikam nihsarayam cakara; tato vai kesi darbhyo 'bhavat, parā khandiko; bhavaty ātmanā, parāsya dvisan bhrātrvyo bhavati, ya evam redu; sa yah śrīkāmah syāt, sa etena yajelai-; 'tābhyām

era sarvastomābhyām etām trayīm višam <sup>5</sup>) parigṛhyātman dhatte; tasyai ha śriyam gacchati. (II. 279, 280)

Jetzt der Antarvasu, Khandika, der Sohn des Udbhāri, und Keśin, der Sohn des Darbha, stritten sich um (den Besitz) des Pancāla-(-landes) 7). Khandika nun überwältigte den Kesin. Kesin, von Khandika bedrängt, begab sich zu Uccaihsravasa, dem Sohn des Kuvava 8), dem Fürsten der Kurus, dem Bruder seiner Mutter. Zu diesem sagte er: "Richte mir ein Opfer ein". "Gut", antwortete er: .. wie (aber) soll ich es dir einrichten, so, dass es in dieser Welt, oder aber so, dass es in jener Welt (dich) fördert?", In dieser Welt", entgegnete er. Da sagte er: "Da fragt dieser nach einem Opfer, der des Opfers Wirkungsgebiet 9) nicht kennt!" "Wie so?" "Das Onfer gilt ja nur jener Welt, nicht dieser". "Nicht doch", erwiderte er. "Khandika, der Sohn des Udbhäri, hat mich überwältigt; du sollst mir ein Opfer so einrichten, dass ich ihn (dadurch) überwältigen kann". Da richtete er für ihn den Antarvasu ein. Ein alle Stomas enthaltender Agnistoma (ist dessen erster Tag); der mittlere Tag enthält die Chandomas 10) in aufsteigender Linie: so dass beim Morgendienst jedes Stotra auf 24, beim Mittagdienst auf 44, beim Nachmittagdienst auf 48 Versen gesungen wird; ein Atirātra, in welchem alle Stomas, aber hier in umgekehrter Reihenfolge, enthalten sind (ist der dritte Tag). Der 24versige Stoma ist der Priesterstand, der 44versige der Baronenstand, der 48versige der Handwerkerstand. Der alle Stomas enthaltende Opfertag ist das Jahr. Nachdem er vermittelst dieser beiden, alle Stomas enthaltenden, Tage diese drei Arten von Untertanen beiderseitig umfasst hatte, nahm er (nl. Keśin) sie in sich auf und erreichte die Macht über diese (drei Arten von Untertanen). Darauf erwirkte er, dass Khandika aus (Pancāla-Land) vertrieben wurde. So kam Kesin zu Gedeihen, Khandika aber ging zugrunde. Wer solches weiss, der kommt selber zu Gedeihen, sein feindlicher Nebenbuhler geht zugrunde. Wer Macht begehrt, der verrichte dieses Opfer. Nachdem er durch die beiden, alle Stomas enthaltenden, Opfertage diese drei Arten von Untertanen rings umfasst hat, nimmt er sie in sich auf und erreicht die Macht über dieselben.

Vgl. Panc. br. XX. 7, dessen Inhalt aber sonst abweicht.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) So (yajňassahayana-wedeti) die Hs. Ist vielleicht yajňasyayanam zu lesen?

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) amuşmim.

<sup>3)</sup> vyadadhau.

<sup>4)</sup> sarvastomastometablyām.

<sup>)</sup> rimšam.

adhate.

<sup>7)</sup> Vgl. oben, n°. 137.

- \*) So auch Jaim, up. br. III. 29, wo Keśin sein Schwesterssohn heisst.
- <sup>9</sup>) Ich vermute, dass etwas derartiges im Worte steckt, vgl. Bem. 1.
- <sup>10</sup>) Die Stomas der 7. 8. und 9. Tage des im Dvadašāha enthaltenen Dašaratra, vgl. Ārseyakalpa, S. 211 flgg.

## 154. Das viertägige Opfer des Jamadagni.

athaisa jāmadagnah; prajananakāmo haitena yajeta; jamadagnir vā akāmayata: bahuḥ prajayā pasubhiḥ prajāyeyeti; sa etaṃ catūrātraṃ yajāam apasyat; tam āharat; tenāy jata; tato vai sa bahuḥ prajayā pasubhiḥ prājāyatā-; 'pi hāsya dvāv 1) aurvau 1) prajāyāṃ 2) na saṃjajāte: kayas tvam asi, kayas tvam 'asīti; tathā bahur iha prajajāe; tasmād idam apy etarhi dvāv 3) aurvau 3) palitau samāgatya na saṃjānāte; bahuḥ prajayā pasubhiḥ prajāyate ya evaṃ veda. (II. 285)

Jetzt das (viertägige Soma-opfer) des Jamadagni. Wer Fortpflanzung seines Geschlechts begehrt, der opfre damit. Jamadagni begehrte: "Möchte ich mich zahlreich an Nachkommen und Vieh fortpflanzen". Er erschaute dieses viertägige Opfer, das holte er herbei, damit opferte er. Da pflanzte er sich zahlreich an Nachkommen und Vieh fort. Sogar kannten in seiner Nachkommenschaft zwei Nachkommen des Urva<sup>4</sup>) einander nicht, (sondern wenn sie einem begegneten, fragten sie): "Wer bist du? Wer bist du?" Sozahlreich wurde seine Nachkommenschaft. Daher kommt es, dass auch jetzt zwei Abkömmlinge des Urva, die, grau geworden, einander begegnen, sich nicht (als Verwandten) kennen. Zahlreich an Nachkommen und Vieh pflanzt sich fort, wer solches weiss.

Vgl. Pañc. br. XXI. 10. 5, 6; TS. VII. 1. 9. 1.

- 1) dvāsarvau.
- <sup>1</sup>) prajayān.
- 3) dvāvarvau.
- ') Nach den Pravarasütras (vgl. z. B. Āp. srs. XXIV. 5. 12) war Jamadagni der Sohn des Ürva, sodass Aurva auch bedeutet: "Nachkomme des Jamadagni".

# 155. Der Wettstreit der Götter und Asuras um den Vorrang.

devāsurā aspardhanta; te naiva daņdair nesubhir vyajayanta; te 'bruvan: na vai daṇḍair nesubhir vijayāmahe; vācy 1) eva 1) vāva 1) no 1) brahman vijayo 'stv iti; ta aikṣanta: yatare 2) no 2) yatarān pūrve 'bhiryāhariṣyanti, te 3) saṃjeṣyanta 3) iti; te devā asurān abruvan: yūyaṃ pūrve brūdhvam iti; yūyam id vā ity asurās 4); tato 4) derā 4) etad vāco mithunam apasyann; eko 'smākam iti devā abruvatai-, 'kāsmākam ity asurā; mana eva devā abruvata, vācam

asurās: te devā manasaiva vācam asurānām avrījata: tasmād nan manasādhigacchati, tad vācā vadati. — dvāv asmākam iti devā abruvata; dve asmākam ity asurāh; prānāpānāv eva derā abruvatā-, 'horātre asurās; te devāh prānāpānābhyām evāhorātre asurānām avrnjata; tasmāj jyog jīran bahūny ahorātrāny avanayati 5). trayo 'smākam iti devā abruvata, tisro 'smākam ity asurā; imān eva trīm llokān devā abruvata, tisro vidnā asurās; te devā ebhir eva lokais tisro ridyā asurānām avrījata; tasmād etā ridyā est eva lokesu procyante. — catrāro 'smākam iti devā abruvata, catasro 'smākam ity asurās; catuspāda era pasūn derā abruvata, catasro diso 'surās; te devās catuspādbhir era pasubhis catusro diso 'surānām avrīnjata; tasmād yām kām cana disam pasumān ayati 6), sarrām era jitām klptām pratistlitām anveti. — pañcāsmākam iti devā rtūn evābruvatā-, 'thāsurā na prāvindan, na hi pañci ') kim canāsti; te 'surā ārambham avindantah 8) pañca 8) pañcety 8) era radantah 8) parājayanta: tato rai derā abharan, parāsurā: bharaty ātmanā, parāsya drisan bhrātreyo bhavati, ya evam veda. (II. 291, 292)

Die Götter und die Asuras stritten um den Vorrang. Weder durch Keulen noch durch Pfeile konnten sie endgültig siegen. Da sagten sie: "Weder durch Keulen noch durch Pfeile siegen wir. Im Worte, im Brahman, soll unser entscheidender Sieg sein". Da überlegten sie: "Welche von uns die anderen zuerst besprechen werden, die werden siegen". Die Götter sagten zu den Asuras: "Ihr sollt zuerst reden", die Asuras (zu den Göttern): "Ihr (sollt) nur (zuerst reden)". Da erschauten die Götter diese Paarung des Wortes: "Einer gehört uns", sagten die Götter, "Eine uns", die Asuras. Die Götter deuteten damit auf den Geist 9), die Asuras auf die Rede. Da entwendeten die Götter durch den Geist den Asuras die Rede. Daher kommt es, dass man, was man mit dem Geiste erkennt, durch die Rede spricht. "Zwei (masc.) gehören uns", sagten die Götter, "Zwei (fem. oder neutr.) uns", die Asuras. Die Götter deuteten damit auf den Aus- und Einhauch, die Asuras auf Tag und Nacht. Durch Aus- und Einhauch entwendeten die Götter den Asuras Tag und Nacht. Daher kommt es, dass, wer lange Zeit lebt, viele Tage und Nächte verstreichen sieht (?). "Drei (masc.) uns", sagten die Götter, "Drei (fem.) uns", die Asuras. Die Götter denteten damit auf diese drei Räume, die Asuras auf das dreiteilige Wissen (d. h. die drei Vedas). Durch die drei Räume entwendeten die Götter den Asuras das dreiteilige Wissen. Daher kommt es, dass das dreiteilige Wissen in diesen Räumen verkündet wird. "Vier (masc.) uns', sagten die Götter, "Vier (fem.) uns', die Asuras. Die Götter deuteten damit auf die vierfüssigen Tiere, die Asuras

auf die vier Himmelsgegenden. Durch die vierfüssigen Tiere entwendeten die Götter den Asuras die vier Himmelsgegenden. Daher kommt es, dass, nach welcher Himmelsgegend immer ein Viehreicher sich hinbegibt, er diese ganze Gegend besiegt, sich ihm fügend und feststehend findet. "Fünf uns", sagten die Götter, auf die fünf Jahreszeiten deutend; da wussten die Asuras nichts weiter, denn ein Femininum zu pañca gibt es nicht 10). Keinen Halt findend und nur "fünf, fünf" (dasselbe also wie die Götter) sagend, waren sie besiegt. Da bekamen die Götter die Oberhand, die Asuras gingen zugrunde. Wer solches weiss, der bekommt die Oberhand, sein feindlicher Nebenbuhler geht zugrunde.

Vgl. Sat. br., Kāṇva-Rez. in: Over en uit het Jaim. br., S. 33, Mādhy. Rez. I. 5. 4. 6—11; Panc. br. XXI. 13. 2.

- 1) vācyevācaivanno.
- 2) yatareşno (könnte auch auf yatare no weisen).
- 3) tesāmksesyala.
- ') So ergänzt: āsurā devam die Hs.
- ') Vielleicht aranyeti zu verbessern?
- = eti
- ') Zu lesen pañer als Fem. zu pañea? vgl. aber Bem. 10.
- ) avindantamapañcăpañcetyevabhavantaḥ.
- ") Obgleich manus ein Neutr. ist.
- 10) Oder bedeutet die Stelle: "denn etwas Fünfteiliges gibt es nicht", n. b. kinneana.

## 156. Aus der Darstellung des sechstägigen Soma-opfers.

teşām sarasvatyā upamajjane dīkṣā; dakṣine tire dīkṣante; cakraratī sadohavirdhāne bharata, ulūkhalabudhno yūpa: utkrāntyā anapabhramsāya; yad dhi te tatra kurvānā ivāsīrann, apabhramso haiṣām sa; śamyāparāsam yanty; ete ha vai svargasya lokasya rikramā yac chamyāparāsāh; svargasyaiva tal lokasya vikramān kramamānā yanti; ghnanta ākrošanto yanti; tad vai balasya rūpam yad dhatam ākrustam; sarasratyā yanti; vāg vai sarasvatī, vāg u devayānah panthā; devayānenaiva tat pathā yanti; pratīpam 1) yanti 1); pratīpam ira rai svargo lokalī; svargam eva tal lokam pratipadyante; prānca udanco yanti; prān<sup>2</sup>) ha vā udan svargo lokah; svargam eva tal lokam rohanto yanty; ā prakṣāt prāsravanād yanty; eşa u ha vai vāco 'nlo yat prakşah prāsravano; yatra ha vai vāco 'ntas, tat svargo lokaḥ; svargam evaital lokam gacchanti; tena haitena maruto yata indrāgnī īkṣām cakrāte: ime ced vā idam samāpayanti, maruta evedam sarvam bhavantīti; tān 3) ha 3) sattrapariveşanam sahasram jigyatus; tad dhaişām vimāthīcakrire 4); pāpmānam ha rā eṣām tad vimethire; tasmād u ha vimāthyasya na

lipseta, net pāpmano 'pabhajā iti; tayor ha rai te dyānyā 5) rarā-dhus 5); te hottasthur: arātsmeti. — teṣām etā udṛco: yat samāpayanti, saikā; yad eṣām ṛdhate 6), saikā; yad daśa gāraḥ śataṃ bhavanti, saikā; yac chataṃ gāraḥ sahasraṃ bhavanti, saikā. — tena haitena purāyu 7) sthūragṛhapatayas 7); tān ha trikartānāṃ 8) rā salvānāṃ vā ryādhinīḥ paryutthāya jigyus: tad dhaiṣāṃ gṛhapatiṃ jaghnus; taṃ hemaṃ gṛhapatiṃ hatam abhitaḥ kṛpayamāṇā niṣedus; tam u ha dhruragopaḥ 9) sāṃkāśinenaiva 10) dravantaṃ nijajñau 11); sa āhavanīyād evordhraḥ svargaṃ lokam āvakrame; sa hovāca: mā kṛpayadhvai 12); yaṃ vā imaṃ kṛpayadhve, 'yaṃ rai sa āhavanīyād evordhraḥ svargaṃ lokam ākrāṃsteti 13); teṣāṃ yāṃs tatra jaghnus, te srargaṃ lokaṃ īyur, atha ye pariśiśiṣire, ta ima etarhi paṇāyyatarā 14) iva sthūrāṇāṃ 15); pāpagrāmatarā 15) iva 15) hi tataḥ purūsus; tasmād u sthauryaṃ śaṃyāparāsinety ākhyāpayanti 16). (II. 297—299)

Am Orte genannt: "Die Untertauchung der Sarasvati" 17) findet ihre 48) Weihe statt: am rechten Ufer der Sarasvatī unterziehen sie 18) sich der Diksā. Das Sadas-zelt und das Havirdhāna-zelt stehen auf Rädern. Der Opferpfosten ist am unteren Ende wie ein Mörser gestaltet: zum Hinaufschreiten, zum Nicht-hinabstürzen <sup>19</sup>); denn wenn sie hier die heilige Handlung sitzend verrichten würden, so wäre das ihr Hinabsturz. Sie werfen jedesmal die Śamyā fort <sup>20</sup>): das jedesmalige Fortschleudern der Samvā ist die Beschreitung des Himmelsraumes; so machen sie allmählich die zum Himmelsraum führenden Schritte. Sie schreien laut, indem sie schlagen 21); der Schlag und der laute Schrei sind ja eine Äusserung von Kraft. Sie gehen der Sarasvatī entlang; die Sarasvatī ist das Wort, und das Wort ist der Weg der Götter; so gehen sie auf dem Wege der Götter. Sie gehen gegen den Strom; der Himmel ist, so zu sagen, gegen den Strom 22); so betreten sie den Himmelsraum. Sie gehen in nordöstlicher Richtung; in nordöstlicher Richtung liegt der Himmelsraum; dadurch ersteigen sie allmählich den Himmelsraum. Sie gehen bis zum (Orte) Praksa Prāsravaņa 23); Praksa Prāsravaņa ist ja das äusserste Ende des Wortes (d. h. der Sarasvatī); wo das äusserste Ende des Wortes ist, dort ist der Himmelsraum; dadurch gehen sie zum Himmelsraum. - Als die Maruts (einst) mit diesem (Opfer) beschäftigt waren, überlegten Indra und Agni über sie: "Wenn sie dies zu Ende führen, so werden die Maruts alle Macht bekommen". Als Sieger entwendeten sie diesen (Maruts) eine Tausendzahl (von Kühen) 24): die Zurüstung ihres Sattra <sup>25</sup>). Da erschlugen sie (die Maruts) deren (Tausendzahl (?)) <sup>26</sup>); dadurch erschlugen sie deren Missgeschick. Deshalb soll man von

einem, der zerschlagen werden soll, nicht(s) zu erlangen suchen, damit man nicht Anteil an seinem Missgeschick bekomme. Darauf brachten sie (nl. die Maruts)..... glücklich zustande, und sie hoben die Opfersitzung auf, (erwägend): "Wir haben (es) glücklich zustande gebracht". - Die verschiedenen Ursachen, wodurch ein solches Sattra beendet wird, sind: erstens, dass man es zu Ende führt; zweitens, dass man Missgeschick erleidet 27); drittens, wenn die zehn Kühe (die man mit sich führt) sich verzehnfacht haben; viertens, wenn die hundert Kühe sich verzehnfacht haben. — Mit diesem Sattra waren ehemals diejenigen beschäftigt, die den Sthura als ihren Grhapati 28) hatten. Da exhoben sich um sie die Jägerinnen entweder der Trikartas <sup>29</sup>) oder der Salvas <sup>30</sup>) und besiegten sie. Da töteten sie deren Grhapati. Sie (nl. die Genossen des Sthura) sassen da um ihren getöteten Grhapati, ihn beklagend, nieder. Der Dhruvagopa 31) sah ihn dem "sichtbaren" Weg 32) ëntlang laufen: vom Ahavanīya aus betrat er aufwärts (gehend) den Himmelsraum. Da sagte er: "Trauert nicht; der, den ihr hier betrauert, hat, vom Ahavanīya aus, aufwärts (gehend) den Himmelsraum betreten". Diejenigen von ihnen, welche (von den Jägerinnen) bei dieser Gelegenheit getötet worden waren, gingen zum Himmelsraum; diejenigen aber, welche übrig geblieben waren, die sind jetzt noch gerade die lobenswertesten der Sthuras, denn vorher waren sie gerade eine recht elende Schaar gewesen. Deshalb deutet man einen Abkömmling des Sthūra 33) als Samyā-werfer an.

Vgl. Pañc. br. XXV. 10, TS. VII. 2. 1.

- ') Diese beiden Wörter von mir ergänzt.
- 2) pranca.
- 3) tàn saha.
- ") vimāsi".
- \*) dyānyānarādhus; wie ist herzustellen?
- <sup>6</sup>) Es ist vyrdhyate (vyrdhate?) zu vermuten, vgl. Panc. br. l. c. 20, TS. l. c. 4, s. f.
- ') Der Text beruht auf einer Konjektur: sphurayusphaukaragrha' die Hs.
- ") ttrika".
- dhravagopas.
- 10) sākāši°.
- 11) Wahrsch, ist vijajňau zu lesen.
- 12) odhre.
- 13) ākrāmaņisteti.
- 14) paņāmyataragā.
- 15) spārāņām pāpagrāmatarūpa.
- 16) āhāpayanti.
- <sup>17</sup>) Sonst heisst dieser Ort surasvatyai vinašanu. Nur Āp. hat auch, nach dem Jaim. br., upamajjana.
  - 18) Der Plural, weil meistens dieser Ṣaḍaha als ein Sattra gilt (sārasvatam ayanam).
  - 19) Weil er so leichter verstellbar ist? vgl. die Begründung.
- <sup>20</sup>) Jeden Tag rückt man weiter und stellt einen neuen Opferplatz her; zur Bestimmung der Stätte, wo dies geschehen soll, wirft man eine Samyā, d. h. den Keil, der die

Zugochsen' im Joche hält, so weit man sie werfen kann, fort, vgl. Hillebrandt, Ritualliteratur, § 81.

- <sup>21</sup>) Vielleicht ist die Absieht, dass unter lautem Geschrei der Reis abgeschlagen wird, aus welchem der Purodaśa bereitet wird.
  - 2) Bedentet?
- <sup>22</sup>) Sonst heisst der Ort plaksa prasravana oder plaksa prasravana.
- 24) Vgl. nº. 149.
- <sup>25</sup>) Vgl. Ait. br. V. 14. 4.
- <sup>26</sup>) Sinn der Worte unklar, Übersetzung (besonders von *vimatlukr*) unsicher,
- <sup>27</sup>) Übersetzt nach Bem. 6.
- <sup>28</sup>) Der Grhapati bei einem Sattra entspricht dem Yajamāna bei einem Ekāha oder Ahma
- <sup>20</sup>) Dasselbe wie Trigarta? garta und karta wenigstens sind oft gleichwertig.
- 30) Vgl. Macdonell-Keith, Index. s. v.
- <sup>31</sup>) Er gilt (vgl. Baudh, §rs. H. 3: 37,2) als einer der Gehilfen des Sadasya,
- <sup>32</sup>) sünyküsina ist die Richtung, in welcher man zugleicherzeit erblicken kann: das Śalāmukhīya-feuer (den alten Āhavanīya), das Hotriya-dhisnya und die Uttaravedi, also die Mittellinie der Mahāvedi von Ost nach West, oder umgekehrt.
- <sup>aa</sup>) Der letzte Satz ist sehr unsicher, Nach dem gergädi gana zu Pän, IV, 1, 105 ist stheurrya das Metronymikum zu sthüra.

### 157. Das siebentägige Opfer des Babara.

athaisa babarasaptarātras 1); tasya saptadasam eva prathamam ahar, atha trirrd, atha pancadasam, athaikavimsam, atha trinavam, atha trayastrimsam, jyotir atirātra; eteno ha sa 2) ije 3) 'nnādyakāma 3); ātmā vai prethyah sadaha iti; mukham trivrd, annam saptadasah; prathamata eva mukhato 'nnādyam dhāsye, so 'nnādah śresthah svānām bhavisyāmīty; atho samvatsaro vai prethyah sadahas, tam mā samvatsarasya purastād annādyam ayaruddham upasthāsyata 4) iti 5); jyotir atirātra 6); etad vai prajnātam devatīrtham yaj jyotir atirātrah; sa u prajnātena devatīrthenāristenārista udrcam gamisyāmīti; tam u ha sva evāntevāsy anuvyājahāra govarnah 7) khālateyah: pāpīyān bhavişyati, prathamata eva mukhato 'nnādyam adhita 8); yadā rai mukham annam' prāpnoti, tato vai tat pūrayati; yadi sthīvati pūyaty 9) apūyīd 9) annādyam, pāpīyān bhavişyatīti; tathaivāsa; sa ha pāpīyān āsa; tasmai hocur: yo vai te 'yam sva cvāntevāsī govarnah khālateyah, sa rai tvānuvyāhārsīd iti; tam hovāca: sa vai mā tram anena yajnena yājayeti; tatheti hovāca; tam vai tvā yathā ratham vā ristam samskuryād ano vai-, 'vam tvā samskarisyāmīti; tasya ha trirrd eva prathamam ahas cakārātha pañcadasam, athaikavimsam, atha trinavam, atha trayastrimsam, atha saptadasam; dve saptadaśe anūcī 10); eteno 10) ha govarnah khālateya ācāryam yājayām cakārā-; "tmā vai prsthyah sadaho, 'nnam saptadasah; sa ātmana evādhy ūrdhvo 'nnādyam abhyutkramisyate; tat 11) tvoparistād 11) annādyam avaruddham upasthāsyate: suptadašāt saptadušam, annād annam; abhi te prajānnādī bhaviteti hovāca. — ete bābarayah

204

kuruşu, paṇāyyā  $^{12}$ ) eva; sa ha sma tad devayajane paricaratīdam ayaja idam u nāyaja iti. (II. 305-307)

Obschon der Wortlaut dieses Stückes keine Schwierigkeit bietet, so ist doch die Erklärung mir einstweilen unmöglich.

- 1) bibara auch TS, VII. 1. 10. 2.-
- 2) Vermutlich eben Babara.
- \*) ije šrikāma urānnādyakāma, vermutlich teilweise aus § 304 wiederholt.
- \*) So korrigiert nach § 301; apasthata die Hs.
- 5) iti von mir ergänzt.
- ") orātro.
- 7) Hier varnah (ohne go), später entweder govarna oder gokarna.
- ") athita.
- °) Entweder das erste oder das zweite Wort scheint überflüssig zu sein.
- 10) anacīyeteno.
- 11) tadvoparisjād.
- 12) paņāmyā.

## 158. Indra und das zehntägige Soma-opfer.

indro vṛtraṃ rajreṇādhyasya nāstṛṣīti manyamānaḥ sa ryasmayata; sa harito 'jarat ¹); sa aikṣata: kathaṃ nr aham asya harimṇaḥ pāpmano daśamīṇ ²) nirdaśyaṃ ³) gaccheyam iti; sa etaṃ daśarātraṃ yajñam apaśyat; tam āharat; tenāyajata; tato rai sa tasya harimṇaḥ pāpmano daśamīṃ ²) nirdaśyam ³) agacchat; gacchati ha harimṇaḥ pāpmano daśamīṃ ²) nirdaśyaṃ ³) ya evaṃ veda. (II. 324)

Als Indra seinen Donnerkeil auf Vrtra geschleudert hatte, war er, da er meinte dass er ihn nicht niedergeworfen habe, bestürzt. Er bekam die Gelbsucht. Er erwog: "Wie möchte ich doch von dieser Gelbsucht, diesem Missgeschiek, am zehnten Tage befreit werden?" Da erschaute er dieses zehntägige Soma-opfer; er holte es herbei, er opferte damit. Darauf wurde er am zehnten Tage von der Gelbsucht, dem Missgeschiek, befreit. Es befreit sich am zehnten Tage von der Gelbsucht, dem Missgeschiek, wer solches weiss.

Vgl. Pañc. br. XXII. 14, Sat. br. I. 6. 4. 4.

- 1) Haben wir einfach 'bharat zu lesen?
- 2) dašamī.
- 3) Statt nirdusya hat das Pañe. br. nairdusya, Āp. XXII. 4. 28 hat nirdisyum (s. die Varr.), wofür nirdasyam zu lesen ist.

# 159. Eine Parallele zum Śāṅkhāyana-śrautasūtra.

tena haitena jabālam 1) ūruņir yājayām cakāra; sa ha trayāṇāṃ gṛthnūnūnām 2) purodhām jagāma: kāsyasya kausalyasyaikṣvākasyeti; tasya ha śrīr ūsa kalyāṇī; tasya ha sma 3) tac 3) chriyaṃ dṛṣṭvā śvetaketuh putro  $^4$ ) vadate: yajñakāmā-, 'nyān eva śriyā yaśasā samañjaṃś  $^5$ ) carasi, nātmānam iti; neti ha smāha, mā mā putraka  $^6$ ) voco  $^6$ ); yajñakraṭur eva me vijñāta āsa; taṃ pāpaka iva brahmabandhuke vyajijñāse  $^7$ ); sa kila tathaivāsa yathā mayenam  $^8$ ) anūcyas  $^8$ ) tato vā  $^8$ ) atitarām  $^8$ ) iva. (II. 329)

Vgl. Śāńkh. śrs. XVI. 29. 6. 9.

- ') Der Name steht nicht ganz fest: ibidam die Hs.
- 2) Könnte auch sgo (śra) gelesen werden, da gg und sg in Grantha kaum zu unterscheiden sind. Śańkh. hat nigusthanām (yar. nikrtsmanam).
  - 3) smāla.
  - ") pitrā.
  - 5) samañjas.
  - 6) putrakodo,
  - 7) Ein iti scheint (wie bei Śāńkh.) zu fehlen
  - ") Verdorben!
  - 9) Zu l.: tato vätitorām?

### 160. Die Entstehung des neunundvierzigtägigen Sattra.

prajāpatir vāvedam agra eko 'srjyata nānyam dritīyam pasyamānuh; sa aiksatā-: 'ham rāva prathamo 'janisy, aham śrcstho 'smy, asti svin mad ihānyā3 iti; sa vyaiksata; so 'nyad ātmano 'dhy utlarato juānas tisthad apašņat; tad aprechat: kim idam asi, yad idam asīti; brahma vā asmīty abravīt; tad abravīd: āvam vāva prathamāv ajanisvahy, āvam śresthau svah, srjāvahai, sahāsāveti; nety abravit, pāpmagyhīto vā asīti; sa me kva sa pāpmety; esa te sīrsann iti; tam vai me 'vajalīti; tatheti; tam avāhams; tam grīvāsv asināt 1); tam samapīlayat; tad etat parigrhītakam 2) ivāvajahīti 2); tam avāhams; tam nīvyām 3) asināt 1); tam samapīļayat; tad etat parigrhītakam ivāvajahīti; tam avāhams; tam kulphayor asināt 1); tum samapīlayat; tad etat parigrlītakam ivāvaiva jalīti; tam avāhan: padābhitistheti; tam padābhyatisthat; sa evaisa pador ucchlankhas 4); tredhā ricchinddhīti; tam tredhā vyacchinat; saivāsya śrīr abhavad: gaus 5) trtīyam srapnas trlīyam chāyā 6) trtīyam; tasmād ctāni śresthasya bhūyisthāni : bhūyisthāh paśavo, jyesthā $^{7}$ ) chāyā $^{7}$ ), srapiti $^{7}$ ); sa aikṣata: sam mu imam pāpmānam avocad 8), dhantemam apaira 9) chinadā iti; sa etad eva brahmāstadhā vyanhad; astāksarā gāyatrī; brahma gāyatrī; brahmaiva tad astadhā vyanhat; tam astābhis trivrdbhih parancam apanhat; tam astabhih pancadasaih parancam apauhat; tam astābhih saptadasaih parāncam apauhat; tam astābhir ekavimsaih parāncam apauhal; tam astābhis triņavaih parārdham agamayat; tam aṣṭābhis trayastriņšair apaivāchindat; sa craişa uparistād atirātrah; pāpmā hāsyaiso 'podho; 'tho esa vai prajāpatir yo

'sau tapati; sa eṣo 'pahalapāpmā tapati; tasya chāyā nāsti; tasmād u chāyām abhi ca ṣṭhīved abhi ca mehet; pāpmānam era tad dhate; suptvodakam ācāmet; pāpmānam era tad dhate; gām upāṣṭām <sup>10</sup>) hanīta <sup>11</sup>); pāpmānam eva tad dhate; ya evam vidrāmsa etā rātrīr upayanti, survam era pāpmānam apahatyottiṣṭhanti. (II. 369, 370)

Praiapati wurde zu Anfang hier allein erschaffen; er sah keinen anderen als zweiten. Er überlegte: "Ich fürwahr bin als erster entstanden; ich bin der mächtigste. Gibt es hier wohl einen ausser mir?" Da schaute er sich um und erblickte oben ein anderes mächtigeres (Wesen) als er, das sich aus ihm selbst erhob. Das fragte er: "Was bist du dort, der du dort bist?" "Ich bin das Brahman", sagte es. Da sagte er: "Wir beide fürwahr sind als die beiden ersten entstanden; wir beide sind die mächtigsten, wir wollen erschaffen, wir wollen zusammen sein". "Nein", sagte es, "du bist vom Übel ergriffen". "Wo ist denn dieses mein Übel?" "Hier an deinem Haupte". "So schlage es von mir fort". "Gut" Er schlug es fort und schlang es ihm um den Hals. Dies presste er (mit den Händen) zusammen: "Dies sollst du nun wie etwas Erfasstes (?) 12) wegschlagen". Er schlug es weg und schlang es ihm um die Mitte 18). Dies presste er: "Dies sollst du wie etwas Erfasstes wegschlagen". Er schlug es weg und schlang es ihm um die Fussknöchel. Dies presste er zusammen. "Dies sollst du wie etwas Erfasstes wieder wegschlagen". Er schlug es weg (und sagte): "Tritt mit dem Fuss darauf". Er (Prajāpati) trat mit dem Fuss darauf. Dies ist die Wölbung in der Mitte der Fusssohle 14). "Zerbrich es in drei Teile". Er zerbrach es in drei Teile. Das war seine Macht: ein Drittel wurde zur Kuh, ein Drittel zum Schlaf, ein Drittel zum Schatten. Daher hat der Mächtigste diese drei am meisten: die meisten Kühe, den mächtigsten Schatten, die meiste Zeit zum Schlafen 15). Da 16) überlegte er (Prajāpati): "Er hat mir das Übel verkündet. Wohlan, ich will es abtrennen". Da teilte er dieses Brahman in acht Teile; achtsilbig ist ja die Gāyatrī und die Gāyatrī ist das Brahman; dadurch teilte er es in acht Teile. Diesen stiess er vermittelst acht Trivrt-tage fort; diesen stiess er vermittelst acht Pancadasa-tage fort; diesen stiess er vermittelst acht Saptadasa-tage fort; diesen stiess er vermittelst acht Ekavimsa-tage fort; diesen vertrieb er nach der entfernteren Seite vermittelst acht Trinava-tage und vermittelst acht Trayastrimsa-tage trennte er ihn wieder ab. Dies ist der Atiratra-tag; dies ist das weggestossene Übel. Er ist aber auch Prajāpati, der dort leuchtet (die Sonne); dieser leuchtet, von Übel frei. Er hat keinen Schatten; daher darf man auf den Schatten spucken und harnen; dadurch vertreibt man das Übel

von sich. Nachdem man aus dem Schlaf erwacht ist, spüle man den Mund mit Wasser aus; dadurch vertreibt man das Übel von sich. Eine Kuh, deren Ohren eingeritzt (gezeichnet) sind, darf man töten <sup>17</sup>); dadurch vertreibt man das Übel von sich. Diejenigen die, solches wissend, diese Opfertage unternehmen, brechen das Sattra auf, nachdem sie alles Übel von sich vertrieben haben

- 1) asimak.
- 2) 'lakamivajahiti.
- <sup>a</sup>) nivyam.
- <sup>4</sup>) uchchankhus. Offenbar ist es dasselbe Wort, welches AV. X. 2. 1 vorkommt. Shankar Pandurang liest richtig, wie aus dem Jaim, hervorgeht, wechtwickhu (Whitney: uchlaku).
  - \*) guu.
  - 6) jāyā.
  - <sup>7</sup>) jyeşihyosehayam scapiti, verdorben!
  - a) avoca; ist auch dies verdorben?
  - <sup>9</sup>) avaiva.
  - <sup>16</sup>) Zu *upu-akṣṇoti* vgl. Delbrück in Gurupujakaumudi, S. 48.
  - 11) harita.
  - 12) Die Bedeutung von parigehitaka ist unbekannt.
  - 13) nivi eigentlich: der Schurz der Kleidung in der Mitte.
  - <sup>14</sup>) Das ist, nach meiner Vermutung, die Bedeutung von ucchlankhu.
  - 15) Versuchsweise übersetzt.
  - 16) Das Folgende ist sehr dunkel.
- <sup>17</sup>) Der Zweck des Zeichnens der Ohren ist unbekannt. Wurde dadurch vielleicht das Schlachtvich angedeutet?

## 161. Das Opfertier am ersten Tage des Gavām-ayana.

sāvitram pūrvedyuh paśum ālabhante; savitā vai devānām prasavītā; savitrprasūtā evaitat samvatsaram ārabhante; ko hy etam arhaty aprasūta ārabham¹); prājāpatyam śvo bhūta ālabhante; prajāpatiśresṭhā vai devāh; śresṭhata evaitad devatāh prīṇanti; yo vai śresṭham arādhayitvāthānyān īpsati, sarve vāva tasya te 'rādhitā bhavanty; atha yah śresṭham rādhayitvāthāpy anyān nādriyate, sarve vāva tasyeṣṭāḥ²) pūrtā²) bhavanti; prajāpatiśresṭhā vai devāḥ; śresṭhata evaitat sarvā devatāh prīṇanti; śveto lomaśas tūparo lapsugy³) anyatodañ catuṣpād; yac chveto lomaśas, tad avīnām rūpam; yat tūparas, tad aśvānām; yal lapsugī, tat puruṣāṇām; yad anyatodams, tad gavām; yad ajas, tad ajānām; sarveṣām vā eṣa paśūnām medhena⁴) saṃvatsaram pitaram prajāpatim prīṇayanti; sa en prīṭaḥ prīṇāti. (II. 371)

Am vorhergehenden Tage opfert man einen für Savitr bestimmten Bock. <sup>5</sup>) Savitr ist ja der Antreiber der Götter; dadurch beginnen sie das Jahr (d. h. das ein Jahr lang dauernde Opfer) von Savitr angetrieben. Wer könnte es ja ohne Antreibung beginnen? Am folgenden Morgen opfert man einen für Prajäpati bestimmten (Bock).

Die Götter fürwahr haben Prajapati als den Mächtigsten unter ihnen. Dadurch stimmen sie (die Teilnehmer am Opfer) die Gottheiten in dem Mächtigsten unter ihnen gnädig. Wer ohne den Mächtigsten befriedigt zu haben die anderen zu gewinnen sucht. der hat alle unbefriedigt gelassen. Wer aber, nachdem er den Machtigsten befriedigt hat, die anderen sogar nicht beachtet, diesem gehört aller in Opfern (an die Götter) und Gaben (an die Menschen. die Priester) wurzelnde Verdienst. Die Götter haben Prajanati als den Mächtigsten unter ihnen; in dem Mächtigsten stellen sie dadurch alle Gottheiten zufrieden. Das (Opfertier) ist weiss, haarig, hornlos. bärtig, mit Zähnen nur auf einer Seite. Indem es weiss und haarig ist, hat er das Äussere des Schafs; indem es hornlos ist, des Rosses; indem es bärtig ist, des Menschen; indem es Zähne nur auf einer Seite hat, der Kühe: indem es ein Bock ist, des Bocks. Durch das Wesentliche aller Tiere stimmen sie das Jahr, den Vater Prajāpati, gnādig, und dieser, gnādig gestimmt, ist ihnen gnādig.

- 1) ārabhun.
- 2) tasya istāh pūtā.
- Dasselbe (auch II. 262 vorkommend) was sonst lapsudin heisst.
- \*) medhana
- <sup>5</sup>) Vgl. Śat. br. XII. 3. 5. 1: savitram ha smaitam pārve pasum ālabhante thaitarhi prājāpatyam. Das Ritual der Jaiminīyas ist demnach in Vergleichung mit dem Śat. br. a l t.

## 162. Der Name Gavām-ayana.

gāvo vā etad agre sattram āsatānnādyam avarurutsamānās; tā dašame māsy udatisthan sarvam annādyam avārutsmahīti manyamānās; tā etāļ šņigiņīs; tāsām tvā ivābruvan: sarvān evaitān 1) drādaša māsah samāpayāmeti; tā atiprāyunjata; tāsām dvādaše māsi šņigāņi prāvartanta; tā etās tūparās; tasmāt sattriņo dvādaše māsy api šikhāh pravapante; gavām hi tarhy anurūpā bhavanti; tā udatisthann arātsmety āptvā sattram āptvā sarvam annādyam; tasmād etāh sarvān dvādaša māsa uttisthanti prartvāpi 2) vārsikāv api šaiširau; sattrābhijitam hy āsām avaruddham hy āsām; te ya evam vidvāmso dvādaša māsah samāpayanti, sarvam evānnādyam avarudhyottisthanty. — ātmadaksiņam ha khalu vai sattram; lomaiva 3) prathamābhyām upasadbhyām sprņvate, tvacam dvitīyābhyām, māmsam trtīyābhyām, asthi caturthāhyām, majjānam pañcamībhyām; yad evaisām tatra kim cāsprtam bhavati, tad eva ṣaṣṭhībhyām sprņvate; šuddhāh pūtā medhyāh sucayo bhūtvā devalokam apiyanti. (II. 374)

Es waren die Kühe, die am Anfang dieses Sattra unternahmen, da sie Nahrung zu erlangen wünschten. Am Ende des zehnten Monats hoben sie die Opfersitzung auf, meinend: "Wir haben jegliche Nahrung erlangt". Dies sind die gehörnten Kühe. Einige

von ihnen aber sagten: "Lasst uns diese zwölf Monate alle zu Ende führen." Die setzten (das Opfer) weiter fort. Deren Hörner begannen (erst) im zwölften Monate hervorzukommen<sup>4</sup>): dies sind die hornlosen (Kühe). Deshalb scheeren sich die Teilnehmer an einem Sattra im zwölften Monate auch die Haarzöpfe ab. Denn dann sind sie den Kühen ähnlich geworden. Diese (hornlosen Kühe) hoben (denkend): "Wir haben (es) erreicht", (die Opfersitzung) auf, als sie das Sattra erreicht, als sie jegliche Nahrung erreicht hatten. Deshalb brechen diese (hornlosen Kühe) auf (um ins Dorf zurückzukehren), nachdem sie die sämmtlichen zwölf Monate des Jahres (Tag für Tag) zum Weideplatz hinausgegangen sind, sogar während der beiden Regenmonate und der beiden Monate der kühlen Jahreszeit.<sup>5</sup>) Denn das ist es, was sie durch ihre Oppersitzung ersiegt und erreicht hatten. Diejenigen, die solches wissend, die zwölf Monate zu Ende führen, heben die Opfersitzung auf, nachdem sie iegliche Nahrung erlangt haben. — Bei der Opfersitzung ist die eigne Person (der Beteiligten) der Opferlohn. (6) Das Körperhaar machen sie durch das erste Paar Upasad-tage von sich los 7), die Haut durch das zweite, das Fleisch durch das dritte, die Knochen durch das vierte, das Mark durch das fünfte, und alles was sie dort noch nicht losgemacht haben, durch das sechste Paar. Gereinigt, lauter, opferwürdig, rein geworden, erreichen sie den Himmelsraum.

Vgl. Panc. br. II. 1. 1—2; 9. 19—23; TS. VII. 5. 1. 1—2; 5. 22; VII. 4. 9; Kāth. XXXIII. 1.; Ait. br. IV. 17. 1—3.

## 163. Das Gavām-ayana nach Indradyumna,

atha ha kāmyakīyā iti sattriņo 'yasthūṇagṛhapalayaḥ sattraṃ niṣedus; tān hendradyumno bhāllabeyo 'bhipradhāvayāṃ ¹) cakāra putraṃ: viṣuvatā stāvayiṣyāmīti; teṣāṃ ha pṛṣṭhyasya ṣaḍahasyaike-nāhnāstutam ²) ājagāma; sa hovāca: sādhu haivākṛta yad astoḍhvaṃ; yad v aham ihābhaviṣyam, anyathāto viṣuvantam ³) akalpayiṣyam ¹) iti ³); kathaṃ bhagavo 'kalpayiṣya iti hainaṃ putra uvāca; sa hovāca:

<sup>1)</sup> evaitā.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) partvāvapi; dass nicht nur hier, sondern auch TS. VII. 5. 1. 2 statt pārtvā: prārtvā zu lesen ist, glaube ich "Over en uit het Jaiminīya-brāhmaṇa", S. 38 dargelegt zu haben.

lonneva.

<sup>\*)</sup> Sodass sie nur noch im Anfang des Wachstums waren (und blieben).

<sup>\*)</sup> Es scheint, dass diese Art Külie dem rauhen Wetter mehr gewachsen sind als die anderen.

<sup>°)</sup> Bei einem Sattra, wo der Yajamāna fehlt, werden keine Daksinās gegeben; ein Opfer ohne Daksinās aber ist unerlaubt. Hier wird aber der atman, die eigne Person, der Körper der Saftrins als Daksinā gedacht.

<sup>7)</sup> Dass spruvate hier diese Bedeutung hat, erhellt aus den Parallel-stellen.

purastād eva prsthyasya sadahasyābhijitam upetya prsthyād eva sadahāt svarasāmna upaisyam $^4$ ) iti $^4$ ). (II. 387)

Die Kāmyakīya <sup>5</sup>) genannten Sattragenossen, die Ayasthūna als ihren Grhapati hatten <sup>6</sup>), verrichteten einst eine Opfersitzung. Zu ihnen brachte Indradyumna Bhāllabeya seinen Sohn, mit den Worten: "Ich werde das Lob des Visuvat-tages abhalten lassen" <sup>7</sup>). Er kam zu ihnen an dem Zeitpunkt, da der (in der ersten Jahreshälfte befindliche) Pṛṣṭhya-ṣaḍaha bis auf einen Tag abgelaufen war. Er sagte: "Ihr habt es richtig gemacht, dass ihr die Stotras gehalten habt. Wenn ich aber dabei gewesen wäre, so hätte ich den Viṣuvattag in anderer Weise als diese angeordnet" <sup>8</sup>). "Wie hättest du, Ehrwürdiger, ihn angeordnet?" fragte ihn sein Sohn. Er entgegnete: "Ich würde den Abhijit-tag vor dem (letzten) Pṛṣṭhya-ṣaḍaha eingefügt und nach dem Pṛṣṭhya-ṣaḍaha die Svarasāman-tage unternommen haben" <sup>9</sup>).

- 1) bhiprādhāvayā.
- ") "aitena".
- 3) °vantanı kalpayişyama iti.
- 4) upaisyāma iti.
- 5) Sonst unbekannt.
- e) Vgl. Sat. br. XI. 4. 2, 17.
- 7) Der ganze Satz ist undeutlich und die Überlieferung des Textes verdächtig.
- ") Es handelt sich aber anscheinend vielmehr um die Svarasaman-tage als um den Visuvat-tag.
- \*) Hierauf gründen sich 1. Drāhy. VIII. 2. 12 (Lāṭy. IV. 6. 12) und 2. Āp. XXI. 16. 15—18. Āp. neunt ausdrücklich dieses Verfahren das im Bhāllavikam (brāhmaṇam) gelehrte.

## 164. Das utsargiņām ayanam.

utsrjyā3m notsrjyā3m iti mīmāmsante; tad āhur: utsrjyam eveti; yo vā avimokam yāty, ud vā vai sa kṛntati pra vā kṣinoty; avimokam ivaite yanti ye notsrjante; tad yat paurņamāsīr utsrjante, 'riṣtyā ¹) eva ¹); yo vai pūrņa āvapati, vi vā vai tat patati pra vā šīryale; pūrņa eṣa yat saṃvatsaras; tad yat paurņamāsīr utsrjante, 'riṣtyā evo-; 'nād vai retaķ sicyata, ūnāt prajāķ prajāyante; pūrņa eṣa yat saṃvatsaras; tad yat paurņamāsīr utsrjante, retasa eva tal lokam kurvanti: prajananāyo-; 'nād vai prāṇā īrate; prajāpatir eṣa yat saṃvatsaras; tasyaite prāṇā yat paurṇamāsyas; tad yat paurṇamāsīr utsrjante, prajāpater ²) eva tat prāṇān utsrjante...— te yad ahar utsrjerann, indrāya vasumate pūrvāhņe purodāśam aṣṭākapālam nirvapeyur; indrāya rudravate mādhyandine purodāśam ekādaśakapālam nirvapeyur; indrāyādityavate 'parāhņe purodāśam dvādaśakapālam nirvapeyur; etāsām vai devatānām savanāni bhajante ³), na ⁴) savanebhyo ⁴) yanti, na devatā antaryanti.— prajāpatir eṣa yat saṃ

vatsaras; tasyaite prāṇāpānā yat paurṇamāsyaś cāmāvāsyāś ca; tad yat paurṇamāsīś cāmāvāsyāś cotsṛjante, prajāpater eva tat prāṇāpānān utsṛjante; tam etam upariṣṭāt saṃvatsarasya caturviṃśatirātram upayanty. — atho āhuḥ: paurṇamāsīr evotsṛjyā iti; prāṇabhājanā vai paurṇamāsy apānabhājanāmāvāsyā; bahir vai santaṃ prāṇam upajīvanty, antaḥ santam apānaṃ; tad yat paurṇamāsīr utsṛjante: bahiḥ santaṃ prāṇam upajīvāmā-5), 'ntaḥ 5) santam apānam iti; tam etam upariṣṭād dvādaśarātram upayanti. — tad u hovācāruṇir aṣāḍhaṃ sāvayasam utsṛjamānaṃ 6): hotā chidre 7) saṃvatsara āsta iti; sa hovāca: mā na evaṃ bravīr, upa vai rayaṃ tam upariṣṭād dvādaśarātram aimeti 8); tam ha tad upajagau:

jyāyo vā hi kaņīyo vā, na hi vā tena tat samam, kapālam anyathā <sup>9</sup>) saty acchidra upadhīyata

iti vā 10) aham etad dhotur manye; chidram vā aham tesām samvatsaram manye ya utsrjante; 'tho haisām tad anyatheva 11) sattram upetam bharati; yathā vai sasa evam yajño; yo vai sasam utsargam lipsate, nainam sa 12) grhnāty; atha ya enam anutsargam lipsate, sa evainam grhnāty: utsargam evaital lipsante ya utsrjante; tasmān naivotsriyam iti. — atha ha smāha kusurbinda auddālakir: utsriyam caiva na ceti; yad evādyāhar utsrjerams, tac chvo bhūte pratisamkhyāyopaprastuyus; tenaivotsīstam ca 13) na cety; atho prajā vai paśava ukthāni, prajā eva tai paśūn utsrjanie; tho yathā drtim 14) abhidhmatam 14) ucchvāsayet 15), tādrk tat. — tad āhur: utsrjyam eveti; prajūpatir esa yat samvatsaras; tasyaite prūnāk parvūni yat paurnamasyas cāmāvāsyās ca; yathā ha vā idam drtir abhidhmātah soced, evam ha vā esa prajāpatih pasūn chocayaty anutsriyamānas 16): tad yat paurnamāsīs cāmāvāsyās colsrjante, ingāng evāsya tat prānān parvāni prasārayanti: nen nah samratsarah susucāno hinasad iti; tam im hinvanty agrava iti svo bhūte pratipadam kurvīrams; tad yathā drtim ucchvāsitam punar abhidhamet, tādrk tad; dhamanti bākuram drtim tridhātu sāragham 17) madhv iti: samvatsaro rai bākuro drtir, yajāas tridhātur, brāhmanāh sāraghās 17), ta evaitan 18) madhu kurvanti. — atha ha smāha sirindah pālālir: amāvāsyāyām evotsrjyam ity; amāvāsyāyām rā etad devatā upasrjanta 19); devatanām utsṛṣṭim anātsṛjāmahā ity; ete 20) u ha vai samvatsarasya yan nyūnāni stotrāni bhavanti; tenaivotsīstam ca na cety. — atha hu smāha nugarī jānašruteya: ekatrika evopelya iti; tasya yac chrānkṣitānīva stolrāṇi bharanti, tenaivotserstam ca na cety. — atha ha smāhāruņir: yūr evaitau go-āyuşī stomau, tābhyām evotsrstam ca na celi; tayor yasya nyunani stotrani tenotsestam, yaxyatiriktani tenanulsestam; tasmad etāv evopetyāv iti. (II. 393—397)

Ob man aus dem Jahressattra das Ritual einiger Tage soll ausfallen lassen oder nicht, darüber gehen die Ansichten auseinander. Da sagt man: "Man soll ausfallen lassen". Wer eine Reise macht ohne die Zugtiere abzuspannen (und sie ausruhen zu lassen), der vernichtet oder verdirbt (die Zugtiere). Ohne abzuspannen, so zu sagen, gehen die; welche nicht ausfallen lassen. Dass man die Vollmondstage ausfallen lässt, bezweckt die Unversehrtheit. Wenn man in einen vollen Schlauch hinzustreut, so wird dieser zerbrochen · oder zerrissen. Das Jahr nun ist voll; dass man die Vollmondstage ausfallen lässt, bezweckt (also) die Unverschrtheit. Aus einer Leere wird der Samen ergossen, aus einer Leere werden die Jungen geboren: das Jahr nun ist voll; dass man die Vollmondstage ausfallen lässt, dadurch macht man Raum für den Samen; die Handlung bezweckt (also auch) die Fortpflanzung zu fördern. Aus einer Leere (d. h. aus der Lunge) gehen die Hauche hervor; das Jahr ist Prajāpati; seine Hauche sind die Vollmondstage; dass man die Vollmondstage ausfallen lässt, dadurch gibt man die Hauche des Prajāpati frei. — An welchem Tage man (das Ritual des Somaopfers) ausfallen lässt, an diesem soll man am Vormittage einen für Indra vasumat bestimmten achtschüsseligen, am Mittage einen für Indra rudravat bestimmten elfschüsseligen, am Nachmittage einen für Indra adit vavat bestimmten zwölfschüsseligen Opferkuchen darbringen. Diesen Gottheiten 21) kommen ja die Savanas zu: (indem man es so macht) weicht man nicht von den Savanas, und man schliesst die Gottheiten nicht aus. — Das Jahr ist Prajapati; dessen Aus- und Einhauche sind die Voll- und Neumondstage; dass man die Voll- und Neumondstage ausfallen lässt, dadurch gibt man die Aus- und Einhauche des Prajāpati frei. Diese (so ausgefallene Vierundzwanzigzahl) begeht man nach (Ablauf der) Jahr(esfeier) als ein vierundzwanzigtägiges Somaopfer. Da sagt man aber: "Nur die Vollmondstage soll man ausfallen lassen". Der Vollmondstag vertritt den Aus-, der Neumondstage den Einhauch; man lebt durch den ausserhalb (des Körpers) befindlichen Aushauch, durch den innerhalb befindlichen Einhauch. Dass man also die Vollmondstage ausfallen lässt (das tut man, erwägend): "Wir wollen durch den ausserhalb befindlichen Aushauch, durch den innerhalb befindlichen Einhauch leben". Diese (so ausgefallene Zwölfzahl) begeht man nach Ablauf (des Jahres) als ein zwölftägiges Somaopfer. — Da sagte nun (einmal) Āruni zu Asādha, dem Sohn des Savayas, als er ein Sattra mit ausgefallenen Tagen verrichtete: "Der Hotr sitzt in einem durchlöcherten Jahre". Der antwortete: "Sage nicht so zu uns; wir 22) haben 22) sie (nl. die ausgelassene Tageszahl)

nachher als ein zwölftägiges Opfer begangen'' 22). Da sang er ihm diesen Vers zu:

Sei 's mehr oder sei es weniger, es steht doch nicht mit diesem gleich; Verkehrt wird ja die Schüssel <sup>23</sup>) aufgelegt auf 's Jahr wenn ohne [Loch es ist',

so denke ich über dieses (Verfahren) des Hotrs. Ich halte deren Jahr für durchlöchert, welche (das Ritual gewisser Tage) ausfallen lassen. Auch ist von diesen das Sattra in verkehrter Weise begangen. Das Opfer ist wie ein Hase; wer einen Hasen zu erwischen trachtet, indem er ihn fortwährend fahren lässt (d.h. indem er dann und wann ausruht und ihn so entschlüpfen lässt), der ergreift ihn nicht. Wer ihn aber zu erreichen trachtet, indem er ihn nicht fahren lässt, der ergreift ihn. Deshalb soll man keine (Tage) fahren lassen". -Kusurbinda nun, der Sohn des Uddālaka, pflegte sich darüber so zu äussern: "Man soll ausfallen lassen und (zugleich) nicht ausfallen lassen. Das Ritual des Tages, das man am einem Tage ausfallen lässt, soll man zum folgenden Tage hinzunehmen und an diesem Tage die ausgefallenen Stotras (Sastras und Grahas) abhalten. Dadurch hat man ausfallen lassen und (zugleich) nicht ausfallen lassen." — (Man kann aber, um dasselbe zu erreichen, auch die Ukthastotras und die damit parallel laufenden Sastras und Grahas wegfallen lassen:) die Ukthas sind die Nachkommen und das Vieh; (indem man diese wegfallen lässt,) bringt man Nachkommen und Vieh hervor 24). — Es verhält sich damit auch wie mit einem mit Luft gefüllten Schlauch, den man schwellen lassen will (er platzt nl. auseinander). Da sagt man: "Man soll ausfallen lassen". Das Jahr ist Prajāpati. Seine Hauche und Parvans 25) sind die Vollmondsund Neumondstage; gleichwie im gewöhnlichen Leben ein aufgedunsener Schlauch schmerzt 26), so bedrängt 27) Prajāpati (d.h. das Jahr), wenn aus ihm nichts hinausgelassen wird, das Vieh. Indem man aber die Voll- und Neumondstage hinausfallen lässt, verschafft man seinen (d.h. des Prajāpati, des Jahres) Gliedern: seinen Hauchen und Parvans, freien Gang, (erwägend): "damit nicht das Jahr, wenn es bedrängt ist, uns schaden möge". Am folgenden Tage (nach dem Herausfallenlassen) soll man als Eingangsvers (zum Bahispavamāna) nehmen: "Diesen (Soma) feuern die Jungfrauen an (d. h. die Finger)" 28). Es ist dies gerade so, alsob man einen geleerten Schlauch wieder aufblasen wollte. "Sie blasen den Bakura-schlauch auf: das dreiteilige dreischichtige von der Biene herrührende". Der Bakura-schlauch ist das Jahr, dreischichtig ist das Opfer, die Brahmanen sind die Bienen; die machen dieses Süsse. - Nun pflegte Sirinda,

der Sohn des Palāla, zu sagen: "Am Neumondstage soll man ausfallen lassen" <sup>29</sup>)... Nagarin, der Sohn des Janaśruti, pflegte zu sagen: "Es soll ein Ekatrika-stoma <sup>30</sup>) begangen werden (und man soll nicht wegfallen lassen). Dadurch dass die Stotras so zu sagen... <sup>31</sup>) sind, hat man ausfallen lassen und (zugleich) nicht ausfallen lassen." Āruņi pflegte zu sagen: "Durch die Go- und Āyuṣtoma-Tage lässt man ausfallen und (zugleich) nicht ausfallen. Durch deren Zuwenig <sup>32</sup>) hat man ausfallen lassen, durch deren Zuviel <sup>32</sup>) hat man nicht ausfallen lassen. Deshalb sind diese zu begehen".

Vgl. Panc. br. V. 10; TS. VII. 5.6—7; Kāth. XXX. 7.

```
1) risyāyeva.
```

- 2) °patir.
- ) bhājante.
- 4) savaneraibhyo.
- ) upajīvamānah.
- 6) utsrjananı.
- ) chidra.
- \*) Statt des Impf. erwartet man Konj.: ayāmeti.
- anyadu.
- 10) vavā.
- 11) anyadeva.
- 12) sam.
- $^{13}$ ) ca von mir ergünzt; in der Folge fehlt an den Parallelstellen meistens entweder ein ca oder ein na,
  - 14) drtipādam.
  - acchvao.
  - 14) °srjamānus.
  - 17) saragho.
  - 18) evaitam.
  - 19) 1. udasrjyanta?
  - <sup>20</sup>) sic
- Das prätahsavana gehört ja den Vasus, das mādhy. sav. den Rudras, das tṛtīyasavana den Ādityas. Keine Quelle stimmt inbezug auf die Gottheiten, denen die Opferkuchen darzubringen sind, genau mit dem Jaim. br. überein.
  - <sup>22</sup>) oder: "wir werden begehen", vgl. Bem. 8.
  - <sup>23</sup>) Deutet wohl auf die Kapalas der erwähnten Purodasas?
- <sup>24</sup>) utspjante, ein Wortspiel? Wenn man übrigens von den Ukthyatagen die Ukthastotras (und Sastras) wegfallen lässt, so hat man einen partiellen Utsarga erreicht.
  - <sup>24</sup>) 1. "Gelenke", 2. "Knotentage".
  - 26) ? socet. Ist drti vielleicht ein Balg (Harnblase oder dergl.) im Körper?
  - 27) Socayati = urit (calceus urit).
  - <sup>28</sup>) Jaim. samh. IV. 4. 8 = RS. IX. 1. 8.
  - <sup>29</sup>l Das Folgende habe ich nicht übersetzen können.
  - 30) Vgl. n°. 138.
- <sup>31</sup>) *śvańkṣita* ist unbekannt; wahrscheinlich kommt ein *śvāńkṣati* II. 155 vor, vgl. W.Z.K.M. XXVIII, S. 68.
- <sup>32</sup>) Vgl. Z.D.M.G. 72, S. 3.

#### 165. Das Ritual des Mahāvrata.

athaitā vācah pravadanti; ksudrāh parimādah: karkarī cālābus ca rakrā ca kupisirsuī caisīki cānaahātalīkā 1) ca vinā ca kasyapī ca bhūmidundubhis cārsabhena carmanābhivihito vānas ca satatantrir; antarikse dundubhayo vitatā radanty; adhikumbhāh paryāyanty; etā rācah pravadanti: sarrasyai vāco 'varuddhyai, krtsnāyai vācah: krtsnām vācam avarunadhāmahā iti; tad yad bhūmidundubhir ārşabhena carmanābhivihito vadati: paramā vā rsabho vāk: paramasyā eva vāco 'varuddhvā: antarikse dundubhavo vitatā vadanti: vaivāntarikse vāk tām eva tenāvarundhate; 'dhikumbhāh paryāyanty; etad vai pratyaksam divo rūpam yan mūrdhā; yaivāmusyām vāk tām eva tenāvarundhate; vānam satatantrīm āghnanti; satāņur vai purusah śatendriyah śatavīryas: tasyairendriyasya rīryasyāraruddhyai; māgadham ca pumscalum ca daksine redyante mithunikārananti: mithunatrāya prajananāya; pra 2)-mithunena jāyate ya eram redā-; "ryam ca varnam saudram coparyupari catralam bastajine vyayamayanly ārsabhe vā carmani; tayor antarvedy āryo varno bhavati bahirvedi śaudras; tayor āryena varnena śaudram varnam jyāpayanti 3); devās ca vā asurāś cāmuşminn āditye 'spardhanta; tam devā asurānām avrūjata; tad yad āryena varnena saudram varnam jyapayanty 3), etam eva tad dvisato bhrātrvyasya vrnjate; tayor ūnyah krosati, prānyah samsati; ya ākrosati, punāty evainān so; 'tha yah prašamsati, pūtesv evaitesu sa indriyam vīryam dadhāty; ājim dhāvanti; paramam vā etan maho yad ājih: paramasyaiva mahaso 'varuddhyai; samnaddhā bhavanti; paramā vai samnaddhe tvisih; paramām ova tat tvişim ātmasu dadhate; pūrņakumbhā mārjālīyam paryāyanti: pūrņasyaivāvaruddhyai; hai mahā hai mahā iti: mahaso 'varuddhyā; idam madhv idam madhv iti: madhv iva va etad devebhyah kriyate yan mahāvratam; paramo vai madhuni rasah: paramasyaiva rasasyāvaruddhyai; tad āhur: īśvarā ādyā bhavitor yad dhai mahā idam madhe iti gayantih paryeyur; haimaham eva gayantih paryeyur iti; tad u hovācu śātyāyanir: yadā vai bhavati yadāsty, athādyo bhavati; kim asato 'dyur; hai mahā idam madhv ity eva gāyantīh paryeyur iti. (11. 404, 405)

Dann erklingen die folgenden Laute, nl. die (der) kleinen Parimād's 4): eine Karkarī-laute, eine Flaschengurke, eine Vakrā, eine Kapišīrṣṇī, eine Aiṣīkī, eine Apaghāṭalīkā, eine Vīṇā, eine Kaṣya-pī 5), eine mit einem Stierfelle überzogene Erdpauke, eine hundertsaitige Harfe; in der Luft angebrachte 6) Pauken erklingen; (auf dem Haupte) Krüge tragende (Mädchen) gehen (singend) herum. Diese Laute sind es die erklingen: zur Erlangung aller Klänge, zur

Erlangung jeglichen Klanges (jeglicher Rede); (man macht es so, erwägend): "jeglichen Klang wollen wir uns aneignen." Weshalb eine mit einem Stierfelle überzogene Pauke erklingt: der Stier ist der höchste (äusserste) Laut: zur Erhaltung des höchsten Lautes. In der Luft angebrachte Pauken erklingen: dadurch erhält man die Stimme, welche im Luftraum ist. Es gehen (Mädchen) herum, die (mit Wasser gefüllte) Krüge auf (dem Haupte) tragen: das Haupt ist sichtbarlich die Gestalt des Himmels 7): dadurch erhält man die Stimme, welche in jenem Raume ist. Man bespielt eine hundertsaitige Harfe; hundert Jahre alt wird der Mensch, hundert Kräfte, hundert Fähigkeiten besitzt er: zur Erlangung dieser hundert Kräfte, dieser hundert Fähigkeiten. Ein Eingeborener von Magadha-land und eine Hure lässt man am südlichen Ende der Mahavedi sich paaren: zur Bildung eines Paares, zur Fortpflanzung. Durch Paarung pflanzt sich fort, wer solches weiss. Einen Arva und einen Südra lässt man um ein Bockfell oder ein Stierfell, (das) oberhalb des Catvala (aufgehängt ist), kämpfen.8) Von diesen zwei befindet sich der Arva innerhalb, der Śūdra ausserhalb der Mahāvedi; von diesen beiden lässt man den Arya den Śūdra besiegen. Die Götter und die Asuras kämpften (einst) um die Sonne; diese wendeten die Götter von den Asuras ab. Wenn man also den Arya den Sudra besiegen lässt, so wendet man dadurch diese (ul. die Sonne) von seinem feindlichen Nebenbuhler ab. Von diesen beiden schimpft der eine (auf die Teilnehmer am Sattra), der andere lobt (sie). 9) Der Schimpfende läutert sie, der Lobende bringt in sie, die geläutert sind, Mut und Kraft. Man hält eine Wettfahrt. Die Wettfahrt ist ja die höchste Lust (die grösste Festlichkeit): zur Erlangung der höchsten Lust. Sie (d.h. die bei der Wettfahrt Beteiligten) sind gepanzert. Im Gepanzerten ist ja der höchste Ungestüm; dadurch bringt man den höchsten Ungestüm in sich. Mit vollen Krügen gehen sie (die Mädchen) um den Mārjālīya herum: zur Erlangung der Vollheit. (Sie singen): "Hei, die Lust! Hei, die Lust!"10), zur Erlangung der Lust, (und): "Hier ist Süsses! Hier ist Süsses!" 10) Durch die Mahāvrata-feier bereitet man ja den Göttern, so zu sagen, Süsses; der süsseste Saft nun ist im Honig: zur Erlangung des süssesten Saftes. Da sagt man: "Sie (die Teilnehmer am Sattra) würden Gefahr laufen zur Nahrung (der anderen Leute) zu werden, wenn sie (nl. die Müdchen) herumgingen, singend: "Hei, die Lust; hier ist Süsses" 11.) Sie sollen bloss "Hei, die Lust" singend herumgehen. Śātyāyani aber sagte: "Wenn er wird, wenn er ist, so wird er zur Nahrung. Wie sollte man die Nicht-seienden essen können? 12) Sie sollen also herumgehen, indem sie singen: "Hei, die Lust! hier ist Süsses!"

Vgl. Panc. br. V. 5. 13-21; 6. 11-15; TS. VII 5. 9-10; Kāth: XXXIV. 5.

- ' <sup>1</sup>) cāpā°. ' <sup>2</sup>) Von mir eingefügt.
  - 3) Hat man an beiden Stellen jäp (y2 zu lesen?
- \*) Die Parim\(\text{in}\) die Samans, welche beim Prstha-stotra gesungen werden, \(\text{die}\) "kleinen Parimād's" sind die musikalischen Instrumente und deren Klänge, vgl. Pa'e. br. V. 6. 11.
- <sup>5</sup>) Die Art der meisten dieser Instrumente ist nicht bekannt; die Worte kommen, ausgenommen kuśgapi, das ganz unbelegt ist, bei Laty.-Drahy, und Śańkh, vor.
  - 6) Sodass sie nicht unmittelbar auf der Erde stehen.
  - 7) Als der höchste Teil des menschlichen Körpers.
  - <sup>a</sup>) Das rund zugeschnittene Fell stellt die Sonne dar.
  - ") Wie sie loben und schimpfen, gibt Drähy. (Laty.) näher an: XI. 3, 2, 3,
- <sup>10</sup>) Aus den Sütr'as des Schwarzen Yajurveda geht hervor, dass hai mahā und idam mudhu der Refrain gewisser (Volks)lieder sind. Die Sutras geben das Ganze.
- <sup>11</sup>) Besteht die Gefahr darin, dass die Teilnehmer selber als "Süsses" (Essbares) gedacht werden?
  - 12) Ob man also id on madhu fortlässt oder nicht, macht keinen Unterschied.

### Der Ursprung des Namens Mahavrata.

prajāpatih prajāh sasrjānah sa vyasramsata $^{1}$ ); tasmād devatā vyudakrāmams; tam indra eva devatānām nājahāt; sa indram abravīt: katham nv aham itah punar anvābhuveyam iti; kim khalu vai te 'stīty abravīt; s to nvai m a  $^2)$  imau prāṇāpānāv iti; yat sto ma ityabravīt, tat stomasya stomatvam; stuvata enam 3) svā: ayam nak śrestha iti ya evam veda; tam abravīt: sa vā etābhyām eva samvatsaram 4) stusva 4); tam 5) tvaitābhyām 5) eva tustuvānam uparistāt samvatsarasya sarvā devatāh samabhyavaisyantīti; sa etābhyām eva samvatsaram astuta; tam etābhyām eva tuştuvānam uparistāt samvatsarasya sarvā dovatāh samabhyavāyan disām rasam pravrhyāpām rasam vedasya rasam annasya rasam, mahate vratam hurumo muhate vratam harāma iti vadantīs; tā yad abruvan: mahate cratam harāma iti tan mahāvratasya mahāvratatvam; tad asmai prāyacchams; tad arratayat; tāḥ prāmodanta: mahārratayati 6), mahārratayatīti; tasmād etasminn ahan preva modante; devatā hy asmin prāmodanta. (II. 409)

Als Prajāpati die Geschöpfe erschaffen hatte, brach er zusammen. Die Gottheiten entfernten sich von ihm. Nur Indra verliess ihn nicht. Da sagte er zu Indra: "Wie würde ich mich doch wieder erholen können?" "Was ist dein Eigen?" so sagte er (nl. Indra). "Es sind (sto) mir (ma) zu eigen (nur noch) mein Aus- und Einhauch". Weil er gesagt hatte sto ma, daher hat der Stoma seinen Namen. Wer solches weiss, den loben die Seinigen mit den Worten: "Er ist der Mächtigste von uns". Da sagte er (nl. Indra) zu ihm: "Mit diesen beiden 7) sollst du ein Jahr lang loben; bei dir, wenn du mit diesen gelobt haben wirst, werden nach Ablauf des Jahres

alle Gottheiten sich einstellen". Er lobte ein Jahr lang mit diesen beiden. Als er mit diesen beiden gelobt hatte, stellten sich nach Ablauf des Jahres alle Gottheiten bei ihm ein, nachdem sie die Essenz der Himmelsgegenden, der Gewässer, des Veda, der Nahrung an sich gezogen hatten, (sagend): "Dem Grossen (mahat) bringen wir Speise (vrata), dem Grossen bringen wir Speise". Daher hat das Mahāvrata seinen Namen. Das (alles) übergaben sie ihm. Das genoss er und sie brachen in lauten Jubel aus, (sagend): "Der Grosse trinkt, der Grosse trinkt!" 8). Darum soll man an diesem (Mahāvrata-)tag laut jubeln, denn die Gottheiten hatten an diesem Tage laut gejubelt.

Vgl. Panc. br. IV. 10. 1-2.

- 1) vyusramo.
- 2) va.
- \*) enena.
- 1) samuatsamstusya.
- b) tañ caitabhyam.
- () °layatili.
- <sup>7</sup>) prāna und apāna sind auch Samans, die beim Mahavrata verwendet werden, vgl. Pañe. br. V. 4. 1-2.
  - \*) Wie wäre mahävrutayati zu übersetzen?

# 167. Soll das Mahāvrata in der Mitte des Jahres begangen werden?

tud āhur: madhyatah samvatsarasya visuvaty upetyam 1); annam vai vratam; madhyato vā annam asitam dhinotīti; tad u vā āhur: ardham vā ete 'nnādyasyāvarundhate ye madhyatah samvatsarasya visuvati mahāvratam upayanti: samvatsarah kṛtsnam annādyam pacati; tad upariṣṭāt samvatsarasyopetyam: kṛtsnasyānnādyasyāvaruddhyā ity; alha ha smāha nagarī jānaśruteya: ugro 2) vā eṣa madhyamaśīvā yan mahāvratam; yad vā ugro madhyamaśīvā 3) bhavati, sarvān vai so 'nyān vyavakīryāthaikah 4) śete 4); tad upariṣṭād eva samvatsarasyopetyam kṛtsnasyaivānnādyasyāvaruddhyā iti.—tat pañcavimśam bhavati; caturvimśatyardhamāso vai samvatsaro; 'nnādyam pañcavimśy, annādyam eraitat pañcavimśyopadhīyate; sa yathā pūrnodhnīm upasadya duhītai-, 'vam evaitat pañcavimśyānnādyam duhre. (II. 409, 410)

Da sagt man: "In der Mitte des Jahres am Visuvat(-tage) soll es (ul. das Mahāvrata) begangen werden. Das Vrata (d. h. die Fastenmilch) ist Nahrung: in der Mitte (des Leibes) sättigt die gegessene Speise". Da sagt man aber auch: "Nur die Hälfte der Nahrung erlangen diejenigen, welche das Mahāvrata in der Mitte des Jahres begehen. Das Jahr macht (ja) sämmtliche Nahrung (d. h. Feldfrüchte, Reis u. s. w.) reif. Es ist somit nach Ablauf des Jahres

zu begehen; zur Erlangung sämmtlicher Nahrung". Nun pflegte Nagarin, der Sohn des Janasruti, zu sagen: "Das Mahāvrata ist ein in der Mitte (zweier kämpfender Heere) lagernder Gewaltiger <sup>5</sup>); wenn es einen in der Mitte lagernden Gewaltigen gibt, da wirft dieser alle andere auseinander und lagert dann allein. Es ist somit nach Ablauf des Jahres zu begehen". — Es ist fünfundzwanzigversig. Das Jahr umfasst vierundzwanzig Halbmonate; der fünfundzwanzigsten Stotra-vers ist die Nahrung; durch den fünfundzwanzigsten Vers (des fünfundzwanzigversigen Mahāvratatages) wird die Nahrung angebracht. Wie wenn man eine Kuh mit vollem Euter, zu ihr herankommend, melken würde, so melken sie sich durch den fünfundzwanzigsten Vers die Nahrung.

Vgl. Pañc. br. IX. 10. 3-7.

- 1) upetyali.
- 2) ugrena.
- a) °śīvān.
- ( ) Oaika syete.
- \*) madhyamasīvan = madhyamasī der RS. (X. 97, 12) und AS. (IV. 9, 4); man vergl. zu dem Worte die Bem. Oldenberg's, Hillebrandt's, Whitney's.

# 168. Die Betrachtungen des Ahrnas über das Sattra (Jahresopfer).

ahīnasam hāśvatthim putrā upasametyocuh: sattrayāmo vai bhagavo, 'nu 1) nah 1) śādhīti 1); sa hovāca: maivam rocata; durupadharso vai samvatsaro; yathā vai rathanābhāv arāh pratisthitā, evam vai samvatsare sarve mrtyavah pratisthitā; athaitad evam brūtheti; te hocus: teşām vai tvam eva bhişag asi, tvam prāyaścittir, anv eva nah śādhīti; tad dhāsya priyam āsa; sa hovācai-: 'vam ced brūtha, satsu sma pratisthāsu pratitisthata; sadbhya sma haritmatībhyo meta; catuścakram sma pārayisnum samārohata; svargasya sma lokasya patho 'ñjasāyanān meta; samvatsarasya sma vyāptam atiplavadhvam; daivyam sma mithunam upeta; praspastāt 2) sma sārthān mā hīyadhvam; acyutam sma yajñasya mā cyāvayata; yajñasya sma śvastanam upela; vācam sma satyavatīm upeta; varsisthān smājau yundhvam; uttarāvatīm sma śriyam upeta; svarge sma loke pratitisthata; grāmāt smāranyam meta; jūānāt smārirbharān meta; daivyāt sma rivāhān meta; yajñāt sma metety; etāni hainān anuśaśāsa; te hocur: anu na idam asisah parokseneva; tathā no 'nusādhi yathedam rijānīyāmeti; sa hovāca: yad vo 'vocam: şatsu sma pratisthāsu pratitisthateti, nidhanavanti sma pavamānamukhebhyo mā cyāvayatety eva vas tad avocam ity; eşā ha vai sāmnah pratisthā yan nidhanam; sad etāni nidhanavanti bhavanti, sad rtavah samvatsarah; sa yathā vrksam

ākramanair ākramamāna iyād, evam evaitaih sāmanidhanaih svargam lokam rohanto yanti; tasmān nidhanavanti pavamānamukhebhyo na cyāvayitavyāny. — atho yad vo 'vocam: sadbhya sma haritmatibhyo metetī-, 'lāvibhaktīr eva vas tad avocam, ilābhi sma brhatīr ārabhaz dhvam itu eva vas tad avocam iti; tā etāh 3) sad dharitmatīh; sa yathā şad dharitmatīr asvatarīh samyujya yatra jigamiset tud gacched, evam evaitābhir iļāvibhaktibhih svargam lokam abhyasnuvate; tasmād iļābhir eva brhatīr ārabhyā. — atha yad vo 'vocam: catuścakram sma pārayişnum samārohateti, pra soma devavītaye parīto. siñeatā sutam abhi somāsa āyavah punānah soma dhārayety etā eva vas tac catasro brhatīr avocan ity; eşa ha vai catuścakrah pārayisnur yad etā brhatyah; sa yathā catuścakrena pārayisnunā yatra jigamiset tad gacched, evam evaitabhir brhatibhih svargam lokam gacchanty; atho eşa vāva devarathah; sa yathā devarathena suyuktena yatra jigamiset tad gacched, evam evaitābhir brhatībhih svargam lokum gacchanti; tasmād etā eva brhatīh kāryā. — atha yad vo 'vocam: svargasya lokasya patho 'ñjasäyanān melety, auśanakāve eva vas tad avocam ity; eşa ha vai svargasya lokasya panthā anjasāyano yad ausanakāve; ausanam purastād bhavati kāvam uparistāt; tāv 4) etat 4) pitāputrāv eva nāvam ajatah; sa yathā pitāputrau nāvam ajantau tām aristām svasti pāram yamayeyātām, evam evaitad ausanakāvābhyām svasty aristā udrcam aśnuvate; tasmād auśanakāve nāvasriye 5). atha yad vo 'vocam: samvalsarasya sma vyūptam atiplavadhvam ily, abhivartam vā sina 6) pavamāne kurudhvam plavam 7) vety 7) eva vas tad avocam ity; etad dha vai samvatsarasya vyāptam yad rtuvo yan māsā yad rtusandhayas; tad u vā āhur: ya rtaro ye māsā ya rtusandhayo'horātre vāva tad bhavato; 'horātre vāva sumvatsarasya vyāptam' iti; tat plarah kāryo; 'va vai gauh 8) plavate 'va hasty ara purusah 9), plaro nāraplarate; tad etena plavenānavaplāvinas 10) tat samvatsarasya ryāptam atiplarāmahā iti; tad āhur; asti paricaksā: plavātiplutā iti vai nindanti; yo vai jiyate yo hiyate, tam ahur aplostety; abhivarta eva kāryas; tasyaikāksaram nidhanam bhavaty; ekāksarā vai rāg; vāg u kṛtsnam brahma; tad etena kṛtsnena brahmanā yathā carmanā kudīkantakān 11) prāvrtyātīyād, evam evaitat samvatsarasya vyāptam prāvṛtyātiyanty; atho yathā taptān pāmsūn upanahyātīyāt 12) tādrk tat; tasmād abhīvarta eva kāryo. — 'tha yad vo 'vocam: dairyam sma mithunam upetety, uccā te jātam andhasā svādisthayā madisthayety ete eva vas tad gāyatryāv avocam ity; ete vai daivyam milhunam yad ete gāyatryā: uccā ta iti pumso rūpam, svādisthayeti striyai; tad etan mithunam prajananam kriyate; pra mithunena jāyate ya evam veda; tasmād ete eva gāyatryau kārye. — atha yad vo vocam: praspastāt 13) sma sārthān mā hīyadhvam iti, bṛhadrathantare

eva vas tad avocam ity; esa ha vai praspastah sartho yad brhadrathanlare; ete ha vā elāny aranyāny atinayato yāny etāni savanāranyāni; tad etut sadgrāmam 14) iti: triert stomo; 'sti parastarām iti: pañcadaso; 'sti parastarām iti saptadaso; 'sty eva parastarām ity ekarimsah; srānta enad 15) gacched iti trinava; āsāyainad 16) iti trayastrimso; 'tha yathaikām vā dve vāntarosyaiva 17) tad yac 17) chandomāļi 18); kṣatraṃ vā ete sāmnām yad bṛhadrathantare; kṣatra 19) u vā aranyasyālinetā; tad gatra vai ksalrenārangenaiti 20), go vai tatra tam dasyur jānāti, yad yat syālram vā madhu vā bhavati, tenāsmā 21) āvir bhavaty; atha ye 'nye namstrāh 22) paripanthinah, parāneas te kakṣam gahanāny abhyavayanti; sa yathā kṣatriyena sahābibhyad 23) aranyam atiyād, evam evaitad brhadrathantarābhyām atiyanty; atho eşa vāva devayānah panthā yat pṛṣṭḥyah ṣadahas; te devā etena devayānena pathaitam svaryam lokam gatrānvāgamān manusyānām abibhayus; te hocur: upa taj jānīta yathā no manusyā nānrāgacchān iti; ta etān yajnamuho rakṣāṃsi pratyauhaṃs; tad yad 24) dikşito 24) miyate drüddhata 25), ete haiva tat kurvanti; tad 26) brhadrathanture evālinayalas; tān yān ete 27) ghnanty, anetrān haica tān ghanti: ye brhadrathanture avasrjanta iti; tasmād brhadrathantare nāvasriye; átha ha smāha nagarī jānaśruteyo: vrkasya caratah sarpanam iti; ko vṛka iti; prajāpatir iti; saṃvatsara iti; tasya kim sarpanam ity; ahorātre iti; ke ahorātre iti; brhadrathanture ity; etābhyām ha vā esa etat sarpati; tau prānāpānau, tāv imau lokau, tad daivyam mithunam; tau haitat samvatsarasyaiva pādāv ārabhya yanti; te svasty aristā udrcam asnuvate. — 'tha yad ro 'vocam: acyutam sma yajñasya mū cyāvayateti, vāmadevyam eva ras tad avocam ity; etad dha vai yajñasyācyutam yad vāmadevyam; prāno hi vāmadevyam; prānān ned avacchidyāmahā ity. — atha yad vo 'vocam: yajñasya sma śvastunam upeteti: gaurīvitam eva vas tad avocam ity; etad dha vai yajñasya śvastanam yad gaurīvitam, prajāh 28) śvastanam, paśavah śvastanam, svargo lokah śvastanam; sa yathā kṣetrajño grāmam dhāvayed 29): adah sugam, tena yāsyāmo; 'dah sutīrtham, tena tarisyāmo; 'daļ suvasam, tad vatsyāma ity, evam etau gaurīvitasyodāsāv avasānadaršau 30) carato; 'tho yathā somapravākah somam prāhai-, 'vam etau gaurīvitasyodāsau devebhyah somam prāhatuh; proktasomo ha sa tām rātrim vasati yasminn ahani gaurīvitam bhavaty; atho hainam devā īksante: dhāvata, svo yasteti; tad yad ekāhe gaurīvitam na kurvanti, ned devān lopayāmahā ity. atha yad vo 'vocam: vācam sma satyavatīm upeteti: purojitī vo andhasa ity etām eva vas tad anustubham avocam ity; esā vai vāk satvavatī yad esānustub; anustup pūrvā bhavati, gāyatryā uttare; vāg vā anustup, prāno gāyatry; etud vai vācah salyam yal prānah;

saisā vāk satyavaty; atho yathānyau navatarau cakrādya 31) paśyed, evam evaitām anustubham tryahamukhesu paryāharanti; svargasya lokasya samastyai; tasmād esairānustup kāryā-. — 'tha yad vo 'vocam: varsisthān smājau yundhvam ity, agnistomasāmāny eva tasmād 32) avocam ity; eşa ha vā uttarāratī śrīr yat prsthāni; trivrt pañcadaśam saptadašam ekavimšam trinavam ity ā trayastrimšād utkrāmanty. atha yad vo 'vocam: svarge sma loke pratitisthateti: yajnayajniyam sma vo 'gnistomasāmāstv ity era vas tad avocam ity; eşa ha vai svargo loko yad yajñāyajñīyam, asāv āditya ekaviņša; etasminn eva tat svarge loke 'ntatah pratitisthanty. — atha yad vo 'vocam: grāmāt smāranyam metety: āhāryāni sma sāmāni mābhidhyāyatety eva vas tad avocam iti; sa yathā grāmyād 33) grāmyam 33) samvrajed abibhyad 34), evam 34) tad yad agnistomasāmāny; atha yathāranyād aranyam yan kantakena vā salākayā vā parilruna āgacched, atho iyato no 'vyātsur iyanto 35) vivadhyamānānām amuşmahīty eva tad yad āhāryāni sāmāni; tasmād āhāryānām sāmnām nāśaitavyā- 36). — 'tha <sup>36</sup>) yad vo 'vocaṃ: jũānāt smāvirbhavān meteti, sujñānam eva vas tad avocam ity. — atha yad vo 'vocam: daivyāt sma vivāhān meteti, syaitanaudhase eva vas tad avocam ity. — atha yad vo 'vocam: yajñāt sma meteti, śraddhā sma vo mā vyaid <sup>37</sup>) ity eva vas tad avocam ity; eṣā ha vai devānāṃ rājūī yac chraddhā; saiṣā prātar upakramya tişthati; tām devā upathişthante: yadrīcy eşyati tadryanca 38) eşyāma iti; tasyai sarve devā anuvarlmānah sāyam jusante 39); tām 40) āvišati, sa 41) juhoti, sa yajatė; tad devā upajīvanty. — etām haibhyas tat samvalsare 'ristim 42), uvāca; te ya evam vidvāmsah samvalsaram upayanti, svasty evāristā udrcam asnuvate. (11. 419-426)

Zu 48) Ahīnas, dem Sohne des Asvattha, kamen seine Söhne und sagten zu ihm: "Wir wollen eine Opfersitzung abhalten, Ehrwürdiger. Belehre uns". Der antwortete: "Redet nicht so; schwer ist es sich an das Jahr heranzuwagen; wie in der Nabe eines Streitwagens die Speichen befestigt sind, so sind im Jahre alle die verschiedenen Todesarten (Lebensgefahren) befindlich; und dennoch sprecht ihr so". Sie sagten: "Von diesen bist du fürwahr der Arzt, du die Gutmachung. So belehre uns". Das war jenem lieb und er sprach: "Wenn ihr so sprecht, (so wisset): in den sechs festen Stellungen sollt ihr festen Bestand nehmen; die sechs Goldfarbigen sollt ihr nicht fahren lassen; den vierrädrigen zum Ziele bringenden (Wagen) sollt ihr besteigen; von dem geradeaus zum Himmelsraum führenden Weg sollt ihr nicht abweichen; über des Jahres Ausfüllung sollt ihr hinüberschiffen; die göttliche Paarung sollt ihr begehen; von der sichtbaren 44) Schaar (?) sollt ihr nicht zurückbleiben; das\_Beständige im Opfer sollt ihr nicht von der Stelle bewegen; das

Morgende des Opfers sollt ihr begehen; das wahrheitenthaltende Wort sollt ihr einhalten; die Obersten sollt ihr bei der Wettfahrt euch anschirren; die stets zunehmende Herrlichkeit sollt ihr angehen: im Himmelsraum sollt ihr festen Bestand nehmen; vom Dorfe sollt ihr nicht in die Wildnis euch begeben; von der Erkenntnis, vom Offenbarwerden, sollt ihr euch nicht entfernen; die göttliche Heirat sollt ihr nicht fahren lassen; das Opfer sollt ihr nicht fahren lassen." Diese Lehren erteilte er ihnen. Da sagten sie: "Du hast uns dies in versteckter Weise gelehrt. Unterrichte uns so, dass wir es begreifen können". Da sprach er: "Als ich euch sagte: in den sechs festen Stellungen sollt ihr festen Bestand nehmen." da wollte ich euch verkünden: "die mit Nidhana versehenen Samans sollt ihr von dem Anfang der (drei) Dienste nicht fernhalten". 45) Das Nidhana ist der feste Bestand des Sāmans; diese mit Nidhana versehenen Samans sind sechs an der Zahl: sechs Jahreszeiten machen des Jahr. Wie man vermittelst Aufstiege in einen Baum hinaufsteigen würde, so steigen sie (die Verrichter eines Sattra) allmählich zum Himmelsraum empor. Deshalb sollen die mit Nidhana verschenen Samans von dem Anfang der Dienste nicht ferngehalten werden. Als ich euch sagte: "die sechs Goldfarbigen sollt ihr nicht fahren lassen", da meinte ich damit die verschiedenen Arten der Verteilung der Ida und ich wollte ench damit nur ausşagen: "mit den Idas sollt ihr die Brhatīs anfassen (beginnen"). 45) Diese Goldfarbigen sind sechs an der Zahl. Wie man, nachdem man sechs goldfarbige Maultierweibchen angeschirtt hat, (mit dem so bespannten Wagen) dorthin gelangt, wohin man zu gehen beabsichtigt, so erreichen sie durch diese Verteilungen der Ida den Himmelsraum. Als ich euch sagte: "den vierrädrigen zum Ziele bringenden (Wagen) sollt ihr besteigen," "da deutete ich damit auf die vier Brhatī-verse Sv. II. 117, 663, 206, 25". Diese Brhatīs sind der zum Ziele bringende vierrädrige (Wagen). Wie man mit einem zum Ziele bringenden vierrädrigen (Wagen) dorthin gelangt, wohin man zu gehen beabsichtigt, so gehen sie durch diese Brhatis zum Himmelsraum. Sie sind aber auch der Wagen der Götter; wie man mit dem Wagen der Götter, wenn dieser richtig angeschirrt ist, dorthin gelangt, wohin man zu gehen beabsichtigt, so gehen sie durch diese Brhatīs zum Himmelsraum. Deshalb sollen diese Brhatīs angebracht werden. Als ich euch sagte: .von dem geradeaus zum Himmelsraum führenden : Weg sollt ihr nicht abweichen", da meinte sich damit die Ausana- und Kāva-sāmans." Die Ausana- und Kāva-sāmans sind ja der geradeaus zum Himmelsraum führende Weg. Das Ausana

kommt zuerst, das Kava nachher. Es sind Vater und Sohn, die ein Schiff steuern. Wie ein Vater und Sohn, das Schiff steuernd, es unversehrt und heil zum anderen Ufer hinbringen würden, so erreichen sie (die Sattra-verrichter) durch das Ausana und Kava unversehrt und heit das Ende (des Opfers). Deshalb soll man das Ausana und Kava nicht fahren lassen. Als ich euch sagte: "über des Jahres Ausfüllung sollt ihr hinüberschiffen", da sagte ich euch damit an: "das Abhīvarta sollt ihr im Pavamānalobe anbringen oder den Plava" 46). Die Jahreszeiten, die Monate, die Jahreszeit-verbindungen sind des Jahres Ausfüllung. Da sagt man aber auch: "Die Jahreszeiten, die Monate und die Jahreszeitverbindungen sind die Tage und Nächte; die Tage und Nächte sind des Jahres Ausfüllung. Da ist der Plava anzuwenden. Die Kuh, der Elefant, der Mensch versinkt (im Wasser), der Plava (das Boot) versinkt (aber) nicht. (Man macht es so, erwägend): "durch diesen Plava (Boot) nicht versinkend, wollen wir über diese Ausfüllung des Jahres hinüberschiffen". Da sagt man: "Es gibt cine Missbilligung (dieser Ansicht): man tadelt sie als Lente, die durch ein Boot übergesetzt sind; wer in vergewaltigt wird, wer hintangestellt wird, von dem sagt man: "er ist verschwommen". So ist nur das Abhīvarta anzubringen. Dessen Schlussstück besteht aus einer Silbe 47); einsilbig ist das Wort: "Wort". Das Wort ist das sämmtliche heilige Wissen. Wie man mit einem Stück Leder die Kudī-dörner überdeckt und dann darüber hinwegschreitet, so geht man, mit sämmtlichem heiligen Wissen des Jahres Ausfüllung überdeckend, darüber hinweg; oder aber es ist das gerade so, wie wenn man über glühenden Sand hingehen würde, nachdem man sich (Sandalen) untergebunden 48) hätte. Deshalb\*ist das Abhīvarta anzubringen. Als ich euch sagte: "die göttliche Paarung sollt ihr begehen", da deutete ich damit auf die zwei Gavatrīs SV. II. 22 und 39". Diese zwei Gāyatrīs sind die göttliche Paarung: "empor dir" (Anfang von 22) ist das Zeichen des Mannes. "mit der süssesten" (Anfang von 39), des Weibes. Dadurch wird eine Paarung, eine Fortpflanzung, zustande gebracht. Wer solches weiss, dessen Geschlecht mehrt sich durch Fortpflanzung. Deshalb sind diese zwei Gayatris anzubringen. Als ich euch sagte: "von der sichtbaren Schaare 49) sollt ihr nicht zurückbleiben", da meinte ich damit das Rathantara und das Brhat". Das Rathantara und das Brhat sind ja die sichtbare Schaar. Diese beiden führen (die Verrichter eines Sattra) durch die Wildnisse der Savanas hindurch. Diese (Wildnis) enthält sechs Dörfer 50): den Trivrt-stoma; etwas weiter (gibt es) den Pañcadasa-stoma; etwas

weiter den Saptadaśa; etwas weiter den Ekavimśa; ermüdet würde er an diesem ankommen: an dem Trinava: nachdem er ausgespannt hat, an diesem: dem Trayastrimsa; darauf, wenn er eine Nacht oder zwei Nächte sich ausgeruht hat, an den Chandoma-tagen. Das Rathantara und Brhat sind unter den Sāmans der Kriegerstand. Der Kriegerstand führt (die Reisenden) durch die Wildnis hindurch. Darum, wenn jemand in Gesellschaft des Kriegerstandes durch die Wildnis geht, und ihn dort ein nicht-arischer Eingeborener bemerkt, so zeigt sich dieser ihm mit aller Freundlichkeit 51) und Süssigkeit, aber die anderen Unholde, die Wegelagerer, die eilen fort und ziehen sich ins Gebüsch, in das Dickicht, zurück. Wie er in Gesellschaft eines Kşatriya ohne Furcht die Wildnis durchzieht, so kommen sie (die Sattra-verrichter) durch Rathantara und Brhat durch diese (Wildnis der Savanas) hindurch. Aber auch der Prethva-sadaha ist der von den Göttern begangene Weg. Als die Götter auf diesem Weg in den Himmelsraum gekommen waren, fürchteten sie sich davor, dass die Menschen hinter ihnen her folgen würden. Da sagten sie (zu einander): "Bedenket ein Mittel, wodurch die Menschen nicht hinter uns her folgen werden". Da drängten sie die das Opfer Störenden, die Unholde, auf (die Menschen) zu. Darum, wenn ein Geweihter (an Lebenskraft) abnimmt, (wenn) er hinschwindet, so sind es diese, die das verursachen; darüber führen sie das Rathantara und das Brhat hinweg. Die (von den Menschen), die von diesen Unholden getötet werden, das sind die Führerlosen die sie erschlagen, nl. die, welche das Rathantara und Brhat fahren lassen. Deshalb soll man das Rathantara und Brhat nicht fahren lassen. Die Ansicht des Nagarin, des Sohnes des Jamasruti, war: "(Sie, nl. das Rathantara und Brhat sind) das Schleichen eines herumgehenden Wolfes". "Wer ist der Wolf?" "Prajāpati". "Das Jahr". "Was ist sein Schleichen?" "Der Tag und die Nacht". "Was sind der Tag und die Nacht?" "Das Rathantara und das Brhat". Durch diese schleicht er (Prajapati, das Jahr) heran, sie sind der Aus- und Einhauch, sie diese beiden Räume, sie die göttliche Paarung; diese als die beiden Füsse des Jahres angreifend (be)gehen sie (das Sattra) und erreichen unversehrt und heil den Abschluss. Als ich euch sagte: "das Beständige im Opfer sollt ihr nicht von der Stelle bewegen", da meinte ich damit das Vāmadevya" 52). Das Vāmadevya ist ja das Beständige im Opfer; das Vamadevya ist ja der Hauch. (Man macht es so, denkend): "damit wir nicht vom Hauche getrennt werden". Als ich euch sagte: "das Morgende des Opfers sollt ihr begehen", da meinte ich damit das Gauiīvita. Das Gaurīvita ist

ja das Morgende des Opfers 53): die Jungen sind das Morgende, das Vieh ist das Morgende, der Himmelsraum ist das Morgende. Wie ein des Landes Kundiger eine Gruppe von Leuten (die sich seiner Führung anvertraut haben) zum Gehen antreibt, indem er sagt: ..Dort ist ein guter Weg, den wollen wir gehen; dort ist eine gute Furt, da wollen wir hinübersetzen; dort ist gute Gelegenheit die Nacht zuzubringen, da wollen wir übernachten", so bewegen sich diese beiden, die Einkehr andeutenden, Hebungen des Gaurivita 54). Aber auch wie der Soma-herold den Soma ansagt 55), ebenso sagen diese beiden Hebungen des Gaurīvita den Göttern den Soma an; an welchem Tage das Gaurīvita da ist, diese Nacht bringt er zu, indem er die Soma-feier den Göttern angesagt hat. Auch achten die Götter auf ihn (,zu einander sagend): "Eilet hin, morgen wird er opfern''. Dass man also an einem eintägigen Soma-opfer das Gaurivita nicht anwendet, (hat darin seinen Grund, weil man denkt): "Damit wir die Götter nicht verwirren mögen". Als ich euch sagte: ".das Wahrheit enthaltende Wort sollt ihr einhalten". da meinte ich damit den Anustubh-vers SV. II. 47". Die Anustubh ist ja das Wahrheit enthaltende Wort. Erst kommt die Anustubh. es folgen zwei Gavatrīs 56); die Anustubh ist das Wort, die Gavatrī ist der Hauch. Der Hauch ist die Wahrheit des Wortes. Diese (Anustubh) ist das Wahrheit enthaltende Wort. Aber auch wie . . . ebenso bringen sie diese Anuştubh zum Anfang einer dreitägigen Periode herum: zur Erreichung des Himmelsraumes. Deshalb soll diese Anustubh angewendet werden. Als ich euch sagte: ..die Obersten sollt ihr bei der Wettfahrt euch anschirren", da meinte ich damit die Samans des Agnistoma.... (Als ich euch sagte: "die stets zunehmende Herrlichkeit sollt ihr angehen", da meinte ich damit die Prsthas"). Die Prsthas sind die stets zunehmende Herrlichkeit: 'der Trivrt-stoma, der Pancadasa. der Saptadaśa, der Ekavimśa, der Trinava: bis zum Trayastrimśa steigen sie herauf 57). Als ich euch sagte: "im Himmelsraum sollt ihr festen Bestand nehmen", da sagte ich euch dadurch: "das Yajnāvajnīva soll euer Agnistoma sāman sein". Das Yajnāvajnīva und jene Sonne ist Nummer einundzwanzig 58). In diesem Himmelsraum nehmen sie dadurch am Ende festen Bestand. Als ich euch sagte: "vom Dorfe sollt ihr euch nicht in die Wildnis begeben", da sagte ich euch dadurch an: "ihr sollt eure Gedanken nicht auf die herbeizuholenden 59) Samans richten". Wie man von dem einen Dorf zu dem anderen wandelt ohne sich zu fürchten, so ist es mit den Agnistoma-samans; aber wie man von der einen Wildnis zu der anderen geht, von Dörnern oder Splittern

(an den Füssen) durchbohrt, oder auch..., so 60) ist es mit den herbeizuholenden Samans. Deshalb soll man nicht nach den herbeizuholenden Samans begehren. Als ich euch sagte: "von der Erkenntnis, vom Offenbarwerden sollt ihr euch nicht entfernen", da deutete ich auf das Sujnana-saman 61). Als ich euch sagte: "die göttliche Heiratsollt ihr nicht fahren lassen", da deutete ich damit auf die Syaita und Naudhasa-sāmans 62). Als ich euch sagte: "das Opfer sollt ihr nicht fahren lassen", da sagte ich euch damit: "die gläubige Gesinnung soll nicht von euch weichen". Die gläubige Gesinnung ist die Herrscherin der Götter. Morgens früh kommt sie heran; die Götter stellen sich ehrerbietig vor sie, denkend: "Nach welcher Richtung gewandt sie kommen wird, dahin gerichtet werden wir gehen" 63). Ihr dienend geniessen abends alle Götter. In diese tritt er ein, er giesst-Spenden aus, er bringt Verehrung dar: davon leben die Götter. -Dies war die Unversehrtheit im Jahre(sopfer), welche er dadurch ihnen darlegte. Die, welche solches wissend das Jahr(esopfer) begehen, erreichen unversehrt und heil den Schluss.

°dašau, vgl. aber III. 17, wo avasānadaršau und °daršo vorkommen; vgl. Z.D.M.G.

```
°tān.
esata.
tapatet.
napa°.
sma.
playamavety.
nau.
viirusam.
plavenānapaplāvinai.
°kandakān; kudī mit " auch L 115.
upanahyatiyat.
°ţān.
satgrāmam.
Hat man trinavo 'vasāyainad zu lesen?
Wie ist zu lesen?
chandomāma.
1. ksatriya?
ksatreranyenaiti.
tenosmā.
Gleichwertig mit, oder verdorben aus nas!rah?
? sahālmicibhyad.
yadadīksito.
Darf man dradata herstellen? vgl. Naigh. II. 14.
etān.
prajajna.
yapayed.
```

nuśśādhīti.

72, S. 20.

- Verdorben.
- 22) Ein grösseres Stück ist ausgefallen.
- 33) l. gramad gramam?
- 34) abibhyaterani.
- 25) tyunto. Der ganze Satz ist mir unverständlich.
- 26) Konjekturell! nāšanitavnānyatha.
- 27) ryair.
- 38) kadryañca.
- 29) jusate.
- ") tam.
- \*1) su.
- 12) ristam.
- Obschon dieses Stück äusserst schwierig zu erklären ist, habe ich dennoch eine Übersetzung versucht. Dass vieles undembar ist, liegt zum Teil an unserer mangelhaften Kenntais des Samaveda-rituals, da der Ritus der Jaiminiyas in mehreren Punkten von dem der Kauthamas und Ranayaniyas abweicht.
  - \*\*) Zu praspasta vgl. III. 17: sa yatha praspastam tenodakam anvavasyet tadek tat.
  - 45) Absicht unklar.
  - Paño, br. V. S. 4: plavo 'nvaham bhavati.
  - 17) Ich habe dies nicht aus dem Jaim, gana nachweisen können.
- \*\*\*) upunaliyate: อัสอธิรัสษณะ
- 10) ? sartha.
- Das Folgende unsicher. Es scheint auf den i Den 1997 de Dasaratra zu deuten. Der Text, besonders die Accusativi, sind
- si') sualva von unbekannter Bedeutung.
- Fast immer ist, auch bei den Kauthumas, das Vämadevya das 2. Prethastotra.
- 52) Vgl. Pañc. br. V. 7. 5.
- Ygl. 1. c. 4. Ich schalte hier die Bemerkung ein, dass in diesem Passus die Form gaurīvita und gaurīvita abwechseln. Die Hebungen (udasa, vom Komm. als utksepo uāma dīrghavišesah erklärt) sind vielleicht das zweimal vorkommende satyā,3123.
  - 15) Vgl. CH. § 4.
  - <sup>86</sup>) Nl. SV. II. 48, 49.
  - 17) Unklar; auch der Text wird nicht richtig sein.
  - \*\*) Das Yajñāyajñīya-stotra ist ekaviņsa.
  - Die Bedeutung von aharya ist unbekannt.
  - <sup>40</sup>) Wahrsch, ist auch hier evam zu lesen.
  - 61) Vgl. Panc. br. V. 7. 10 und unten, no. 172.
- \*\*2) Vgl. oben, n°. 38.
- <sup>42</sup>) Die Götter begeben sich nur zu dem mit sraddha erfüllten Opferer.

# 169. Eine mystische Erörterung über die Anzahl der Tage im Jahre(sopfer).

pravatir ha kāšānteyaļ 1) kusurbindasyauddālaķer brahmacāry āsa; tam hovacā-2): "m²) somya sūtaputra, kati te pitā samvatsarasyāhāny amanyateti; dašeti hovāca; daša vāveti hovāca: dašākṣarā virād, annam virād, vairājo yajūaḥ. — katy evāmanyateti; naveti hovāca; nava vāveti hovāca: nava vai puruṣe prāṇāḥ, prāṇair u yajūas tāyate. katy evāmanyatety; aṣṭāv iti hovācā-; 'ṣṭāu vāveti hovācā-; 'ṣṭākṣarā gāyatrī; gāyatro yajūaḥ. — katy evāmanyateti; sapteti hovāca; sapta vāveti hovāca: sapta rai chandāṃsi, chandobhir yajūas tāyate. —

katy evāmanyateti; saḍ iti hovāca; saḍ vāveti hovāca: saḍ vā rtavaḥ saṃvatsaraḥ, saṃvatsaro yajñaḥ. — katy evāmanyateti; pañceti hovāca; pāñca vāveti hovāca: pāṅkto yajñaḥ, pāṅktāḥ paśavaḥ, paśavo yajñaḥ. — katy evāmanyateti; catvārīti hovāca; catvārī rāveti hovāca: catasro diśaś, valuspadāḥ paśavaś, catvārī chandāṃsi yajñavāho: gāyatrī triṣṭub jagaty anuṣṭup. — katy evāmanyateti; trīṇtti hovāca; trīṇi vāveti hovāca: triṣavano yajñas, trayaḥ prāṇāpānavyānās, traya ime lokāḥ. — katy evāmanyateti; dve iti hovāca; dve vāveti hovācā-: 'horātrāv eveti: dvāv imau tokāv āviṣṭamāv '') iva, dvau prāṇāpānau, dvipāt puruṣaḥ. — katy evāmanyatety; ekam iti hovācai-; 'kaṃ vāveti hovācā-: 'har eveti; tad idam ahar abhūd, ahaḥ śvo bhūte bhavitā; tad etad ahar ahar ity eva procyate; sā haiṣā saṃvatsarasya pratiṣṭhā yad ahaḥ; sa yo hāsyaitām pratiṣṭhāṃ vedai, pratiṭṣṭhaṭy; eṣo evāsyaikatā; sa yo hāsyaitām ekatāṃ vedai-kadhā hainaṃ bhūtvā śrīḥ sacate. (II. 431)

Vgl. Sat. br. XII. 2. 2. 13—23. Eine Übersetzung scheint mir überflüssig, vgl. Eggeling in S.B.E. XLIV, S. 153.

- 1) Sat. br. heisst er Proti Kausambeya.
- 2) So (hovācāṇ) die Hs.; vgl. n°. 95, 193.
- 3) ävistama "am meisten wahrnehmbar", derselbe Ausdruck I. 300.

## 170. Die Gaurivita-singweise.

śāktyās tarasapurodāśāh sattram āsata; sa gaurivītih śāktyo mṛgam ahams; tam tārkṣyah suparṇa upariṣṭād abhyavāpatat; tasmā upaprutyadhatta; tam abravīd: ṛṣe, mā me 'sthah; śvastanam te vakṣyāmy; adya vāva tvam vettha na śva iti; tasmā etad¹) gaurivītam¹) abravīt; tato vai sa śvastanam apaśyat; tat prajū vai śvastanam paśavah śvastanam svargo lokah śvastanam; tad yad gaurivītam bhavaty, etasyaiva sarvasyāvarudāhyā etasyopāptyai. — vāco vai raso 'tyakṣarat; tad gaurivītam abhavad; yad anvaham gaurivītam bhavaty, anvaham evaitad vāco rasam dadhato yanti; ye gaurivītam ahīne²) 'vasrjeyus²), tān brūyād: aśvastanā aprajaso bhaviṣyathety; aśvastano haivāprajaso bhavanti. (III. 18)

Die Nachkommen des Sakti hielten (einst) ein Sattra ab, wobei sie Opferkuchen von Fleisch darbrachten <sup>3</sup>). Nun hatte Gaurivīti, einer der Nachkommen des Sakti, eine Gazelle geschossen; auf diese kam der Falke Suparna von oben herab zugeflogen. Er (Gaurivīti) legte seinen Pfeil auf, um ihn zu erschiessen. Da sagte er zu ihm: "Seher, schiesse nicht auf mich. Ich werde dir das Morgende mitteilen; du kennst ja nur das Heute, nicht das Morgen." Ihm teilte er die Gaurivīta-singweise mit. Darauf erschaute er das

Morgende: Nachkommenschaft ist das Morgende, Vieh ist das Morgende, der Himmelsraum ist das Morgende 4). Dass das Gaurivīta (beim Dvādaśāha) da ist, ist zur Erhaltung, zur Erreichung von all dem oben Gesagten. — Der Saft (die Substanz) des Wortes strömte über; daraus entstand das Gaurivīta. Indem man Tag für Tag das Gaurivīta anwendet, bringt man Tag für Tag den Saft des Wortes an. Zu denjenigen, die in einem Ahīna das Gaurivīta fahren lassen, soll man sagen: "Ihr werdet ohne das Morgende, ohne Nachkommenschaft sein". Sie sind ohne das Morgende, ohne Nachkommenschaft.

Vgl. Pañc. br. XI. 5. 13—15.

- 1) elan ganrivitim.
- 2) ahīne srjeyus,
- ") Vgl. Panc. br. XXV. 7. 2 und unten, nº. 197.
- ") Vgl. oben, n". 168, Bem. 53.

## 171. Die Yauktāśva-singweise.

atha yauktāsram paristobhavad bahirnidhanam bārhatam: tasmād bārhate 'han kriyate; vasistho vai sudāsah paijavanasyaiksvākasya rāinah purohita āsa: sa sudāh paijavano vasisthe valabān nyadhatta 1) uathā vurolite nidadhate2) tathā; vasisthah sanim prayann abravīd yuktasram kaniyamsam bhrataram: etesam no bharyanam adhyaksah 3) \*yū 8) iti; sa yuktūśvo rājavalabānām śiśūñ jātān viparyaharad: ye kalyānā āsams tān ātmane 4) 'kālayad 4); ye pāpīyāmsas tān rājavalabāsu<sup>5</sup>); te<sup>5</sup>) tad<sup>5</sup>) anvabudhyanla<sup>5</sup>): śiśūn ha jātān viparyahārsīd<sup>6</sup>) iti; tam abādhanta: steno 'sy anysir 7) iti; so 'kāmayata: śraddhām vindeyopa mā hvayerann iti; sa etat sāmāpasyat; tenāstuta; sa o i jrarcty eva nidhanam upait; tato vai sa śraddhām upahavam avindata; śraddhām vindāmahā iti sattram āsate; śraddhām eva vindata 8); etad dha vai vācah satyam yad o i įvareti; įvaretīva 9) ha vai vācah satyam; satyena vai sa tad vācah śraddhām upahavam avindata; śraddhānīyo bhavati, vindata upahavam ya evam veda; tad u prajanisņu pašavyam sāmo-10); '10) i 10) jvareti 10) nidhanam bhavaty; ājyata 11) iti pasum pravīyamānam āhur; ajvarā hāsya pasavah prajanisnavo bhavanti ya evam veda; yad yuktaśvo 'paśyat, tasmād yauktaśvam ity ākhāyayate. (III. 23, 24)

Jetzt das Yauktāśva. Es ist beiderseitig mit Stobhas versehen, sein Schlussstück befindet sich ausserhalb (der Worte des Verses, auf welchem es gesungen wird) und es ist brhat-artig; deshalb wird es an einem Brhat-tage angewandt <sup>12</sup>). Vasistha war der Purohita des Ikṣvāku-königs Sudās, des Sohnes des Pijavana. Dieser Sudās, Pijavana's Sohn, vertraute dem Vasistha seine Stuten an, wie man

(die Könige) dem Purohita (seinen Besitz) anvertraut. Als Vasistha (einst) auf Erwerb ausging 13), sagte er zu seinem jüngeren Bruder Yuktāśva: "Von diesen (von mir) zu ernährenden (Tieren) mögest du der Aufseher sein". Da verwechselte Yuktasya die Jungen der dem König angehörenden Stuten, welche geboren wurden: die schönen trieb er für sichselber weg, die geringeren (die seine oder des Vasistha Stuten erzeugten) trieb er zu den Stuten des Königs. Sie (nl. der König and die Seinigen) bemerkten: "Er hat die Jungen, die geboren sind, verwechselt," und sie vertrieben ihn, sagend: "Ein Dieb bist du, ein Nicht-seher." Da begehrte er: "Möchte ich Vertrauen erlangen, möchten sie mich wieder (zur Soma-feier) einladen." Er erschaute diese Singweise und lobte mit ihr. Er wandte das Schlussstück: "o i jvarā" an. Darauf erlangte er Vertrauen und Einladung. Man unternimmt ein Sattra mit dem Wunsch: "Möchten wir Vertrauen erlangen" und erlangt (wenn man solches weiss) Vertrauen. Dieser (Teil) des Sāmans: "o i jvarā" ist das Wahre des Wortes 14). Denn jvarā ist, so zu sagen, das Wahre des Wortes 15). So erwarb er durch das Wahre des Wortes das Vertrauen, die Einladung. Wer solches weiss, der wird vertrauenswert, der erlangt Einladung. Dieses Saman ist zur Fortpflanzung wirkend und Vieh verschaffend. Das Schlussstück ist ... o i jvarā". "Es wird herbeigetrieben" 16), sagt man vom Tier, wenn es belegt wird. Fieberfrei und sich fortpflanzend werden die Tiere dessen, der solches weiss. Weil aber Yuktasva das Saman erschaut hatte, darum heisst es Yanktāśva.

Vgl. Pañc. br. XI. 8. 7-8.

```
1) nidhatta.
```

<sup>2)</sup> nidhate.

<sup>\*)</sup> adhyakşasthā (gauz so III. 256).

<sup>&#</sup>x27;) Konjektur: atmane kadā bloss die Hs.

basudanvabudho.

<sup>6) °</sup>hārsīr.

<sup>)</sup> ānṛṣir.

<sup>)</sup> oti.

<sup>) ?</sup> jvaritīva.

<sup>14)</sup> sāmo ya jvareti.

<sup>11)</sup> Verdorben?

<sup>12)</sup> Der 3. Tag des im Dvādašāha enthaltenen Dašarātra ist ein Bṛhat-tag, da sein 1. Pṛṣṭhastotra auf dem Bṛhat gesungen wird.

<sup>13)</sup> Vgl. dazu CH. § 23.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Vgl. oben, n°. 143, Bem. 18.

<sup>15)</sup> jvara bedeutet "Fieber". Ist o i jvara vielleicht die Saman-form für ajvara?

<sup>&</sup>lt;sup>16</sup>) ? ? vgl. Bem. 11.

## 172. Die Sujñāna-singweise.

tāsu sujūānam; devān vā asurā vyarahāram ajighāmsan yad rūpam devānām ūsīt tena rūpenānupravisya: teṣām ha devānām ye raṇye svādhyāyam cerur, ye grāma āsus, teṣām tān rūpena jighāmsām cakrur; atha ye grāma āsur, ye raṇye svādhyāyam cerus, teṣām u tān rūpena jighāmsām cakrus; tān haiva vyavahāram jighāmsām cakrus; tad devāh pratyabudhyanta; te 'bruvan: samvācanam karavāmahā iti; te samvācanam akurvata: yam prechāma carantam: kam accha carasītī-, 'ndram accha carāmīty eva sa brūtād iti; te ha sma yam prechanti carantam: kam accha carasītī-, 'ndram accha carāmīti ha smaīvāha; sujūāno- 'sīti ha smāhus; tad eva sujūānasya sujūānatvam; tat sujūānam vā ctat sāma; sujūānam evāsmai tena bhavati, yena kāmayate: 'nena samjānīyeti ya evam veda; teṣām u yo ya eva prṣṭo na pratyamanuta, tasyaitad ¹) eva prāghnams; tad u bhrātṛvyahā; hanti dviṣantam bhrātṛvyam ya evam veda. (III. 31)

Auf diesen (Versen 2) wird) das Sujñāna (gesungen). Die Asuras versuchten, fortwährend ihre Gestalt wechselnd, die Götter zu erschlagen, indem sie sich, die Gestalt der Götter annehmend, unter sie begaben: von den Göttern suchten sie diejenigen, die in der Wildnis mit dem Veda-studium beschäftigt waren, in der Gestalt derer, die sich im Dorse aufhielten, zu töten: dieienigen aber, die sich im Dorfe aufhielten, suchten sie in der Gestalt derer zu erschlagen, die in der Wildnis mit dem Veda-studium beschäftigt waren. Das bemerkten die Götter. Sie sagten (zu einander); "Lasst uns eine Unterredung feststellen". Sie stellten eine Unterredung fest: "Wenn wir einen, der daher kommt, fragen: "Zu wem begiebst du dich?" so soll er antworten: "Zu Indra hin begebe ich mich". 3) Jedesmal nun wenn einer daher kam und sie ihn fragten: "Zu wem begiebst du dich?" so antwortete der stets: "Zu Indra hin begebe ich mich," und immer sagten sie dann: "Richtig erkannt bist du." Daher der Name des Sāmans: Sujnānam ("richtige Erkenntnis"). So ist dieses Sāman die richtige Erkenntnis. Wer solches weiss, der erkennt richtig denjenigen vom dem er wünscht: "Möchte ich mit diesem in Einverständnis sein." Jedesmal aber wenn von ihnen (den Daherkommenden) einer die Frage nicht beantwortete, so schlugen sie den ohne Weiteres tot. Das Saman ist also auch ein Nebenbuhler erschlagendes. Seinen feindlichen Nebenbuhler erschlägt, wer solches weiss.

Vgl. Pañc. br. XI. 10. 13.

<sup>1)</sup> tasmaitad.

<sup>2)</sup> nl. SV. II. 44-46.

<sup>3)</sup> Die Verse, auf welchen das Sujuāna gesungen wird, fangen an: indram accha.

## 173. Die Kraunca-singweise.

atha krauncam; krunn āngirasa īsyam 1) ivāhar avindad; īsyam ivailad ahar yad dvitīyam; tasmād dvitiye 'han kriyata; ekam rāvāhar āsīt; sa krunn āngiraso 'kāmayatā-: 'hna evāhar nirmimīyeti; sa etat sāmāpasyat; tenāstuta; talo vai so 'hna evāhar niramimīta; tad yad etat sāma bhavaty, ahna evaitenāhar nirmimata 2); etad dha sma vai tat krunn āngiraso 'hna evāhar vipipīte 3); yad dha vā idam āhuḥ: krun kṣīram vipipīta iti, na ha vai tat krun vipipīte, krun ha sma vai tad āngiraso 'hna evāhar vipipīte. (III. 32)

Vgl. Panc. br. XI. 10. 18-19; XIII. 9. 11; 11. 20.

- 1) So hier die Hs.; später lautet das Wort Trym oder Trym, vgl. aber die Form des Pañe.: rygam.
  - 2) nirmimīta.
  - 3) Vgl. Z.D.M.G. 72, S. 1 flgg.

## 174. Der Ursprung des Pragātha.

yad yad vai devā yajāe 'kurvata, tad tad v evāsurā anvakurrata; te devā abruvan: yad yad vāva vayam yajāe kurmahe, tat tan no 'surā anukurvata; etemam trayam vedam gāthayā samsrjāmeti; te trayam vedam gāthayā samsuktam nyāsyams; tam asurā abruvan: na vā ayam abhūd yam gāthayā samasrākṣur; etemam jahāmeti 1); tam ajahus 2); tasmād dhīnād devā etam gāthāyai 8) rasam prāvrhanta; sa eṣa pragātho 'bhavat; tad yad gāthāyai rasam prāvrhanta, tat pragāthasya pragāthatvam; sa haiṣa rasa eva pravrḍho; rasena hāsya stutam bhavati ya evam vidvān pragāthena stute. — 'tha ha vā agra rk ca gāthā ca sadrṣyāv evāsatur, nānyānyām ati; te ājim aitām; saitām rg gāthāyai rasam prāvrhata; sa eṣa pragāthasya pragāthatvam; sa haiṣa rasa eva pravrḍho; rasena hāsya stutam bhavati ya eram vidvān pragāthena stute. (III. 41)

Alles was (beim Opfer) die Götter machten, das machten ihnen die Asuras nach. Da sagten die Götter: "Alles was wir machen, das machen uns die Asuras nach. Kommt, lasst uns das dreifache Wissen (d. h. die drei Vedas) mit einer Stanza 4) vermischen. Sie warfen das mit einer Stanza vermischte dreifache Wissen nieder. Da sagten die Asuras: "Es ist nicht dieser gewesen, den sie mit einer Stanza vermischt haben 5). Kommt, wir wollen diesen liegen lassen," und sie liessen ihn liegen. Diesem liegen gelassenen dreifachen Wissen entzogen die Götter den Saft der Stanza. Daraus entstand der Pragātha 6). Weil sie den Saft der Stanza (gāthā) ent(pra) zogen hatten, daher der Name Pragātha. Dieser ist der

entzogene Saft. Mit diesem Safte hat der gelobt, der solches wissend mit einem Pragātha das Lob hält. — Zu Anfang waren die Strophe des Rgveda und die Stanza gleichwertig: die eine übertraf die andere nicht. Sie hielten einen Wettlauf (wem der Vorrang zukommen sollte). Da entzog die Strophe der Stanza den Saft. Daraus entstand der Pragātha. Weil sie den Saft der Stanza entzogen hatte, auch daher hat der Pragātha seinen Namen.

- 1) jugāmeti.
- 2) ajuhus.
- 1) pragāthāyai.
- ') Gatha ist das, was weder Rk, noch Saman, noch Yajus ist.
- b) D. h.: "Er ist, nachdem er vermischt worden ist, nicht mehr derselbe".
- \*) Eine Verbindung zweier Verse, einer Brhatī und einer Kakubh, mit einer folgenden Satobrhatī, wie es SV. II. 206—208 (über welche Verse das Brühmana hier handelt) sind.

### 175. Der Ursprung der Tairasca-singweise.

śrudhī havam tiraścyā iti 1) tairaścam; ūrdhvān vā anye lokān devāś carṣayaś cājayann; atha tiraścir āngiraso 'kāmayata: tiraśco 'ham lokāñ jayeyam, yenemā āpah syandante, yenāyam vāyuh pavate, yenāsār āditya eti, yena candramā yena nakṣatrānīti: sa etat sāmāpaśyat; tenāstuta; tena tiraśco lokān ajayad, yenemā āpah syandante, yenāyam vāyuh parate, yenāsāv āditya eti, yena candramā yena nakṣatrāny; ūrdhvān 2) ha vā anyaih karmabhir lokāň jayanty, athaitena tiraśca ubhayām llokān sadhrīco; jayati 3) tiraścaś caivordhvāmś ca ya evam veda. (III. 56)

Vgl. Pañc. br. XII. 6. 11-12.

- 1) SV. II. 233-235.
- 2) urdhvā.
- \*) jayanti.

### 176. Die Traisoka-singweise.

kaņvo vai nārṣado 'khagasyūsurasya duhitaram avindata; tasyām hāsya triśokanabhākau ¹) putrau jajñāte; sā ha kruddhā jñātīn āyayau; tām hānvājagāma; tam hāsurā avalepenāvalimpanta ūcur: atra vyuṣṭām vijānīhi yadi brāhmano 'sīti; tad u hāśvināv anububudhāte; aśvinā u ha vai devānām baddhamucau; tau hainam adṛṣyamānā upetyocatur: yadaiva ²) tvāvam vīnām samāghnantā upary upary atipatāvo, 'tha vyuṣṭām vijānītād iti; te ha smemām ³) rātrim utpatanty: uttiṣṭhata, vyāpad ⁴) dyur ⁴), yungdhvam ⁴) sīrāmīti; na vāva nu vyucchatīti ha smāhā-; 'tha hemau vīṇām samāghnantā upary upary atipetatuh; sa hovācā-: 'paharatedam u ⁵) hi ⁵) vyāpad ⁴) dyur ⁴),

yungdhvam 4) sīrānīti; te hocur: brāhmano vā ayam rsir āsīd; upa ha vā asya jāyā 6), hantāsmā 7) imām dadāmeti; tām hāsmai daduh; sā hovāca: punar vāva tvā paroksena jighāmsanty; asrausam vā esām samvadamānānām; āsandīm vai te hiranmayīm pracchāye 8) nidhāsyanti; tasyām mopavesīr 9) iti; te ha prayayus; tasmai hiranmavīm āsandīm vracchāyai 8) nidadhus; tasyām ha pramatta upaviveśa 10); sā 10) hainam tad eva śilā bhūtvābhisamviveste; tad u ha triśokanabhākau 11) putrāv anububudhāte: 'surā ha vai nau nitaram silauābhisamaviveştann iti; tāv āgacchatām; so 'kāmayata nabhākah: prainām dambhayeyam iti; sa etan nābhākam sūktam anasyat; tenainām abhyaştaut; tasyam paryadrsyata yathā manau manisūtram paridrsyetaivam 12); athākamayata trisoko: vy enām asyeyam iti; sa etat sāmāpašyat, tenainām dvedhā vyāsyat; tasyai 13) tānto niravartata; tam akāmayata: jīved iti; tam o yi jīvety evābhyamrsat; so 'jīvat; tasmai tama ivāsīt; so 'kāmayata: divevāsmai syād iti: tam o vi divetu evābhyamršat; tasmai divevāsīl; tam akāmayata: svargam evainam lokam gamayeyam iti; tam o yi divam ity eva svargam lokam agamayat. (III. 72-74)

Kanva, der Sohn des Nrsad, hatte eine Tochter des Asura Akhaga geheiratet. Aus dieser wurden ihm zwei Söhne. Trisoka und Nabhāka, geboren. Erzürnt kehrte sie zu ihren Verwandten zurück. Er folgte ihr nach. Zu ihm sagten die Asuras, indem sie ihm die Augen mit Salbe 14) zuschmierten: "Hier sollst du, wenn du wirklich ein Brahmane bist, das Morgenlicht unterscheiden." Das erfuhren die beiden Asvins. Die Asvins sind ja unter den Göttern die, welche den Gefesselten befreien. Die kamen herbei, und, selber unsichtbar, sagten sie zu ihm: "Wenn wir beiden die Laute schlagend über dir (durch die Luft) vorbeistiegen, dann sollst du wissen, dass es taget." Jene (Asuras) sprangen während dieser Nacht zu wiederholten Malen auf, (rufend): "Stehet auf, es hat aufgeleuchtet, spannet eure Pflüge an" 15). Er entgegnete aber jedesmal: "Es wird noch nicht Tag." Da kamen die beiden (Asvins), die Laute schlagend, über ihm (durch die Luft) vorbeigeflogen. Da sagte er: "Nehmt (die Salbe von meinen Augen) weg; jetzt hat es aufgeleuchtet, spannet eure Pflüge an." Da sagten sie: "Dieser war ein Brahmane, ein Seher; herzu (soll) seine Gattin (kommen). Wohlan, wir wollen sie ihm geben." Sie gaben sie ihm. Sie sprach (heimlich zu ihm): "Sie werden in versteckter Weise versuchen dich wieder zu töten. Ich habe sie unter einander reden gehört: sie werden eine goldne Ruhebank auf schattiger Stelle (?) für dich niedersetzen. Du sollst dich aber nicht darauf niederlassen." Sie (die Asuras) gingen nun fort. Sie hatten ihm eine goldne Ruhebank auf schattiger Stelle (?)

hingesetzt., Darauf liess er (auf die Warnung) nicht achtend, sich nieder. Augenblicklich veränderte sich diese (Ruhebank) in Stein und wickelte ihn vollkommen ein. Das erfuhren seine beiden Söhne Triśoka und Nabhāka: "Die Asuras haben unseren Vater in einen Stein eingewickelt." Sie kamen berbei. Da sprach Nabhāka den Wunsch aus: "Möchte ich diese (Ruhebank) niederschlagen." Er erschaute das Nabhāka-lied 16) und sang es über dieser (Ruhebank). Da wurde er in derselben sichtbar, so wie in einer Perle die Schnur sichtbar ist. Darauf sprach Trisoka den Wunsch aus: "Möchte ich sie (die Ruhebank) zersprengen." Er erschaute diese Singweise 17) und zersprengte dadurch die Ruhebank in zwei Teile. Aus ihr kam er (noch immer) besinnungslos hervor. Da sprach er inbezug auf ihn den Wunsch aus: "Möchte er leben." Er berührte ihn mit (dem Schlussstück des Sāmans): "o hé, lebe!" Da lebte er. Er befand sich aber so zu sagen in der Finsternis. Da sprach er den Wunsch aus: "Möchte es für ihn wie am Tage sein." Er. berührte ihn wieder (jetzt mit einer Variante des Schlussstücks): "o hé, am Tage!" Da ward es für ihn wie am Tage. Da sprach er (Trisoka) den Wunsch aus: "Möchte ich ihn zum Himmelsraum hingehen lassen." Durch (eine andere Variante des Schlussstücks): "o hé, zum Himmel" liess er ihn zum Himmel hingehen 18).

- 1) \*nabhākra (oder \*kr).
- 2) yathaiva.
- 3) smeme.
- \*) Beide Male ist die ursprüngliche Lesart mir nicht ersichtlich: vyävadyur bhaydhvam das 1. Mal, cyāvadyurdagdhvam das 2. Mal. Früher schlug ich vor: vyavāsy udyungdhvam. Der Überlieferung liegt aber cyāpad dyur yangdhvam näher; ich zweifle aber selber an der Richtigkeit meiner Konjektur, bei welcher dyuh als Nom. sg. zu nehmen wäre.
  - ") Ebenfalls unsicher: ehi die Hs.
  - 6) Ellipse des Zeitworts?
  - 7) hantusmä
  - ") Unsicher! vielleicht liegt infinitivischer Dativ vor (vraše).
  - Muss Aor. von uparišati sein. Verdorben?
  - 10) orivesata.
  - 1) °bhakā.
  - <sup>11</sup>) Vgl. Jaim. up. br. I, 18. S.
  - 13) Als Abl.
  - 14) Oder vielmehr: "einem klebrigen Stoffe", sodass er gar nicht sehen konnte.
- 18) Dadurch wollen sie Kanva irreführen und ihn in den Wahn bringen, dass der Morgen schon da sei.
  - 18) RS. VIII. 39-42 sind nābhākāni sāktāni.
  - 17) Das Traiśoka auf SV. I. 370 (II. 280-282), dessen Nidhana lautet: o(y)i jīvā.
  - <sup>18</sup>) Diese Geschichte des Kanva dient als Kommentar besonders zu RS. I. 117. 8: muháh kyonásyaśvina kánvaya |

pravácyant tád rysann krtám vam yan narsadáya érávo adhyádhattam. "Dies, o Asvins, ist das Wunderbare, das von euch getan ist: dass ihr dem Kanva, dem Sohne des Nysad, den Klang der Lante zuerteilt habt". RS. I. 117. 8 und VIII. 5. 23

wird erwähnt, dass die Asvins dem Kanva Hilfe brachten, als im Palaste seine Augen beschmiert (apiripta) waren. Zu vergl. ist auch Sävenas Behandlung dieser Stellen, die wohl auf dem Sätyäyanakam beruht.

# 177. Die Aurnāyava-singweise.

athaurnāyavam; ūrnāyur vai gandharvo 'praraso 'kūmayata; sa etat sāmāpašyat; tenāstuta; tena yām yām akāmayata tām 1) īyām iti yām yām evābhyamrsat, tām upait, tām avārunddha; tud etat kāmasani sāmai-; 'tam vai sa kāmam akāmayata, so 'smai kāmah samārdhyata; yatkāma evaitena sāmnā stute, sam asmai sa kāma rdhyate; yadūrnāyur2) gandharvo 'pasyat, tasmād aurnāyavam itu ākhyāyate. — angirasah svargakāmāh sattram āsata; te svargam lokam na prājānun; sa svitra āngirasah samiddhārah nargit: tad นิทภุลิyur gandharva etena samnoparistad abhyavapatyabravit: sama vā idam svargyam, tena studhvam, tena stutvaiva svargam lokum prajnāsyatha; mama tv eva sāma brūtād; yas tvā prechet: kas ta idam avocad ity, ürnāyur me 'vocad ity eva brūtān; maira 3) mudanyasya voca iti; sa punar etyābravīt: sāma vā idam svargyam; tena stavāmahai; tena stutvaiva svargam lokam prajūūsyūma iti; tam abruvan: kas ta idam avocad ity; aham evādarsam ity abravīt; tenāstuvata; tena stutvaiva svargam lokam prājānams; tesām svargam lokam yatām so 'hīyatā-; 'nrtam hy abravīt; sa esa śvitro 'bhavad; . ete ha vā ahayo yac 4) chvitrā 4); atha 4) yad ahīyata, tad ahīnām ahitvam; atha hanye sarpa eva; tasmad u ha yasmad evanubrucīta 5), tam bruyad: amuşmad anvavoca () ity (); atho ha satyam evu vivadiset; tad ctat svargyam sāmā-; 'snute svargam lokam ya evam veda. (III. 76, 77)

Jetzt die Aurnāyava-singweise. Der Gandharva Urnāyu begehrte die Apsarasen. Er erschaute diese Singweise; damit lobte er; dadurch erreichte er es, dass, welche Apsaras er nur immer begehrte, wenn er diese mit (dem Schlussstück des Sāmans): "diese hier" berührte, dass er sich mit dieser begattete und sie für sich behielt. So ist diese Singweise eine Wunsch erfüllende; es war ja dieser Wunsch, den er gehegt hatte, und dieser wurde erfüllt. Was nur immer wünschend man mit diesem Sāman lobt, der Wunsch geht in Erfüllung. Weil aber der Gandharva Urnāyu sie erschaut hatte, darum heisst die Singweise "die des Urnāyu."—Die Angirasen hielten (einst) ein Sattra mit dem Wunsche, den Himmelsraum zu erreichen. Sie erkannten aber nicht den (Weg zum) Himmelraum. Der zu den Angirasen gehörende Svitra nun war, um Brennholz zu holen, (von ihnen) weggegangen. Da kam der Gandharva Urnāyu mit diesem Sāman (d. h. dieses Sāman

absingend) über ihm durch die Luft herangeflogen, und sagte zu ihm: "Diese Singweise ist eine zum Hinunel verhelfende; damit sollt ihr loben; wenn ihr damit gelobt haben werdet, werdet ihr den (Weg zum) Himmelsraum erkennen. Du sollst aber diese Singweise als von mir herrührend erwähnen. Wenn jemand dich fragen wird: "Wer hat dir diese Singweise mitgeteilt", so sollst du sagen: "Urnāyu hat sie mir mitgeteilt." Sage aber nicht, dass sie von jemand anderem als mir herrührt." Er kam zurück und sagte: "Diese Singweise ist eine zum Hinnmel verhelfende; lasst uns damit loben; wenn wir damit gelobt haben werden, werden wir den (Weg zum) Himmelsraum erkennen." Sie sagten zu ihm: "Wer hat sie dir mitgeteilt?" Er antwortete: "Ich selber habe sie erschaut." Sie lobten damit, und, als sie damit gelobt hatten, erkannten sie den (Weg zum) Himmelsraum. Als sie nun zum Himmel gingen, musste er zurückbleiben 7), denn er hatte gelogen. Er wurde in diesen Svitra 8) verwandelt. Die Svitras sind Schlangen; weil er zurückgeblieben war (ahīyata), deshalb heissen sie Schlangen (ahi); die anderen heissen "sarpa". Darum auch soll man, wenn man etwas von jemandem erlernt hat, über diesen aussagen: "Von Soundso habe ich es erlernt." Auch soll man bestrebt sein, die Wahrheit zu reden. So ist denn diese Singweise eine zum Himmelsraum verhelfende. Es erreicht den Himmelsraum, wer solches weiss.

Vgl. Pañc. br. XII. 11. 9-12.

- 1) Ich bin nicht überzeugt von der Richtigkeit der Überlieferung; tam ist störend; man erwartet: yam yam iyam ity ceabhyamṛśat, tam upait. u. s. w. Danach habe ich auch übersetzt; īyam ist die Saman-form für iyam.
  - 2) D. h. yad u üro.
  - 3) meva.
  - \*) yaścitrūya.
  - b) obravita.
  - 6) anvavocāva ity (anvavoca = anvavoce, Med.).

') In derselben Weise blieb Cyavana auf der Erde zurück, als die Angirasen (oder Bhrgus) zum Himmel gingen.

\*) Hier die Bezeichnung einer Schlangenart (vielleicht Natter), im Gegensatz zu sarpa. Im Pañc. br. wird śvitra vom Kommentator als "Aussatz" gedeutet.

# 178. Die Saindhuksita-singweise.

sindhukṣid vai bhārato rājā jyog aparuddhaś caran so 'kāmayatā-: 'va sva okasi gaccheyam iti; sindhum haiva cacāra, sāsya sindhukṣittā; su etat sāmāpaśyat, tenāstuta; tato vai so 'va sva okasy agacchat u.s. w. (III. 82)

Vgl. Pañc. br. XII. 12. 6.

# 179. Die Yanvasantani-singweise.

indro vai simā 1) nāsaghnot 2); so 'kāmayata: simāh saghnuyām 2) iti; sa etat sāmāpasyat; tenāstuta; tato vai sa simā asaghnot 2); tad yad etat sāma bhavati, simānām 1) eva sagdhyai 2); tasya trih prastauti, sakrt pratiharati, trir nidhanam upayanti; tat sapta sampadyante; saptadaśa vai śakvaryah; śākvarāh paśavah; paro vāvaināms tad dādhāra 3); paśavah śakvaryah; yanvasantani purastād bhavati, santany upariṣṭāt: paśūnām eva parigṛhītyai; sa yathā vāyarayā 4) vā rajjvā vā vrajam paritanuyād, evam evaitat paśūn parigṛhnīte: 'parāvāpāya; nāsya vittam paropyate ya evam veda. (III. 92)

Indra konnte die Simās <sup>5</sup>) nicht tragen. Er wünschte: "Möchte ich die Simās tragen können." Er erschaute diese Singweise <sup>6</sup>); damit lobte et; darauf konnte er die Simās tragen. Dass diese Singweise (hier verwendt) wird, ist eben zum Tragen der Simās. Von dieser Singweise macht er den Prastāva dreimal, einmal den Pratihāra, dreimal unternimmt man das Schlussstück. Das macht zusammen sieben. Aus sieben Pādas bestehen die Śakvarī-verse <sup>5</sup>); śakvarī-artig ist das Vieh. Dadurch stützt er das Vieh für später <sup>7</sup>). Die Śakvarī-verse sind das Vieh. Das Yanvasantani tritt erst, das Santani nachher auf: zur Umfassung des Viehs. Wie man mit einem Fangstrick oder einem Seil den Weideplatz umspannt, so fasst er sich das Vieh ringsum ein: damit es nicht verloren gehe. Dessen Habe geht nicht verloren, wer solches weiss.

- 1) Ausgenommen an einer Stelle überall mit 7.
- 2) °sadhnot, sadhnuyām, asadhnot, saddhyai, die Hs.
- 3) ? tadadāra.
- ') vāgarā (nicht vāgurā) hier und II. 257, II. 408 (sa yathā sāradam ukṣāṇaṇī vāgarubhih paritatyālabheran).
- 5) Simā ist ein anderer Name für sakvaryaḥ, mahānāmnyaḥ. Indra braucht sie um den Vrtra zu erschlagen, vgl. z. B. Pañc. br. XIII. 4. 1.
- 6) Es ist die Rede vom Yanvasantani. Im Arseya br. finde ich nur entweder Yanva oder Santani; ein Yanvasantani aber nicht.
  - 7) ? paro.

# 180. Die Vārša-singweise.

atha vāršam; vršo vai jānas tryarunasya traivrṣnasyaikṣvākasya rāṇāh purohita āsā-; 'tha ha sma tatah purā rājabhyah purohitā eva rathān saṃgṛhṇanty, aupadraṣṭryāya: ned ayaṇ pāpaṇ karavad iti; tau hādhāvayantau 1) brāhmaṇakumāraṇ pathi krīļantaṇ rathacakreṇa vicicchidatur; itaro 2) hādhāvayann abhiprayuyāvā-3), 'petaraāyayāma; sa hādhi 4) na 4) śaśākāpāyantuṇ 5); taṇ ha tad eva vicicchidatus: taṣmin hodāte: tvam hantāsī tvaṃ hantāsīti; sa ha

vrso 'bhīśū prakīryāvatisthann nvāca: tvam hantāsīti; neti hovāca: yo ha vai ratham samgrhnāti, sa rathasyese, tvam hantāsīti; neti hetara uvācā-: 'pa vā aham ūyāmsam, sa tvam abhiprāyausis, tvam eva hantāsīti; tau vai 6): prechāvahā iti; tau heksvākūn eva prasnam eyatus; te heksvākava ūcur: vo vāva ratham samarhnāti. sa rathasyeśe; tvam eva hantāsīti vṛśam eva parābruvan 1); so 'kāmayato-: 'd ita iyām, gātum nātham vindeya; sam ayam kumāro jīved iti; sa etat sāmāpašyat; tenainam samairayad: ā te daksam mayobhuvam iti; prānā vai daksāh; prānān evāsmims tad udadhād; vahnim advā vrnīmahe | vantam a purusprham | a mandram a rarenyam a vipram a manisinam | pantam a purusprham iti; panto vai purusas; tad enam tat samairayad; etad bhesajam prāyaścittih sāma; bhesajam vai tat prāyaścittim akuruta; bhesajam cvaitena prāyaścittim kurvate; tad u kāmasany; etam vai sa kāmam akāmayata; so 'smai kāmah samārdhyata; yatkāma evaitena sāmnā stute, sam asmai śa kāma rdhyate. — \*a kruddho janam agacchad: anrtam mā 8) vyavocann iti; tesām hekşvākūnām agner haro 'pākrāmad; yam sāyam odanam adhyadadhuh 9), prātah so 'pacyata; yam prātah, sāyam sa; te hocur: brāhmanam cā anāryam apārāma; teṣām no 'gner haro 'pākramīd; etainam 10) anumantrayāmahā iti; tam anvamantrayanta; sa āgacchad yathā rājāā brāhmano 'numantryamāna āgacched evam; sa āgatyākāmayata: pasyeyam idam agner hara iti; sa etat sāmūpasyat; tad abhyagāyata; tad apasyat: pisācī vā iyam 11) tryarunasya jāyā; rainat 12) kasipunā chādayitrādhyāsta iti; tad abhivyāharat: kumāraņ mātā yuvatih samubilham guhā bibharti na dadāti pitre | anīkam asya na minaj janāsah purah pasyanti nihitam aratau || kam etam tvam yuvate kumāram peşī bibharşi mahisī jajāna | pūrvīr hi garbhah śarado vavardhūpaśyam jūtam yad asūta mūtā || vi jyotiṣā bṛhatā bhāty agnir āvir viśvāni krnute mahitvā | prā devīr māyāh sahate durevāh sisīte srigā raksase vinikse || uta svānāso divi santv agnes tigmāyudhā raksase hantavā u | made cid asya pra rujanti 13) bhāmā na varante paribādho adevīr || ity evainām idam agner hara ūrdhvam uddravat sarvām 14) prādahat; tato vai te yathāyatham agner haro vyaharanta; yathayatham agnir apacat; tad etad diptir brahmavarcasam sāmai-; 'tena vā agner haro 'pakrāntam 15) anvavindat 16); tejasvī brahmavarcasī diptimān bhavati ya evam veda; tad adhyardhelam bhavati pratyaksam sakvarīnām rūpam sākvare 'han; tena vai rūpasamṛddhaṃ; yad u vṛśo 'paśyat, tasmād vārśam ity ākhyāyate. (III. 94-96)

Jetzt die Vārśa-singweise. Vṛśa, der Sohn des Jana, war Purohita bei dem Fürsten der Ikṣvākus: Tryaruṇa, dem Sohne des Trivṛṣan. Nun pflegten in früheren Zeiten die Purohitas ihren Fürsten als

Wagenlenker zu dienen, um sie zu überwachen (erwägend): "damit dieser nichts Böses verrichte." Als diese beiden (einst zusammen) ausgefahren waren, zerrissen sie mit dem Rad des Wagens den auf dem Wege spielenden Sohn eines Brahmanen. Der eine der beiden (nl. der Fürst) hatte während der Fahrt die Rosse angehetzt, der andere (nl. der Purohita) hatte sie durch Anziehen der Zügel abzulenken versucht, jedoch nicht mehr 17) vermocht sie abzulenken. So hatten sie den Knaben zerrissen. Nach Anlass dieses (Knaben) stritten sie sich: "Du bist der Mörder; du bist der Mörder." Da warf Vṛśa die Zügel hin und sagte, während er vom (Wagen) herabstieg: "Du bist der Mörder." "Nein", sagte er (nl. der Fürst), "wer den Wagen lenkt, der verfügt über den Wagen; du bist der Mörder." "Nein," erwiderte der andere: "ich habe abgelenkt, du aber hast (die Rosse) angehetzt; du bist der Mörder." Die beiden (sagten nun): "Wir wollen (die Sache) entscheiden lassen." Sie legten (die Sache) den Iksväkus zur Entscheidung vor. Die Ikṣvākus nun sagten: "Wer den Wagen lenkt, der verfügt über den Wagen: du (Vrsa) bist der Mörder," (und so) erklärten sie Vṛśa für besiegt. Der sprach den Wunsch aus: "Möchte ich hieraus geraten; möchte ich einen Ausweg, eine Ausrettung bekommen; möchte dieser Knabe ins Leben zurückkehren." Da erschaute er diese Singweise, dadurch belebte er ihn wieder: "Dir den geschickten, den wohltuenden" 18); der Geschickte ist der Lebenshauch 19); dadurch versetzte er den Hauch in ihn; "den Führer (des Opfers) erwählen wir uns heute: den schützenden 20), den vielbegehrten. Den lieblichen, den wünschenswerten, den klugen, den einsichtigen, den schützenden, den vielbegehrten." Der Schützende 20) ist der Mensch (der Purusa). Dadurch weckte er ihn (aus dem Tod) auf. Diese Singweise ist eine Arznei, eine Gutmachung. Es war ja eine Arznei, eine Gutmachung, die er angewandt hatte... Erzürnt begab er (nl. der zurückgesetzte Vrsa) sich in die Fremde (denkend): "Sie haben ungerecht entschieden." Von den Iksvākus aber schwand die Glut ihres Feuers: der Reisbrei, den sie abends zu (Feuer) setzten, wurde (erst) morgens, und den sie morgens zu (Feuer) setzten, wurde (erst) abends gar. Da sagten sie: "Wir haben einen Brahmanen als einen nicht ehrenhaften vertrieben und nun ist die Glut unsres Feuers geschwunden. Wohlan, lasst uns ihn (zurück) rufen." Sie riefen ihn und er kam herbei, so wie ein vom Fürsten gerufener Brahmane kommen würde. Als er herbeigekommen war, sprach er den Wunsch aus: "Möchte ich die Glut des Feuers erschauen." Er erschaute diese Singweise. Die sang er über (dem Feuer) ab. Da erschaute er: "Diese Gattin

des Tryaruna ist eine Piśācī. Sie hat es (nl. das Feuer) mit einem Kissen bedeckt und sitzt darauf." Da sprach er darüber (die Verse) <sup>21</sup>) aus:

"Die junge Mutter hegt den heimlich zugedeckten Knaben, sie gibt ihn nicht dem Vater; sein nicht abnehmendes Antlitz sehen die Leute vor sich in die Arati hingelegt.

"Welcher Knabe ist es, o junges Weib, den du, eine Mahlerin, dort hegst? Die erste Gemahlin hat geboren. Denn viele Herbste ist die Leibesfrucht gewachsen. Ich erschaute den Geborenen, als ihn die Mutter gebar.

"Mit hellem Glanze erstrahlt Agni, durch seine Grösse macht er alles sichtbar; er besiegt die gottlosen bösen Zauber, er wetzt seine Hörner, um das Unholdentum zu durchstechen.

"Es sollen des Agni scharfes Waffen bildende Geräusche am Himmel erklingen, um das Unholdentum zu erschlagen. Seine Strahlen leuchten hervor wie in einem Rausche; nicht wehrt sie die widergöttliche Hemnis" <sup>22</sup>).

(Unmittelbar darauf) verbrannte die Glut des Feuers, hoch empor flammend, sie (nl. die Pisācī) ganz und gar. Darauf verteilten sie (nl. die Ikṣvākus) die Glut des Feuers gehörig (auf ihre Herden) und gehörig kochte es ihre Speise. So ist diese Singweise ein heller Glanz und priesterliches Ansehen, denn durch dieselbe hatte er die weggezogene Glut des Agni zurück erworben. Glutvoll, im Besitze priesterlichen Ansehens, glanzvoll wird, wer solches weiss. Die Singweise hat als Schlussstück anderthalb idā 23): die offenbare Manifestation der Sakvarī-verse am Sakvarī-tage 24). Dadurch ist sie von vollkommen passendem Äusseren. Weil aber Vṛśa sie erschaut hatte, darum wird sie Vārša genannt.

Vgl. Panc. br. XIII. 3. 11—13. Das Stück ist von Örtel in J. A. O. S. XVIII, S. 21—24 teilweise veröffentlicht und übersetzt; dort findet man das Nähere; vgl. auch Sieg, die Sagenstoffe des Rgveda, S. 64.

- 1) hāsāvayantau.
- 2) martto.

- 4) hadhiga die Hs. Ob adhi als Adv. "mehr" bedeuten kann?
- saśākāyayanţuyatvan.
- a) Derselbe elliptische Satz auch n°. 17 Bem. 20, n°. 148 Bem. 2.
- 2) So (nicht prābruvan, wie Örtel gibt) die Hs.
- a) Ortel ändert me, vielleicht mit Recht.
- ") adyadadhuh.

<sup>\*)</sup> Ich vermute, dass die urspr. Lesart war: abhipradudhāva (zu dhānoti), und dass im Verfolg statt abhiprāyauṣīs zu lesen ist "prādhauṣīs; dies wäre, da dha und ya in Grantha einander sehr ähnlich sind, eigentlich kaum eine Textänderung. Als dies zu "prāyauṣīs entstellt war, wurde möglicherweise das erste abhipradudhāva in Übereinstimmung damit in prayuyāva geändert.

- 10) Das würe: eta, enam; vielleicht ist etaitam zu verbessern.
- 11) ivut.
- <sup>12</sup>) So, (nicht sa enat, wie Örtel liest) die Hs.
- 13) Vielleicht rusanti zu lesen.
- 14) sarvān.
- 15) pakrāmantam.
- vindan.
- <sup>17</sup>) Vgl. Bem. 4.
- 18) SV. II. 487, zu welchem das Vārša gehört.
- 19) So auch TS. II, 5, 2, 4,
- <sup>2a</sup>) Die genaue Bedeutung von pante ist nicht ermittelt.
- <sup>21</sup>) RS. V. 2. 1, 2, 9, 10.
- <sup>22</sup>) Ob diese Verse ursprünglich wirklich auf die im Jaim. br. überlieferte Geschichte anspielten, darüber ist man uneinig. Hillebrandt, G.G.A. 1903, S. 210, Oldenberg, Rgvedanoten, bezweifeln den von Sieg gefundenen Zusammenhang.
- <sup>22</sup>) Vgl. Pañc. br. XIII. 3. 13; adhyardhedam ist ein Sāman, wenn das Nidhana lautet: it | idā. Danach ist das Nidhana des Viirša nach dem Jaim, gāna u | āmā.
- <sup>24</sup>) Das Vārša wird im Mādhy, payamāna des 5. Tages des (einen Teil vom Dvadašāha ausmachenden) Dašarātra gesungen, an welchem Tag das 1. Pṛṣṭhastotra auf den Mahanāmnīs (= Śakyarīs) gesungen wird.

#### 181. Die Sākamaśva-singweise.

tad v evācaksate sākamasvam iti; kaksīvān prinamedham aprochat  $^{1}$ ): ka iddha in na didīpā3i 1) priyamedheti; tad usya 2) nāmanuta; so 'bravīt: prajā 3) me tvā pratibravad ity; atha ha kakṣīvato nākulibhastrāsa 4) priyangutandulānām vādhikatānām vā pūrnā, tāsām ha sma samvatsare samvatsara ekaikām prāsyati 5); tāvad dhāsmā āyur dattam  $\bar{a}sa$ ; sa u  $^6$ ) ha nāvamah sākamasva  $\bar{a}jaj$   $\bar{n}e$  priyamedhāt; so 'kāmayato-: 'd ita iyām, gātum prativacanam vindeyeti7); sa etat sāmāpasyat; tad abhyagāvata; tatah prativacanam anasyat; sa kakṣīvantam abhyādravat; tam abravīd ādravantam dṛṣtvā 8): inām 8) me bhastrām 9) udake prāsyate-10), 'mam 10) aham 10) tam 10) pasyāmi yo mām pratyucyātipraksyatīty 11); atha hainam abhyavajagāma; sa hovāca: ya rcam karoti na sāma 12), sa 12) iddho 12) na 12) didīpe 12), 'tha ya ream ca sāma ca karoti, sa iddhah 13) san 13) didīpa 13); etat tvāham pratibravīmy etan me pitaitat pitāmaha etat prapitāmaha ity  $\bar{a}^{44}$ )  $ha^{44}$ ) priyamedhād ganayām  $a^{45}$ ) cakāra; tad etat tejo brahmavarcasam sāmai-; 'tena vai sa pūrvesām pitāmahānām pāpmānam apāhan; tejasvī brahmavarcasī bhavaty, apa pūrvesām pitāmahānām pāpmānam hate ya evam veda; yad u sākamaśvo 'paśyat, tasmāt sākamaśvam ity ākhyāyate. (III. 101)

Diese <sup>16</sup>) Singweise nennt man auch "die Sākamašva-singweise." Kakṣīvat fragte (einst) Priyamedha: "Wer ist es, der, entfacht, nicht leuchtet, Priyamedha?" Er verstand ihn (nl. den Sinn seiner Frage) nicht und sagte: "Meine Nachkommenschaft soll dir die Antwort geben." Nun hatte Kakṣīvat einen mit Fennichkörnern

oder Adhikatās 17) gefüllten Nākuli-schlauch 18). Von diesen pflegte er jedes Jahr eines fortzuwerfen: so lange 19) Lebensdauer war ihm beschieden. In dem Geschlechte des Priyamedha nun wurde in der neunten Generation von ihm abgerechnet der Sākamaśva geboren. Der begehrte: "Möchte ich hieraus (aus dieser Schwierigkeit) geraten: möchte ich eine Ausrettung, eine Antwort, finden." Er erschaute diese Singweise. Die sang er über (Kaksīvat?) ab. Darauf erschaute er die Antwort. Er lief auf Kaksīvat zu. Als dieser ihn auf sich zulaufen sah, sagte er: "Werft diesen Schlauch von mir ins Wasser: hier sehe ich denjenigen, der durch seine Antwort meine Frage überholen wird" 20). Da kam er (nl. Sākamaśva) zu ihm (Kaksīvat) und er sagte (als Antwort auf die an seinen Ahn gerichtete Frage): "Wer einen Vers anwendet, nicht eine (dazugehörige) Singweise, der ist es, der, entfacht, nicht leuchtet (d. h. glänzt und sich auszeichnet); wer aber einen Vers anwendet und die (dazugehörige) Singweise, der ist es, der, entfacht, leuchtet", das antworte ich dir, das mein Vater, das mein Grossvater, das mein Urgrossvater" und so (verfolgend) zählte er (seine Ahnen) bis auf Priyamedha auf. Diese Singweise ist Glanz und priesterliches Ansehen; durch sie hatte er die Schmach seiner Ahnen entfernt. Wer solches weiss, der wird glanzvoll und im Besitz priesterlichen Ansehens, und er entfernt die Schmach seiner Vorfahren. Weil aber Sākamaśva die Singweise erschaut hatte, darum heisst sie das Sākamaśva.

- 1) avrechat iddhayinnadadipayin die Hs. Wahrscheinlich ist der überlieferte Text unvollständig. Die Antwort weist auf eine Doppelfrage.
  - 2) asyā. -
  - <sup>a</sup>) prajāyām.
  - \*) nākulihastrāsa.
  - ) prasyati.
  - 6) ū.
  - 1) vişteyeti.
  - ") Der Hiat im Texte.
  - ) hastrā.
- <sup>10</sup>) prāsyata imaṃhanta.
- <sup>11</sup>) pratyuccătiprakșatīti.
- 12) sama iddho na didipe.
- 13) iddhasadidipe.,
- 14) āhā.
- 15) ganayam.
- 16) Das agneyam trinidhanam auf SV. I. 514.
- 17) Ein Wort von unbekannter Bedeutung (verdorben?). Dass es ein Fem. ist, geht aus tasam hervor.
  - 18) Was ist nākuli? Deutet es die Substanz oder den Umfang an?
  - 19) So gross die Auzahl der Körner, so viele Jahre hatte er zu leben.
- 20) Offenbar will er das nicht überleben.

### 182. Die Entstehung der Mahänämni-singweise.

devāsurā aspardhantu; te devāļ prajāpatim upādhāvams: tan nas chandah prayacchāyātayāma, yenāsurān abhibhavisyāma iti; sa tapo 'tapyala; sa tapas laptvātman simasimāyad avāpasyat 1); tat simānām 2) simātvam; tā abravīt: srjyadhram iti; keneti; yena kāmayadhva 3) iti; tāḥ sīmānam evordhvā udīryāsrjyanta; tad v evāsām simātvam; tā amimīta; tāsu trayam redam adhyādadhāt; tā evāyacchat; tāsv imāms trīm llokān abhyādadhāt; tā erāyacchat; so 'bravīn: mahad batāsām idam mānam abhūd iti; yad abravīn: mahad batāsām idam mānam abhūd iti, tan mahānāmnīnām mahāmānitram; mahāmānayo ha vai nāmaitās; tā mahānāmnaya iti paroksam ākhyāyante. — tā devebhyah prāyacchut; tābhir adya derā astuvata, śvo 'śaknuvams; tad yad adya stutvā śvo 'śaknuvams, tac chakvarīnām šakvarītvam; šaknoti yac chikṣate ya eram reda. — tā devā nodayacçhams; tāh prajāpataya era punah prāyacchams; tāh prajānatau samvatsaram uşitvāpākrāman; so 'bravīt: kathāpākramisteti; tā abruvann; aindrān ha no ghoṣān rettha; tān naḥ prayaccha, yair rayam ghoşinir asama, ghoşi sa brahmano 'sad yo 'sman vedeti; tābhya etān aindrān ghoṣān prāyacchad; yo'yner ghoṣo yo rathasya, tam asyai prāyacchad; yo vāyor ghoso yo vayasām, tam etasyai prāyacchad; yah parjanyasya ghoso yo dundubhes, tam amusyai 4) prāyacchad; ete ha vā āsām aindrā ghoṣās; tāḥ saṃvatsaram uṣitvāpaivākrāman; so 'bravīt: kathāpākramisteti; tā abruvann: aindrān ha no nikrilān vettha; tān na prayaccha, yair vayam krīlāma, krīlāt sa brāhmanah prajayā pasubhir yo 'smān vedeti; tābhya aindrān nikrīļān prāyacchad: indrā indrā indrā iti; ete ha vā āsām aindrā, nikrīlās; tāh samvatsaram uşitvāpaivākrāman; so 'bravīt: kathāpākramişteti; tā abruvan: rūpāni ha no vettha; tāni nah prayaccha, yair vayam rūpinīr asāma, rūpī sa brāhmano 'sad yo 'smān vedeti; tābhyo rūpāni prayacchad; yat prāvrsi nihatarajaskāyai prathamam samjāyamānāyā asyai rūpam bharati, tad asyai prāyacchad; yad v eva prāvrsi nihaturajaskasyāntariksasya rūpam bhavati, tad etasyai 5) prāyacchad; atha 6) yad āgrahāyaņe 'pete meghe 'pete nīhāre 'muşyai rūpam bhavati, tad amuşyai prāyacchad; etāni ha vā āsām rūpāņi; tāh samvatsaram uşitvāpaivākrāman; so 'bravīt: kathāpākramisteti; tā abruvan: nāmāni ha no vettha; tāni nah prayaccha, yair vayam nāminīr asāma, nāmī sa brāhmaņo 'sad yo 'smān vedeti; tābhyo nāmāni prāyacchad; bhūs tvam asītīmām abravīd, bhuvas tvam asīty etām, svas tvam asīty amūm 7); etāni ha vā āsām nāmāni; tāh samvatsaram usitvānaivākrāman; so 'bravīt: kathāpākramisteti; tū abruvan: vatsān ha no vettha; tān naḥ prayaccha, yair vayam vatsinīr asāma, vatsī

sa brāhmaņo 'sad yo 'smān vedeti; tābhyo vatsān prāyacchad; agnim evāsyai prāyacchad, vāyum antariksāyādityam amusyā; ete ha vā āsām vatsās; tāh samvatsaram usitvāpaivākrāman; so 'bravīt: kathāpākramisteti; tā abruvann: rsabhān ha no vettha; tān nah prayaccha. yair vayam rşabhinīr asāma-, rşabhī sa brāhmano 'sad yo no vedeti; tābhya rṣabhān prāyacchad etān athakārān; ete ha vā ลิรฉิท rṣabhās; tāh samvatsaram usitvāpaivākrāman; so 'bravīt: kathāpākramisteti; tā abruvann: ekam ha no rūpam vettha; tan nah prayaccha, yena vayam rūpinīr asāma, rūpī sa brāhmano 'sad yo 'smān vedeti; tābhya etad ekam rūnam prāyacchad ūna ity; etad vā āsūm ekam rūnam yad āpas; tāh samvatsaram usitvāpaivākrāman; so 'bravīt: kathāpākramisteti; tā abruvann: ekam ha no nāma vettha; tan nah prayaccha, yena vayam nāminīr asāma, nāmī sa brāhmano 'sad yo 'smān vedeti; tābhya etad ekam nāma prāyacchad indrā ity; etad dha vā āsām ekam nāma yad indrās; tāh samvatsaram usitvāpaivākrāman; so 'bravīt: kathāpākramisteti; tā abruvams: trptīr ha no vettha; tā nah prayaccha, yābhir vayam trpyāma, trpyāt sa brāhmanah prajayā pasubhir yo 'smān vedeti; tābhya etās trptīh prāyacchad etān īkārān; ete ha vā āsām trptayas; tāh samvatsaram uşitvāpaivākrāman; so 'bravīt: kathāpākramisteti; tā abruvan: āvapanān 8) ha no vettha, palyān ha no vettha, gosthān ha no vettha; tān nah prayaccha, yair vayam āvapanavatīh 9) palyavatīr go (sthinīr asāmā-, "vapanavān palyavan 10) go) sthī sa brāhmano sad no smān vedeti; tābhyo vācam prāyacchad; vācam vāvedam sarvam nātiricyata; evā hy evā ity esām 11) vāg, evā hy agnā iti gavyāh paśava, evā hīndrā ity aśvyāh 12) paśava; evāhi pūsann ity ajāvikam evaitad; evā hi devā iti parigrāha evaisah. (III. 104—109)

Die Götter und die Asuras lagen im Kampfe. Da wendeten sich die Götter an Prajāpati: "Übergib uns den heiligen Text, den unverbrauchten, durch welchen wir die Asuras besiegen werden." Er trieb Askese; nachdem er Askese getrieben, erschaute er in sich selbst etwas rasselndes (simasimāyat). Daher der Name der Simās <sup>13</sup>). Er sagte zu diesen: "Ihr sollt (aus mir) entlassen werden." "Auf welchem Wege?" "Auf welchem ihr wünschet." Darauf erhoben sie sich zu seinem Scheitel (sīman) <sup>14</sup>) und kamen ins Dasein (oder: "wurden entlassen, wurden erschaffen"). Auch darauf beruht der Name Simā. Diese richtete er zu: er stellte den dreiteiligen Veda in sie hinein. Darauf dehnte er sie aus und stellte diese drei Räume in sie hinein. Darauf dehnte er sie aus. Da sprach er: "Gross fürwahr ist jetzt ihr Maass geworden." Weil er gesagt hatte: "Gross (mahad) ist ihr Maass (māna) geworden," darum heissen die Maḥānāmmīs: "Mahāmānīs. Sie sollten eigentlich Mahāmānīs heissen,

man nennt sie aber in versteckter Weise Mahānāmnīs Diese übergab er den Göttern. Mit diesen lobten die Götter am selben Tage: am folgenden Morgen vermochten sie (was sie versuchten). Weil sie, nachdem sie am selben Tage damit gelobt hatten, am folgenden Tag mächtig wurden (aśaknuvan), daher der Name Śakvarī. Wer solches weiss, der vermag was er versucht. Die Götter konnten sie aber nicht aufheben und gaben sie dem Prajapati zurück. Als sie ein Jahr bei ihm geweilt hatten, gingen sie fort. Er sagte: "Wie kommt es, dass ihr fortgegangen seid?" Sie sagten: "Du kennst für uns die Indra-geräusche; übergib sie uns, damit wir durch sie geräuschvoll werden und auch der Brahmane, der uns kennt. geräuschvoll werden möge." Er übergab ihnen die Indra-geräusche: das Geräusch des Feuers, des Wagens, übergab er dieser (d. h. der ersten Mahānāmnī, die der Erde gleichgestellt wird); das Geräusch des Windes, der Vögel, gab er dieser (nl. der zweiten, die dem Luftraum gleichgestellt wird); das Geräusch des Parjanya, der Pauke, jener (nl. der dritten, die dem Himmel gleichgestellt wird). Diese sind deren Indra-geräusche.... Als sie ein Jahr bei ihm geweilt hatten, gingen sie wieder fort. Er sagte: "Wie kommt es, dass ihr fortgegangen seid?" Sie sagten: "Du kennst für uns die Gestalten; übergib sie uns, damit wir durch sie (schön)gestaltet werden und auch der Brahmane, der uns kennt, (schön)gestaltet werden möge." Er übergab ihnen die Gestalten: die Gestalt der Erde, wenn sie in der Regenzeit zuerst sich staubfrei zeigt, übergab er dieser (der ersten Mahanamni); die Gestalt des Luftraums, wenn er in der Regenzeit staubfrei ist, übergab er dieser (der zweiten); die Gestalt aber des Himmels, wenn im Agrahavana-monate Wolke und Nebel weggezogen sind, übergab er jener (der dritten Mahānāmnī) 14).

Vgl. Panc. br. XIII. 4. 1.

- 1) I. vielleicht ivito.
- 2) Hier und im Verfolg die IIs. immer simo.
- 3) °dhvam.
- ") amuşmai.
- b) etat.
- °) yathā.
- i) amum.
- \*) āvapanā. Das Wort ist nicht ganz sicher.
- <sup>9</sup>) ? apavanavatīli.
- 10) Das Eingeklammerte von mir ergänzt.
- 11) l. āsām?
- 11) asyāh.
- "" Vgl. Ait. br. V. 7. 4: 'tā ūrdhvāḥ sīmno 'bhyasrjata.
- <sup>15</sup>) Das übrige lasse ich unübersetzt. Die atha-laute, die i-laute und das wiederholte indrü sind alle Stobhas der Mahanāmuïs.

# 183. Die verschiedenen Namen der Mahānāmnī-verse.

tāni sarvāṇi chandāṃsi saṃbhṛtya tair indro vṛtram ahan; yan mahāntam ahaṃs, tasmān mahānāmnayo; yad aśaknot, tasmāc chakraryo; yan maṭviyam¹) akarot¹), tasmān maṭvīr²); yat sīmānam abhinat, tasmāt simā³); atho haināḥ sīmata⁴) eva sasṛje; sima iti vai śreṣṭham ācakṣate; simaḥ śreṣṭhaḥ svānāṃ bhavati ya evaṃ veda. — tā ha vā etā indrā eva nāme-; 'ndro vai yatra mahānāmnīṣu mithunatram acchata, tā enam abruvan: sa vai naḥ⁵) prayaccheti; kim iti; yat ta etan nāmeti; tābhyas tat prāyacchat; tasmād etā indrā nāmai-; 'tad dha vā āsāṃ priyaṃ guhyaṃ nāma yad indrāḥ; sa yo hāsām etad vidvān pariharata, āyāmuka⁶) enaṃ priyo⁷) bhavati, paśyate priyam. (III. 111)

Alle diese heiligen Texte zusammennehmend erschlug Indra den Vṛtra; weil er einen Grossen erschlagen hatte, deshalb heissen sie die Mahānāmnīs; weil er es vermocht hatte, deshalb Śakvarīs; weil er matviya 8) gemacht (d. h. gerufen) hatte, deshalb Matvīs 8); weil er den Scheitel (des Vṛtra damit) gespaltet hatte, deshalb Simās; aber auch weil er (nl. Pṛajāpati) sie aus seinem Scheitel entiassen hatte 9). "Scheitel" fürwahr nennt man den Vorzüglichsten 10). Der Scheitel, der Vorzüglichste der Seinigen wird, wer solches weiss. Sie tragen auch den Namen: "die Indras" 11). Als Indra eine Paarung mit den Mahānāmnīs wünschte, sagten sie zu ihm: "So gib du uns..." "Was?" "Deinen Namen." Diesen gab er ihnen. Deshalb tragen sie den Namen: die Indras. "Die Indras", das ist ihr geheimer Name. Wer dieses wissend deren (Namen) verwechselt, zu ihm kommt der Freund, der erschaut den Freund.

Vgl. Panc. br. XIII. 4. 1.

- 1) maviyamakaretviyamakarenut.
- 2) martir.
- 3) simil.
- ") simuta.
- 5) rah.
- <sup>6</sup>) ágstramakam,
- priyā.
- ") matriya ist wahrscheinlich Interjektion; vgl. Pañe. br. 1. e.: mahnyām akarot. Der Name lautet nach dem Ārṣeya br. der Kauthumas mahnyāḥ (mit n, nicht n), nach dem der Jaiminiyas und dem Gāna: matrīr.
  - <sup>9</sup>) Vgl. oben, n°. 182.
- <sup>10</sup>) Diese Stelle wird von Sayana zu RS, VIII. 4. 1 als dem Vajasaneyaka angehörig zitiert.
  - 11) Diese Bezeichnung der Mahānāmnīs war bis jetzt unbekanut.

184. Wo das Wasser auszugiessen ist, das man während des Absingens der Mahānāmnīs in der Nähe gestellt hat.

ana unanidhāya stuvanti: sāmnah sarvatrāvai-: 'tad vai mahānā-าแกเกลิก sarvam rupam yad apas; ta udinganeyu; rupasamrddhatanai; tad āhuh: kvemā ninaved iti: tāsām csā mīmāmsā: vasatīvarīsv avanīya somam abhisutya gaccheyur iti; mathitam eva ha tr esām bhavati yātayāmnyam 1); ลงลีtayāmหรัก ayātayāmnīsv avanayantu; atho ālus: trtīyasavanīyān evābhih purodāšān upasrjevur iti; yajamāno vai purodāso, 'nnam āpo; 'nnenaivam elad yajamānam samanaktī-; "śvaro ha tu yajamānam uttaravayase svah pāmā vettoh; kandūvitā 2) ira hi bhavanty; atho āhus: cātvāla era ninayed iti; yonir vai yajūasya cātvālo, reta āpo, yonyām evaitad retah pratisthāpayanty; anusthyāsya 3) retah siktam prajāyate ya evam veda; tad āhur: vihrtā agnayo bhavanti, vāstu parisusyate, garbhā anusosukāh syur, yac cātvāle ninayed; āstāve ninayed ity; esa ha vā udgātus ca yajamānasya ca dhisnyo yad astava; ayatanam astava; ayatana eva tad elān kāmān pralisthāpayanti; tāsām atra yāvatkāmam ninīyāthāntahparidhi ninayet; tathā haisām tā hutāś 4) cāhutāś ca 4) bhavanti. (III. 115, 116)

Man singt (das Stotra auf den Mahanamni-versen) ab, nachdem man Wasser in der Nähe hingestellt hat 5): um das Sāman ganz zu machen. Das Wasser ist ja die ganze Manifestation der Mahānāmnīs. Dieses Wasser schüttle man 6): um die Manisestation vollständig darzustellen. Darüber sagt man: "An welcher Stelle soll man es (nach Beendigung des Stotra) ausgiessen?" Über dieses (Wasser) gibt es die folgende Erörterung. "Man soll es zum "übernächtigen" Wasser 7) hinzugiessen, dann den Soma keltern und seines Weges gehen." Sie (die Teilnehmer) haben (dadurch) aber eine Aufreibung zustande gebracht, ein schon verbrauchtes 8); man giesst es zu noch nicht gebrauchtem Wasser hinzu 8). Man sagt aber auch: "Man soll das Mehl der Opferkuchen des Nachmittagdienstes 9) damit zerlassen." Der Opferkuchen ist der Yajamana, das Wasser ist Nahrung; dadurch versieht (eig. "besalbt") man den Yajamāna reichlich mit Nahrung. Der Yajamāna läuft dann aber, wenn er sich in höherem Alter befindet, die Gefahr, am folgenden Tage die Krätze zu bekommen, denn es (d. h. das Wasser) ist, so zu sagen, gekratzt 10). Man sagt auch: "Er soll es auf den Cātvāla ausgiessen" 11). Der Cātvāla ist ja die Geburtsstätte (die Vulva) des Opfers, das Wasser ist der männliche Samen; dadurch bringt man den Samen in die Vulva (yoni); wer solches

weiss, dessen (in die Vulva) ausgegossener Samen wird sofort zu einer Geburt. Man sagt aber auch: "Die Feuer sind zu den verschiedenen Herden hingebracht worden, die Stätte (des Opfers) wird (dadurch) ausgedörrt, die neu konzipierten Lebensfrüchte würden hinterher ausdörren, wenn man es auf den Cātvāla ausgösse; (darum) soll er es auf den Āstāva <sup>12</sup>) ausgiessen." Der Āstāva ist ja die feste Stätte des Udgātrs und des Yajamāna, der Āstava ist eine feste Stätte: in einer festen Stelle gründet er dadurch diese Wünsche. Nachdem er von diesem (Wasser) einen Teil, so viel er wünscht, hier (nl. auf den Āstāva) ausgegossen hat, giesse er den Rest innerhalb der Umlege-hölzer aus; so hat man es (das Wasser) dargeopfert aber (zugleicherzeit) auch nicht dargeopfert.

Vgl. Panc. br. XIII. 4. 8, Drāhy. IX. 1. 4, 6; Baudh. XVI. 4: 250. 1.

- 1) Unsicher: yātayāmnayam die Hs.
- 2) kandūyatā.
- \*) anusjāsya.
- \*) Die Hs. bloss hutās ca.
- 5) Vgl. oben, n°. 37.
- \*) Um den apāņi ghoṣa darzustellen, vgl. nº. 37 und Panc. br. VII. 8. 12.
- ') Vgl. CH. § 108 (es dient auch zur Begiessung des zu kelternden Soma).
- \*) Der Sinn dieser Worte ist mir nicht klar.
- ") UH. § 199 s. f.
- Wie ist dies zu verstehen?
- 11) D. h. wohl: nach Beendigung des Opfers.
- 12) Die Stätte, wo der Bahispavamāna gesungen wird (CH. § 134. d).

# 185. Der Ursprung des Namens Pretha(-stotra).

asurāṇāṃ ha vā agra ime lokā āsur; upajīvina 1) iva hi devā āsus tapa era śraddhām anvāyaltās; te 'reantaḥ śrāmyantas tejo balam indriyaṃ vīryam ātmāsv adadhata; tad eṣām asurāṇām āditsanta 2); tad āditsyamānam 3) apsu prāvešayan, ned idam asurā vindāntā iti; lasmād idam apy etarhy amitreṣv āyatsu vittam àpagūhanti, ned idam amitrā vindāntā iti; tad apaiva devebhyo 'krāman, nāsurān prāpnot; te devā etaṃ saṃvatsaram aśramam apaśyaṃs; tenainad abhyāśrāmyaṃs; tad ūrdhvam aśrayata; tad divi spṛṣṭam atiṣṭhad; yad divi spṛṣṭam atiṣṭhal, tat spṛṣṭānāṃ spṛṣṭatvaṃ; spṛṣṭā ha vai nāmaitāni, tāni pṛṣṭhānīti parokṣam ākhyāyante; sarvān kamān spṛśati ya evaṃ veda; sa yatkāmaḥ 4) saṃvatsaraṃ śrāmyed, ava haivainaṃ duydhe; saṃvatsaraparimito hy evaiṣa yajñaḥ. (III. 117)

Den Asuras gehörten zu Anfang diese Räume; denn die Götter lebten, so zu sagen, nur von ihnen (d. h. waren von ihnen abhängig), indem sie um Askese und gläubige Gesinnung bemüht waren.

Durch Gottesverehrung und Bemühung mit heiligem Werke eigneten sie sich Ansehen, Kraft, Mut und Stärke an. Dies 5) wollten die Asuras ihnen nehmen. Als es Gefahr lief, ihnen genommen zu werden, brachten sie es ins Wasser hinein: "damit die Asuras es nicht in ihre Gewalt bekommen." Darum verbirgt man auch jetzt, wenn Feinde herannahen, seine Habe: "damit die Feinde sie nicht in ihre Gewalt bekommen." Während es so von den Göttern wegging, erreichte es auch nicht die Asuras. Da sahen die Götter, dass das Jahr ohne Bemühung mit heiligem Werke war 6). Vermittelst dieses (Jahres) versahen sie es (nl. ihre ins Wasser versteckte Kraft) mit dem heiligen Werke 7). Das hob sich empor und wurde am Himmel anhaftend. Weil es am Himmel anhaftend (sprsta) geworden war, daher haben die Sprstas ihren Namen 8). Eigentlich heissen sie ia Sprsta, man nennt sie aber in versteckter Weise: Prsthas. Mit allen Wünschen "behaftet" wird, wer solches weiss. Mit welchem Wunsche immer er das Jahr in heiligem Werke verbringt, diesen Wunsch melkt er sich daraus, Denn das Opfer ist durch das Jahr begrenzt.

- 1) upajīvana.
- 2) āditsantas.
- 3) āditsamānam.
- 4) yalkamasyat.
- 5) Wohl das Tapas.
- 6) Weil das Tapas fehlte?
- 7) Nicht deutlich!
- ") Vgl. Kaus. br. XXIV. 8. s. f.; prşthair vai devāh svargam lokam asprkşan.... svargasya lokasya sprştyai.

### 186. Die Geschichte des Cyavana.

tāsu 1) cyāvanam; cyavano vai bhārgavo vāstupasya brāhmaṇam aret; sa pulrān abravīd: vāstupasya vai brāhmaṇam veda; tam mā vāstau nidhāya 2) prayāteti; te 'bruvan: na śakṣyāma, ākrośanavauto bhaviṣyāmaḥ; pitaram ahāsiṣur iti naḥ 3) pekṣyantīti 3); neti hovāca, tena vai yūyam vaśiyāṃso bhaviṣyatha, teno eva mama punaryuvatāyā āśā; hitvaiva prayāteti tān ajñāpayat; tam sarasvatyai śaiśave nidhāya 2) prāyan; so 'kāmayata vāstau hīnaḥ: punaryuvā syām, kumārīm jāyām vindeya, sahasreṇa yajeyeti; sa etat sāmāpaśyat; tenāstula; tam tuṣṭuvāṃsaṃ śaryāto mānavo grāmeṇādhyavāṇyat; tam kumārā gopālā avipālā 4) mṛdā śakṛtpiṇḍair āsapāṃsubhir 5) adihan; so 'saṃjñām śāryātyebhyo 6) 'karot; tan na mātā putram ajānān na putro mātaraṃ 1); so 'bravīc charyāto mānavaḥ: kim 8) ihābhitaḥ kiṃ cid adrāṣṭa, yata idaṃ ittham abhūd iti; tasmai hocur: na nu tato 'nyat: sthavira evāyaṃ niṣṭhāvaḥ 9) śete; tam adya kumārā

gopālā avipālā mrdā sakrtpindair āsapāmsubhir 5) adhiksams 10); tata idam ittham abhūd iti: sa hovāca: cyavano vai sa bhūrgavo 'bhūt; sa vāstupasya brāhmanam veda; tam nūnam putrā vāstau hitvā prāyāsisur iti; sa hainam 11) ādrutyābravīd: rse, namas te 'stu; śāryātyebhyo bhagavo 12) mrdety: atha ha sukanyā śāryātyā kalyāny āsa; sa hovāca: sa vai me sukanyām dehīti; neti 13) hovācā-, 'nyad dhanam brūsveti; neti hovāca, vāstupasya vai brāhmanam veda; tām ma ihopanidhāya sāyam evādya grāmeņa yātād iti; te 14) vai 11) mantrayitva pratibravameti; te hocur mantrayitvai-: 'kam vai dve trini param anayā dhanāni labhemahy, athainayeha sarvam eva lapsyāmahe; hantāsmā imām dadāmeti; tām hāsmai dadus; tām hocuh: kumāri, sthaviro vā ayam nisthāvo nālam anusaranāya; yadaiva vayam yunajamaha, athanvadhavatad iti; sa heyam yuktam gramam anusarisyanty 15) anūttasthau 15); sa hovācā-: 'he paridhāva sakhāyan jīvahāyinam 10) iti; sā yadīti 17); krsnasarpa u haivainām pratyuttasthau: sā ha tad eva nirvidyopaviveśā-18); 'tha 18) hāśvinau 18) darrihominau bhisajyantāv idam ceratur anapisomau; tau 19) hainām 19) ctwocatuh 19): kumāri, sthaviro vā ayam asarvo nālam patitvanāyā-, "rayor jāyaidhīti; neti hovāca, yasmā eva mā pitādāt, tasya jāyā bharisyāmīti; tad dhāyam ajughosā-; 'tha haitau 2') preyatuh; sa hovāca: kumūri, ko nv eşa ghoso 'bhūd iti; purusau memāv upūgūtām vat kalvānatamam rūpānām tena rūpeneti; tau trā kim avocatām ili; kumūri, sthaviro vā ayam asarvo nālam patitvanāyā-, "vayor iāyaidhīti; sā tvam kim avoca iti; nety aham avocam, yasmā eva mā pitādāt, tasya jāyā bhavisnāmīti; tad dhāsya priyam āsa; sa hovācā-: 'svinau vai tau darvihominau bhisajyantār idam carato 'napisominau; tau traitad evagatya śro raktarau; tau tram brūtād: yuvam ra asarrau stho, yau devau santār asomapau sthah; sarvo vai mama patir yah somapa iti; tau vai tvā vaktārau: kas tasyeśe yad āvam apisomau syāvety; ayam mama patir ili brūtāt; teno era me punaryuvatāyā āśeti; tau hainām śvo bhūta etyaitad evocatuh; sā hovāca: yuram vā asarvau stho, yau devau santāv asomapau sthah; sarvo rai mama patir yah somana iti; tau hovatuh 21): kas tasyese yad āvam apisomau syāvety; ayam mama patir iti hovāca; tam hocatur 21): rse, 'pisomau nau bhagavah kurv iti; tatheti horāca; tau vai nu mām yuram punaryuvānam kurutam iti; tam ha sarasvatyai saisavam abhyavacakrşatuh 22); sa hovāca: kumāri, sarve vai sadršā udesyāmo, 'nena mā laksmakena jānītād iti; te ha sarra eva sadršā udeyur yat kalyāņatamam rūpānām tena rūpeņa; tam heyam jūātvāvabibhede 23): 'yam 23) mama patir iti; tam hocatur: rze, 'kurvācam 24) tava tam kāmam yas tara kāmo 'bhūt; punaryuvābhūr; āvām ca tathānusādhi, yad äram apisomau syäveti; sa hovāca: devā vā ete kuruksetre

pasirșņā yajnena yajamānā āsate; te tam kāmam nāpnuvanti yo yajñe kāmas; tad yajñasya śiro 'cchidyata: tad yad dadhyann ātharraņo 'nvapasyat, tam tat prechatam: sa vām tad anuvaksuati: tato 'pisomau bhavisyatha iti; tad yat tad yajñasya siro 'cchidyaleti, so 'sāv ādityah, sa u eva mavargyas; tau ha dadhyañcam ātharvanam ājagmatus; tam hocatur: vsa, upa tvāyāveli; kasmai kāmāyety; etad yajñasya śiro 'nuvaksyāvaha iti; neti hovāce-, 'ndro vai tad apy apaśyat; sa mābravīd: yadi vā idam anyasmai brūyāh, śiras te chindyām iti; tasmād bibhemīti; sa vai nāv anenāsvasya sirsnānubrūhīti; tatheti hovāca; sa vai nu vām samvadamānau pasyānīti; tau hemau svam širo nidhāyedam ašvasya širah pratisamdhāya tena 25) ha 25) sma samvadamānāv āsāle sāma gāyamānār ream yajur abhivyāharantau; tābhyām ha śraddhāya tenāśvasya šīrsnānūvāca; lad indro 'nvabudhyata: pra 23) hābhyām 20) avocad iti; tasyānudrutya śirah pracchinad idam aścaśtrzam; atha yad asya svam śira asīt, tad imau manīsinau pratisamadhattām; tau ha devān ājaumatur ana-ร์เรงกิน yajnena yajamanams; tan hocatur: apasirena vai yajnena yaiamānā ādhve; te tam kāmam nāpnutha yo yajne kāma iti; kas tad yajñasya śiro vedety; āvam iti; tad vai pratisamdhattam iti; tābhyām vai nau graham grhnīteti; tābhyām etam āśvinam graham 27) agṛhṇaṃs 47); tāv abruvan: yuvam evādhvaryū sthas, tau tat prajānantāv etad yajnasya pratisamdhāsyatha iti; tatheti; tāv adhvaryū āstām; tat tāv apisomāv abhavatam; atha ha cyavano bhārgavah punaryuvā bhūtvāgacchac charyātam mānavam; tam prācyām sthalyām ayājayat; tad asmai sahasram adadāt; tenāyajatai-; 'tad vai cyavano bhārgava etena sāmnā stutvā punaryuvābhavat, kumārīm jāyām avindata, sahasrenāyajatai-; 'te vā etasmin sāman kāmā, etān eva kāmān avarunddhe; yatkāma evaitena sāmnā stute, sam asmai sa kāma rdhyate: 'tho ha smaitenaiva sāmnā cyavano bhārgavo yad yad asanam cakame, tat tad dha sma sarasvatyai saisavad udacati; tad v annādyasyāvaruddhih sāmā-; 'vānnādyam runddhe, 'nnādah śresthah svānām bhavati ya evam veda; yad u cyavano bhārgavo 'paśyat, tusmāc cyāvanam ity ākhyāvate. (III. 120—128)

Auf diesen (Versen) <sup>28</sup>) (wird) das Cyāvana (gesungen). Cyavana, der Nachkomme des Bhṛgu, wusste das Brāhmaṇa des Vāstupa <sup>29</sup>). Er sagte (einst) zu seinen Söhnen: "Ich weiss das Brāhmaṇa des Vāstupa; so sollt ihr mich auf die verlassene Opferstätte hinlegen und fortgehen." Sie sagten: "Wir werden es nicht vermögen, wir werden uns Beschimpfung zuziehen; meinend, dass wir unseren Vater verlassen haben, wird man nach uns werfen." "Nein", sagte er, "ihr werdet dadurch besser dran werden, ich aber habe die Erwartung, dadurch wieder jung zu werden; lasset mich zurück

und gehet fort", so befahl er ihnen. Nachdem sie ihn nun auf den Śaiśava 30) der Sarasvatī hingelegt hatten, gingen sie fort. Zurückgelassen auf verlassener Opferstätte sprach er den Wunsch aus: "Möchte ich wieder jung werden, möchte ich ein Mädchen als Gattin bekommen, möchte ich mit tausend (Stück Kühen) opfern." Er erschaute diese Singweise. Damit lobte er. Als er gelobt hatte, siedelte Sarvata, der Nachkomme des Manu, sich mit seiner Schaar in seiner Nähe an. Ihn beschmierten die Knaben: die Kuh-und Schafhirten, mit Lehm, Mistklumpen, Asche und Staub. Da verursachte er Zwietracht unter den Nachkommen des Śaryāta: da wollte die Mutter nichts vom Sohne, der Sohn nichts von der Mutter wissen. Nun sagte Sarvata, der Nachkomme des Manu: "Nun, habt ihr hier in der Nähe etwas erblickt, infolgedessen dieses sich so ereignet hat?" Sie antworteten ihm: "Nichts anderes als dieses: es liegt hier ein alter abgelebter Mann: diesen haben die Knaben: die Kuh- und Schafhirten, mit Lehm, Mistklumpen, Asche und Staub beschmiert; infolgedessen hat sich dieses so ereignet." Da sagte er: "Das ist Cyavana, der Nachkomme des Bhrgu, gewesen; der weiss das Brāhmaṇa des Vāstupa; den haben gewiss seine Söhne auf der verlassenen Opferstätte zurückgelassen." Da lief er auf ihn zu und sagte: "Seher, ich begrüsse dich chrerbietig. Verzeihe, Erhabener, den Nachkommen des Śaryāta." Nun hatte Śaryāta eine schöne Tochter, Sukanyā mit Namen. Er (Cyavana) sagte: "So gib mir Sukanyā." "Nein", erwiderte er, "neune einen anderen Wertgegenstand." "Nein," sagte er, "ich weiss das Brahmana des Vastupa; sie sollst du mir hierher bringen und heute abend noch mit deiner Schaar fortgehen." "So wollen wir uns die Sache überlegen und dir antworten" (entgegnete Saryāta). Nachdem sie nun geratschlagt hatten, sagten sie (nl. Saryāta mit den seinigen zu einander): "Einen Wertgegenstand oder zwei, höchstens drei könnten wir durch diese (Sukanya) erwerben 81), bei dieser Gelegenheit 32) aber werden wir durch sie alles erwerben. Wohlan, wir wollen sie ihm geben." Sie gaben ihm die (Jungfrau). Sie sagten (aber zuvor) zu ihr: "Mädchen, dieser alte abgelebte Mann ist nicht imstande, hinter uns her zu kommen; in dem Augenblick, in dem wir aufbrechen werden, sollst du hinter uns her laufen." Als nun die Schaar aufgebrochen war, stand sie auf mit der Absicht, ihr nachzulaufen. Da sagte er (nl. Cyavana): "O Schlange, komm deinem... Freund zu Hilfe!"... Da erhob sich vor ihr eine schwarze Cobra. Da verzagte 33) sie und setzte sich wiederum nieder. — Nun gingen die Asvins, Heilungen zustande bringend, auf der Erde herum, die (nur)

am Darvi-opfer, nicht am Soma-opfer Anteil hatten. Sie kamen zu ihr und sagten: "Mädchen, dieser alte gebrechliche Mann taugt nicht zum Gatten; sei unsere Gattin." "Nein," erwiderte sie, "wem mich mein Vater gegeben hat, dessen Gattin werde ich sein." Das hatte dieser (nl. Cyavana) gehört und, als sie fortgegangen waren, sprach er: "Mädchen, was habe ich dort reden gehört?" "Dort sind zwei Männer zu mir gekommen von der allerschönsten Gestalt." "Was haben die dir gesagt?" "Mädchen, dieser alte gebrechliche Mann taugt nicht zum Gatten; sei unsere Gattin." Und was hast du gesagt?" "Nein," habe ich geantwortet, "wem mich mein Vater gegeben hat, dessen Gattin werde ich sein." Das gefiel ihm, und er sagte: "Es sind die Asvins, die. Heilungen zustandebringend, auf der Erde herumgehen, die (nur) am Darvi-opfer, nicht am Soma-opfer Anteil haben. Sie werden morgen wiederkommen und dir dasselbe sagen. Dann sollst du sagen: "Ihr seid gebrechlich, weil ihr, obgleich Götter, nicht den Soma-trank bekommt. Mein Gatte aber ist ein ganzer Mann, da er den Soma-trank bekommt." Dann werden sie sagen: "Wer hat es in seiner Macht, dass wir Anteil an dem Soma erlangen könnten?" "Dieser mein Gatte," sollst du sagen; ich aber habe die Erwartung, dadurch wieder jung zu werden." Am folgenden Morgen kamen die beiden zu ihr und sagten dasselbe. Sie antwortete: "Ihr seid gebrechlich, weil ihr, obgleich Götter, nicht den Soma-trank bekommt. Mein Gatte aber ist ein ganzer Mann, da er den Somatrank bekommt." Da sagten sie: "Wer hat es in seiner Macht, dass wir Anteil am Soma erlangen könnten?", Dieser mein Gatte." Da sagten sie zu ihm: "Seher, mache, Ehrwürdiger, dass wir an dem Soma Anteil bekommen." "Gut," sagte er, "aber ihr sollt mich wieder jung machen." 'Die Asvins zogen ihn nun zum Śaisava der Sarasyatī hinab. Er aber sagte (zuvor zu Sukanyā): "Mädchen, wir werden alle drei ähnlich aussehend aus dem Wasser herauskommen; durch dieses Zeichen sollst du mich erkennen." Sie kamen alle ähnlich aussehend herauf, mit der allerschönsten Gestalt. Sie aber schied ihn aus, nachdem sie ihn erkannt hatte, (denkend): "der ist mein Gatte." Da sagten die Asvins zu ihm: "Seher, wir haben deinen Wunsch erfüllt: du bist wieder jung geworden. Belehre uns nun so, dass wir Anteil an dem Soma bekommen." Er sagte: "Die Götter sind dort im Kuru-lande mit einem kopflosen Opfer beschäftigt. Die erreichen nicht, was sie durch das Opfer zu erreichen wünschen. Es wurde (nämlich) des Opfers Kopf abgetrennt. So sollt ihr Dadhyanc, den Nachkommen des Atharvan, fragen (euch mitzuteilen), was er erschaut hat: der wird es euch lehren,

dann werdet ihr Anteil an dem Soma bekommen." Der Kopf des Opfers nun, welcher abgetrennt war, das ist die Sonne, aber auch der Pravargya. Die Asvins begaben sich nun zu Dadhyañe, dem Nachkommen des Atharvan, und sagten zu ihm: "Seher, wir wollen deine Schüler sein." "Zur Erfüllung welches Wunsches?" "Wir wollen diesen Kopf des Opfers erlernen." "(Das geht) nicht," sagte er, "Indra hat ihn auch erschaut; der sagte zu mir: "Wenn du einem anderen diesen mitteilen würdest, so würde ich dein Haupt abschlagen," davor fürchte ich mich." "So teile ihn uns vermittelst dieses Pferdekopfes mit." "Gut," sagte 'er, "aber ich will euch beide (zuvor mit diesem Pferdekopfe) zusammenreden sehen." Darauf legten sie 34) ihr eignes Haupt zur Seite, setzten sich den Pferdekopf auf und sassen da mit einander redend: ein Sāman absingend, eine Strophe, eine Formel hersagend 35). Da fasste er Zutrauen und belehrte sie mit diesem Pferdekopfe. Da vernahm aber Indra: "Er hat (es) ihnen mitgeteilt." Er eilte herbei und schlug ihm (dem Dadhyane) das Haupt ab: jenen Pferdekopf. Aber die kundigen (Asvins) setzen ihm sein eignes Haupt auf. Darauf begaben sie sich zu den Göttern, die mit dem kopflosen Opfer beschäftigt waren. Sie (die Asvins) sagten zu ihnen: "Mit einem kopflosen Opfer seid ihr beschäftigt; so erreicht ihr nicht, was ihr durch das Opfer zu erreichen wünscht." "Wer weiss diesen Kopf des Opfers?" "Wir." "So setzet ihn drauf." "Schöpfet uns dann einen Schoppen." Da schöpften sie für die beiden den Asvinschoppen. Nun sagten sie zu den (Asvins): "Ihr beiden sollt die Adhvaryus des Opfers sein und dann werdet ihr diesen Kopf des Opfers, den ihr ja kennt, drauf setzen." "Gut." Sie traten nun als die beiden Adhvaryus auf und bekamen so einen Anteil an dem Soma. - Cyavana, der Nachkomme des Bhrgu, aber, der wieder jung geworden war, begab sich zu Saryāta, dem Nachkommen des Manu; für ihn verrichtete er das Opfer auf dem höchsten Terrain 36); da gab er (Śaryāta) ihm tausend Kühe; diese opferte er dar. So wurde Cyavana, nachdem er mit dieser Singweise gelobt hatte, wieder jung, er bekam ein Mädchen als Gattin und opferte tausend (Kühe) dar. Dies sind die Wünsche, deren Erfüllung in dieser Singweise gelegen ist, die Wünsche sieht er erfüllt. Mit welchem Wunsch er mit dieser Singweise lobt, der geht in Erfüllung. Auch pflegte Cyavana vermittelst dieser Singweise alle Nahrung, die er nur begehrte, aus dem Śaiśava der Sarasvatī zu schöpfen. So ist diese Singweise auch ein (Mittel zur) Erhaltung von Nahrung. Wer solches weiss, der erhält Nahrung, er wird Nahrung essend, und der Angesehenste unter den Seinigen. Weil aber Cyavana, der Sohn des Bhrgu, sie erschaut hatte, darum heist die Singweise: die Cyavana-singweise.

Vgl. Pane. br. XIV. 6. 10; Sat. br. IV. 1. 5; XIV. 1. 1. 18—24.

- <sup>1</sup>) Was die textkritischen Bemerkungen angeht, so verweise ich nach Hopkins, in J. A. O. S. XXVI, S. 58-60. Nur meine Abweichungen von seinem Text sind von mir verzeichnet worden. Whitney hat das Stück ganz übersetzt in den Proceedings of the J. A. O. S. (J. A. O. S. XI, S. CXLV).
- <sup>2</sup>) Die in der Hs. gefundenen unbegreiflichen Worte trih pun the prayanan halte ich für interpoliert.
  - \*) neh pakṣantīti die Hs., naḥ cakṣyantīti (!) Hopkins.
  - ') Von mir ergänzt.
- 5) āsapāņīļublir die Hs.; zu meiner Konjektur vgl. Śat. br. IV. 5. 1. 9: yad āsāli pārīsavali parņašisyante.
  - <sup>6</sup>) So hier und in der Folge die Hs.
  - <sup>7</sup>) mātaram va.
  - a) kim in derselben Weise gebraucht unten, n°. 205.
- .") Die genaue Bedeutung steht nicht fest; ich halte aber das Wort für dasselbe das Ait, br. V. 14, 2 vorkommt.
  - 10) So habe ich die Hs. gelesen: se-Aor. zu dih; Whitney: adhikşas, Hopkins: adikşas.
  - 11) Die Aksaras sa hai von mir ergänzt.
  - 12) bhaqo.
  - 13) teneti.
  - 14) te vai kātvā.
  - 15) anusarişyantanüttüsthau.
  - 16) Lesart nicht ganz sieher; jedenfalls nicht jivam hab, wie Hopkins liest.
- 17) Hoffungslos verdörben. Hopkins liest: så ynd ett, was dem Stil des Brähmana widerspricht und auch nicht im Zusammenhang passt.
- 18) ovivesahasvinau.
- 19) tan haimetyoo.
- 10) hetau.
- 11) hovācatuh.
- 22) °cakarşa°.
- <sup>28</sup>) Sehr unsicher: jñātvāvāhāvabibhedeyam.
- <sup>24</sup>) Zu lesen 'karva statt 'kurva? vgl. Withney, Sanskrit Grammar § 831.
- 25) tesu ha.
- <sup>26</sup>) So (nicht prāhābhyām) richtig die Hs.
- <sup>17</sup>) graham grh<sup>o</sup>.
- 28) SV. II. 361-362.
- <sup>20</sup>) D. h. des Rudra, Ausser der von Hopkins verglichenen Stelle aus dem Sat. br. (I. 7, 3, 1) vgl. man TS. III. 1, 9, 6.
  - 30) Hopkins: "The Fount of Youth".
  - 41) D. h.: "wenn wir sie einem anderen zur Gattin geben".
  - <sup>32</sup>) Nl. "indem wir sie dem Cyavana geben".
  - 33) ? nirvidya, wohl zu nirvindati.
  - 34) Natürlich: einer von den beiden Asvins.
  - 35) Whitney hat diese Stelle missyerstanden.
  - 36) Ist vielleicht eine bestimmte Örtlichkeit gemeint?

### 187. Wann und wie man die Kühe beim Raivatastotra zusammenblöken macht.

vatsaih pušūn samvūšayanti; yadā vai pušavo vatsaih samvūšante 1), Verh. der Kon. Akad. v. Wetensch. Nieuwe Recks. Dl. XIX N°. 4.

'tha kāmān duhre; kāmadughā asmai revatayo bhavanti; pavamāne samvāsayed yalı kāmayetā-: 'muşmin me loke kāmadughāh syur ity; amuşmin haivāsya loke kāmadughā bhavanty; abhyāvartişu saņvāsayed yah kāmayetā-: 'smin me loke kāmadughāh syur ity; asmin haivāsya loke kāmadughā bhavanty; ubhayatra samvāsayed yah kāmayeto-: 'bhayor me lokayoh kāmadughāh syur ity; ubhayor haivāsya lokayoh kāmadughā bhavanti. — tad āhur: ito vatsāh syur, ito mātara; udīcīr vā āpah syandanta; āpo vā ete yat pašava iti; tad u vā āhur: ita eva vatsāh syur, ito mātaro; yadā vai pitā putram niravasāya. yaty, uttarato vāva<sup>2</sup>) tam<sup>2</sup>) niravasāyayati<sup>3</sup>); tasmād uttarato vatsāļ syur, dakşinato mātaro; devāsurāh pasuşv aspardhanta; te devā vatsair uttarato 'tişthann, athāsurā mātrbhir daksinatas; tā mātaro nirdīrya vatsān abhipalāyantā-, 'dhārayan 4) devā 4) vatsāms 4); tāh samākramyāsurāņām avrnjata; tābhir udancah prādravan; vrnkte dvisato bhrātrvyasya paśūn ya evam veda; tasmād uttarata eva vatsāh syur, dakşinato mātara iti. (III. 146)

Man macht die Kühe mit ihren Kälbern zusammenblöken. Wenn die Kühe mit den Kälbern zusammenblöken, da erlangt man die Erfüllung seiner Wünsche. Die Revatī-verse werden ihm Wunschkühe. Beim Pavamāna-stotra mache sie zusammenblöken, wer wünscht. dass es in jener Welt Wunschkühe für ihn geben möge. 6) So gibt es für ihn in jener Welt Wunschkühe. Bei den wiederkehrenden Stotras mache sie zusammenblöken, wer wünscht, dass es in dieser Welt Wunschkühe für ihn geben möge 6). So gibt es für ihn in dieser Welt Wunschkühe. Bei den beiden (Arten von Stotras) mache sie zusammenblöken, wer wünscht, dass es in beiden Welten für ihn Wunschkühe geben möge. So gibt es für ihn in beiden Welten Wunschkühe. — Da sagt man: "Hier 7) sollen sich die Kälber befinden, hier die Mutterkühe. Nach Norden 8) strömen ja die Gewässer und die Kühe sind die Gewässer". Man sagt aber auch: "Hier sollen sich die Kälber befinden, hier die Mutterkühe. Wenn ein Vater seinen Sohn (anderswohin) aus (seiner Wohnung) weg(ziehen und) sich (anderswo) niederlassen lässt, so lässt er ihn im Norden sich niederlassen 9). Deshalb sollen die Kälber nördlich (vom Opferterrein), die Kühe südlich befinden. - Die Götter und die Asuras kämpften um (den Besitz) der Kühe. Die Götter standen im Norden mit den Kälbern, die Asuras im Süden mit den Mutterkühen. Da rissen sich die Mutterkühe los und eilten zu ihren Kälbern hin, während die Götter die Kälber festhielten. Diese (Kühe) in Besitz nehmend entwendeten sie dieselben den Asuras, und liefen mit diesen in nördlicher Richtung davon. Wer solches weiss, der entwendet seinem feindlichen Nebenbuhler

dessen Kühe. Deshalb sollen sich die Kälber nördlich, die Kühe südlich befinden.

Vgl. oben n°. 37, Pañe. br. VII. 8, 13; Baudh. XVI. 5; Āp. XXI. 8, 2—7; Drāhy. IX. 2, 1.

- 1) sanwāšayante.
- 2) vāvāsan.
- 3) °yanti.
- ') thārayadevāvatsās,
- b) vrnje.
- ") Weil die Pavamāna-stotras (Bahispavamāna, Madhyandinapavamāna, Ārbhavapavamāna) auf hintereinander folgenden Versen gesungen werden, die Abhyāvarti-stotras aber auf dreien, aus welchen durch Wiederholung ("Zurückkehr") die erforderte Anzahl hergestellt wird. So weisen die Pavamānas, die ohne Wiederkehr sind, auf jene Welt hin, die anderen (Ājya-, Pṛṣṭha-, Uktha-stotras), die mit Wiederkehr sind, auf diese Welt hin, zu welcher man zurückzukehren hofft, nachdem das Opfer den Verrichter zeitlich so zu sagen ins Jenseits gebracht hat.
- 7) Deiktisch! Der Text ist zum Vortragen und Anhören zusammengestellt, vgl. oben, n°. 117 mit Bem. 14.
- <sup>a</sup>) Liefert dieser Ausspruch ein geographisches Indizium zur Bestimmung des Stammlandes des Jaiminīya-brahmana?
- ") Wahrscheinlich um hier sich der Wissenschaft zu widmen, Ich denke an Kauşbr. VII. 6: tasmād udicyām disi prajňatatarā vāy udyata; udahen u eva yanti cācam šikṣitum; yo vā tata āgacchati, tusya vā šušrāsanta iti ha smāha.

# 188. Varuna's Besalbung zur Herrschaft über die Götter.

atha varuņasāma; varuņo vai rājā sadhamādam ivānyābhir devatābhir āsīt; so 'kāmayata: sarveṣām devānām rājyāya sūyeyeti; sa prajāpatau śatam varṣāṇi brahmacaryam avasat; tasmā etat sāmābravīd: etad vai me rājyam rūpam; gaccha; rājānam tvā devāļ kariṣyanta iti; sa devān abhyait; tam āyantam dṛṣṭvā devāļ pratyavārohams; tān abravīn: mā mā pratyavarukṣata; bhrātaro vai mama yūyam stha; yādṛśā vai yūyam stha, tādṛin aham asmīti; nety abruvan; yad vai naḥ pituḥ prajāpate rūpam tad idam tvayi paśyāma iti; tam praty evāvārohams; tasmā etām rājāsandim nyadudhus; tasyām enam abhyaṣiñcanta: vasavo rājyāya rudrā vairājyāyādityāḥ svārājyāya viśve devāḥ sāmrājyāya marutaḥ sārvavaśyāya sādhyāś cāptyāś ca pārameṣṭhyāya; tad etac chrīsavaḥ sāmā-; 'śnute śriyam gacchati rājyam ya evam veda; yad u varuņo rājāpaśyat, tasmād varuṇasāmety ākhyāyate. (III: 152)

Jetzt die Singweise des Varuna. König Varuna war (anfangs) der Gleiche, 1) so zu sagen, der anderen Gottheiten. Er begehrte: "Möchte ich zur Herrschaft über alle Götter gesalbt werden". Da wohnte er hundert Jahre als Schüler bei Prajāpati. Der teilte ihm diese Singweise mit: "Hier hast du meine Herrschaft, meine Ge-

stalt; geh' hin; die Götter werden dich zu ihrem König machen". Er begab sich zu den Göttern. Als die Götter ihn herankommen sahen, erhoben sie sich ehrerbietig vor ihm von ihren Sesseln. Er sagte zu ihnen: "Erhebet euch nicht vor mir; ihr seid ja meine Brüder: wie ihr seid, so bin ich". "Nein", sagten sie, "wir erblicken in dir die Gestalt unseres Vaters Prajāpati", und sie erhoben sich doch vor ihm. Sie stellten ihm den Königssessel bereit und darauf besalbten sie ihn, die Vasus zur Herrschaft, die Rudras zur weiten Herrschaft, die Ādityas zur unbeschränkten Herrschaft, die Ällgötter zur Allherrschaft, die Maruts zur Allgewalt, die Sādhyas und Āptyas zur Oberherrschaft. So ist diese Singweise die Inauguration zur Majestät. Die Majestät erreicht, zur Herrschaft gelangt, wer solches weiss. Da aber König Varuna die Singweise erschaut hatte, darum heisst sie die Varuna-singweise.

Vgl. Pañc br. XIII. 9. 22-23.

\*) Vgl. Bem. 4 zu n°. 18.

# 189. Die Snausta-singweise.

tāsu śnauṣṭam; etena vā agnir vaiśvānaro dīdāya; dīdayāmeti sattram āsate, dīdyanty 1) evainam etenā-; 'tha ha vā agnir vaiśvānara ittham evāsa yatheme 'ngārāh; so 'kāmayata: śnuṣṭayo me jāyerann arcaya iti; sa etat sāmāpaśyat; tenāstuta; tato vai tasya śnuṣṭayo 'rcayo 'jāyanta; te ha vā asya śnuṣṭayo yad arcayas; tejo vā asya tad brahmavarcasam ajāyata; tejasvī brahmavarcasī śnuṣṭimān bhavati ya evam veda. (III. 165)

Auf diesen <sup>2</sup>) (Versen) das Śnauṣṭa. Durch diese Singweise leuchtet Agni Vaiśvānara hervor. Man unternimmt ja das Sattra mit der Absicht: "Wir wollen hervorleuchten". Durch diese Singweise macht man ihn <sup>3</sup>) hervorleuchten. Nun war Agni Vaiśvānara (anfangs) so beschaffen wie die glühenden Kohlen hier. Er begehrte: "Möchten mir Strahlen, <sup>4</sup>) Flammen, entstehen". Er erschaute diese Singweise. Damit lobte er. Darauf entstanden ihm Strahlen, Flammen. Die Flammen sind ja die Strahlen. Er bekam dadurch Glut und priesterliches Ansehen. Glutvoll wird, in den Besitz priesterlichen Ansehens gerät, strahlend wird, wer solches weiss.

Vgl. Pañe br. XIII. 11. 21—23.

- ') Welche Verbalform? Es scheint ein Kausat, gemeint zu sein.
- 3) SV. II. 454-456.
- <sup>3</sup>) Agni? oder den Teilnehmer am Sattra? Im letzteren Falle erwartete man enan.
- ') Das Wort snusti kommt nur noch im Kath, vor: XII. 7: 169. 9 (witheh snustih) und XXXI. 1: 1. 11 (ekān vā snustim dve vocchimset). Nach dem Pet. Wörterb. soll es "ein Häuschen oder sonst ein Maass" bedeuten. Aus einer Vergleichung mit Ap. srs.

I. 3. 9 (welche Stelle auf der zuletzt zitierten Kātliaka-stelle beruht) geht aber hervor, dass es "Halm" bedeutet. Aus dieser Bedeutung kann sich die von "Strahl" entwickelt haben (vgl. die beiden Bedeutungen von rasmi).

#### 190. Die Geschichte des Asamāti.

asamātim rāthapraustham gaupāyanā abhyadāsams; te khāndare sattram āsatā-; 'tha hāsamātau rāthaprausthe kirātākulī ūsatur asuramāvau; tau ha smānagnāv abhidhāvaudanam pacato 'nagnau māmsam; vapantau ha sma purastād ito, lunanto ha sma paścād anuvanti: tāvanmāvāvinau hāsatus: tad 1) v 1) etac 1) chasvad iksvākavo 'surāsanam jagdhvā parābhūtās; tam asamātim rāthapraustham gaupāyanānām āhulayo 'bhyatapan; so 'bravīd imau kirātākulī: imā vai mā gaupāyanānām āhutayo 'bhitapantīti; tāv abrūtām: tasya vā āvam eva bhisajau sva, āvam prāyascittir; āvam tathā karisyāvo yathā tvaitā nābhitapsyantīti; tau paretya subandhor gaupāyanasya svapatah pramattasyāsum āhrtyāntahparidhi nyadhattām; paridhimanto ha tarhy agnaya asus; tat subandhav aprabuddhe 'nvabudhyanta-: ''harştam va asyasum asuramāyāv iti; te 'bruvann: eta, subandhor asum anvayāmeti 2); te khāndavāt prāyan: mā pragāma patho vayam mā yajnād indra somino māntah sthur no arātayah | yac cedam imo yac ca sattram āsmahe tasmād ubhayasmān mā pragāmeti; te subandhunāvatantumatā subandhutīrthenaiva hrninīm prāncas tīrtvāgacchann asamātim rāthapraustham; tasya ha parākhyāyaivāgnim ajānan: varūthyo vai nāmāsyāgnir ity; atha ha tatah purāgnir nāma proce: varūthyo vai nāmāsmi; sa yas tvaitad ablirādhayād, yad eva tvā kim ca sa bravat, tat kurutād iti! tam upāyann: agne tvam no antama uta tratā sivor bhuvo varūthya iti; tān abravīt: kimkāmā āgāteti; subandhor evāsum punar vanuma ity abruvann; eso 'ntahparidhīty abravīt, tam ādaddhvam iti; tam nirāhvayann ayam mātāyam pitāyam jīvātur āgamad idam tava prasarpanam subandhav ehi nirihīti; tam subandhum asuh punah prāvisat; sa yathāpuram abhavat; tad ābhyām kirātākulībhyām ācakṣate-: 'me vā ṛṣayo 'sum nirāhvayann iti; tāv adhārayamānau nirudadravatām 3); tayor imāv 4) eva parākhyāya sarvā 5) māyā apākrāmams; tayor ha yat pāpisthatamam rūpānām tad rūpam nsā-; 'tha ha tatah purā māyayā daršanīyāv ūsatus; tayor anyataram 6) agnih 6) prapravamāno 6) 'bravīd: i!tham vai sa karoti yah satyam anrtena jighāmsatīty; athāsyāngāny 7) akrntat 7); tad anyataram 8) upaparetya grīvā 9) ākṛntamāno 9) 'bravīd: ittham u vāva 10) sa karoti yalı satyam anrtena jiyhāmsatīti; tad evāmriyetām; tā etā bhrātrvyaghnyo raksoghnya rco; hanti dvisantam bhrātrvyam, apa rakşah papmanam hata etabhir rgbhis tuştuvanah. (III. 168-170) Asamāti, der Sohn des Rathapraustha, wurde von den Gaupāyanas

angefeindet. Diese hielten eine "Opfersitzung" im Khāndava-(walde). Nun wohnten bei Asamāti zwei Asura-zauberer: Kilāta und Akuli. Die pflegten das Reisgericht zu kochen, es auf Nichtfeuer zufeuer setzend und Fleisch auf Nicht-feuer; sähend pflegten sie voranzugehen und ihnen folgend pflegte man (dann sofort das Korn) zu mähen: so zauberkräftig waren sie. Dadurch sind auch gewiss jetzt die Iksvākus, nachdem sie die Speise der Asuras gegessen hatten, verkommen 11). Diesen Asamāti, den Sohn des Rathapraustha, quälten die von den Gaupayanas dargebrachten Opferspenden. Da sagte er zu diesen beiden: dem Kilāta und Ākuli: "Diese von den Gaupāyanas dargebrachten Opferspenden quälen mich." Sie sagten: "Für diese sind wir die Ärtze, wir die Gutmachung. Wir werden es so machen, dass diese Spenden dich nicht quälen werden". Sie gingen hin, holten sich den Lebensgeist von Subandhu dem Gaupāyana, während dieser unbesorgt schlief, und legten diesen Lebensgeist innerhalb der Umlegehölzer nieder. Die Opferfeuer (des Asamāti) waren ja an diesem Momente gerade mit den Umlegehölzern umlegt. Da bemerkten sie (nl. die Gaupāyanas), als Subandhu nicht erwachte: "Die zwei Asura-zauberer haben sich seinen Lebensgeist geholt." Sie sagten: "Kommt, wir wollen hinter dem Lebensgeist des Subandhu hergehen". Sie gingen vom Khandava fort (den Vers 12) sagend): "Wir wollen nicht vom Pfad abweichen, nicht vom Opfer, o Indra, dem mit Soma versehenen; nicht sollen Feinde uns im Wege stehen" (und damit meinten sie): "Den Opfergang, den wir hier gehen, die Opfersitzung, die wir hier absitzen, von beiden wollen wir nicht weichen". Nachdem sie auf der nach Subandhu benannten Wasserfurt, dem "Subandhunāvatantumat," in östlicher Richtung über die Hrninī gesetzt hatten 13), kamen sie zu Asamāti, dem Sohne des Rathapraustha. Sobald sie in der Ferne sein Feuer erblickten, wussten sie: "Varūthya (d.h. Schutz gewährend) mit Namen ist das Feuer dieses (Asamāti)." Nun hatte zuvor Agni (dem Asamāti) seinen Namen verkündet: "Varūthya bin ich mit Namen; wer dich unter diesem (Namen) zufriedenstellt, dem sollst du alles, was er nur immer dir sagen wird, vollführen." Sie (nl. die Gaupāyanas) traten zum (Feuer) heran mit (dem Verse): "Agni, sei du uns der nächste und ein gütiger, Schutz gewährender (rarūthya) Helfer"14). Er (Asamāti) sagte: "Mit welchem Wunsche seid ihr gekommen?" "Wir verlangen den Lebensgeist des Subandhu zurück'', erwiderten sie. "Der befindet sich dort innerhalb der Umlegehölzer," sagte er, "nehmt ihn". Da riefen sie ihn heraus: "Dieser ist wie die Mutter, dieser wie der Vater, dieser wie das Leben gekommen. Dies hier ist dein Hervorkommen. Komm', Su-

bandhu, komm' heraus!" 15) Da trat der Lebensgeist wieder in Subandhu ein und er war wie zuvor. Da meldete man diesen beiden: dem Kirāta und Ākuli: "Diese Seher haben den Lebensgeist herausgerufen." Sie, es nicht ertragend, eilten aus (dem Opferterrain) heraus. Alle ihre Zauberkräfte, die beiden in der Ferne erblickend 16). wichen von ihnen. Sie wurden so hässlich von äusserer Erscheinung wie man sich nur denken kann; zuvor waren sie durch ihre Zauberkraft schöne (Manner) gewesen. Agni, auf den einen der beiden losspringend, sagte: "So macht der es<sup>17</sup>), welcher den Wahrhaftigen durch Unwahrheit zu töten versucht", und er riss seinen Körper in Stücke. Darauf zum anderen sich begebend, sagte er, indem er ihm den Hals abschnitt: "So aber macht der es, welcher den Wahrhaftigen durch Unwahrheit zu töten versucht". Sie starben auf der Stelle. Diese Verse sind Nebenbuhler- und Unholde-tötend. Wer mit diesen Versen gelobt hat, der tötet seinen feindlichen Nebenbuhler, er befreit sich vom Unholdentum, vom bösen Geschick.

Vgl. Panc. br. XIII. 12. 5 und ferner J. A. O. S. XVIII, S. 41 flgg., wo unser Stück von Örtel auch übersetzt ist. Unter den text-kritischen Bemerkungen habe ich nur diejenigen Textesänderungen erwähnt, die neu hinzukommen, vgl. W. Z. K. M. XXVIII, S. 73.

- 1) tadvaitac.
- 2) anvat ayāveti.
- 3) nirādadravatāņi.
- ") imān.
- 5) sarva.
- ") anyatarognipraplavamano (n.b. 11).
- 7) athetthanıganyakıntan.
- B) otara.
- ") grīvā ākṛta".
- 10) vāmava.
- 11) Örtel: "Then verily straightway the Iksvakus having caten the Asura-food were undone".
  - <sup>12</sup>) RS. X. 57. 1.
- Übersetzung nur vermutungsweise; die von mir in diesen Worten vermuteten Lokalitäten sind unbekannt.
  - 14) SV. I. 448, RS. V. 21. 1.
  - 13) RS. X. 60. 7.
  - 16) Die Māyās sind hier verpersönlicht gedacht.
  - <sup>17</sup>) D. h. "so ergeht es dem" (?).

### 191. Die Gürda-singweise 1).

tāsu<sup>2</sup>) gūrdo; devāsurā annādye 'spardhanta; te devā annādyam asurāņām arņājata; teṣu hāsureṣu gūrda eva nāma mahad annādyam parišišiṣe<sup>3</sup>); te devā akāmayanta: vṛñjīmahīmam gūrdam annādyam asurāṇām iti; ta etat sāmāpašyaṃs; tenāstuvata; tena gūrdam annā-

dyam asurānām avrījata; tasminn agūrdan; yad agūrdams, tad gūrdasya gūrdatvam; tad etad annādyasyāvaruddhih sāmā-; 'vānnā-dyam runddhe, vrikte dvisato bhrātrvyasyānnādyam ya evam reda; prajāpatir annādyam; tasmād yasyai yasyai devatāyai juhvaty, agnāv eva juhvati; tasminn agūrdad; yad agūrdat, tad v eva gūrdasya gūrdatvam; tad evānnādyasyāvaruddhih sāmā-; 'vānnādyam runddhe, 'nnādah sresthah svānām bhavati ya evam veda. (III. 171)

- 1) Ich teile dieses Stück, dessen Wortlaut übrigens klar ist und daher einer Übersetzung nicht bedarf, nur mit, wegen des merkwürdigen gurdati, dessen Bedeutung nicht festzustellen ist. Whitney: "rejoice, make merry" (?).
  - 2) SV. II. 457-459.
  - parišišisire.

### 192. Die Rohitak ülīya-sing weise.

atha rohitakūlīyam; viśvāmitro vai bharatānām anasvatyā 1) mahāvrsān ait 2); tad dha 2) gangāyai vā yamunāyai vā bṛhat pratikūlam āsa; te hocur mahāvṛṣāḥ: kau 3) svit 3) tāv 3) etarhy 3) anadvāhau, yāv idam iyatbrhat pratikūlam udvahetām iti; sa hovāca viśvāmitras: tau 4) nvai mama rohitāv iti; rohitau hāsyānadvāhāv āsatus; te hocur mahāvrṣās: te vā aṃśam avaharāvahai: yadi tavaitad anadvāhāv udvahāto, vastya 5) eva tvam anāmsi pūrayāsai; yady u nodvahāto, vastyā 5) u vayam tvām jayāmeti 6); tatheti; te hāmsam avajahrire; tau ha yavācitasya vā crīhyācitasya vā dhuri 1) yuyujuļ 8); so 'kāmayata visvāmitra: ud imam ājim jayeyam 9) iti 9); sa ete sāmanī apaśyat; tābhyām enāv anuparikrāmam abhyasedhat; tār udapārayetām; tāv udajayetām; tato vai sa tam āim udajayat; pratikūlam ivaite yanti, ye şaşthād ahnas chandomān abhyutkrāmanti; tad yad atra rohitakūliyam bhavaty: ujjityā evo-; 'jjayati ya evam veda; tad u kāmasani sāmai-; 'taṃ vai sa kāmam akāmayata; so 'smai kāmaḥ samūrdhyata; yatkāma eraitena sāmnā stute, sam asmai sa kāma rdhyate; yad u kūle rohitābhyām udajayat, tasmād rohitakūtīye ity ākhyāyete. (III. 183)

Jetzt die Rohitakūlīya-singweise. Višvāmitra zog (einmal) zusammen mit einer Karavane der Bharatas gegen die Mahāvṛṣas aus. Da gab es auf der anderen Seite, sei es der Ganges, sei es der Yamunā, ein hohes steiles Ufer. Da sagten die Mahāvṛṣas: "Welche sind wohl jetzt die Zugstiere, die (den Karren) dieses so hohe Ufer hinaufziehen könnten?" Da sagte Višvāmitra: "Diese beiden roten von mir." Er hatte nämlich zwei rote Zugstiere. Da sagten die Mahāvṛṣas: "Wir wollen eine Wette angehen 10): wenn deine Zugstiere hier hinaufziehen werden, so sollst du die (d. h. unsere) Karren mit Gütern füllen; wenn sie aber nicht hinauf-

ziehen werden, so werden wir dir deine Habe abgewinnen." "So sci es." Sie gingen die Wette an. Da spannte man die beiden Zugstiere unter das Joch eines sei es mit Gerste sei es mit Reis beladenen Wagens. Da sprach Visvāmitra den Wunsch aus: "Möchte ich den Sieg erringen." Er erschaute diese beiden Singweisen 11) und mit diesen um sie herumschreitend trieb er sie an. Die führten (den Karren zum entgegengesetzten Ufer) hinüber und gewannen den Sieg. So gewann Visvamitra den Wettlauf. Diejenigen gehen so zu sagen zu einem steilen Ufer hinauf, welche vom sechsten Tage zu den Chandoma-tagen hinaufschreiten. Die Tatsache, dass es hier das Rohitakūlīya gibt, bezweckt die Ersiegung. Es siegt, wer solches weiss. Diese Singweise ist daher eine wunschgewährende; er hatte ja diesen Wunsch ausgesprochen, und dieser wurde ihm erfüllt. Mit welchem Wunsch immer man mit dieser Singweise lobt, dieser Wunsch wird erfüllt. Weil er aber am Ufer mit den beiden roten Zugstieren den Sieg errang, darum heissen sie die beiden Rohitakūlīvas.

Vgl. Pañc. br. XIII. 5. 15, worüber man vergleiche: "Over en uit het Jaiminīya-brāhmaņa", S. 99.

- 1) anaspatyayā.
- 2) Unsicher: mahāvṛṣānayataddha die Hs.
- 3) kasvittāhy etarhy.
- 4) to.
- s) Ganz unsicher. Ich habe an der Überlieferung nichts geändert; vastya (vgl. vasna und vasnikā im PW.) muss an der ersten Stelle Gen. sing., vastya muss Acc. pl. sein.
  - <sup>6</sup>) jayemiti.
  - ") dhurī.
  - \*) yuyujās.
  - ) juyemeti.
- 10) amsam arahr, oben (nº. 49) war der Ausdruck amsan ahr. Sind sie gleichwertig?
- 11) Es gibt zwei mans dieses Namens zu SV. I. 129.

# 193. Die Vaikhānasa-singweise.

tāsu raikhānasaṃ; vaikhānasā vā etāni sāmāny apasyann abhyārambhaṃ yajūasya pratyapasāram; abhyārambhair vai devā asurān yajūād antarāyann. — atha ha vai vaikhānasā ity rṣikā indrasya priyā āsus; tān ha rahasyur mārimlavo¹) mārayāṃ cakāra; tān heechan rahasyum upeyāya; taṃ hovāca: rahasyo, neha tān vaikhānasān ity rṣikān adrākṣīr iti; sa hovāca: syo vai bhagavas tān amārayad iti; taṃ hovācā-²): ''ṃ²) rahasyo, yatro³) duṣpratijūānā bhrūṇahatyā-, 'tha kathaṃ pratyajūāsthā iti: sa hovācā-: 'nṛtaṃ ea bhrūṇahatyāṃ codayāṃsaṃ; tad anṛtam evāyāsīt, sa⁴) satyam evābhyupāgād iti; taṃ hovāca: varaṃ vṛṇṣva yaḥ pratyajūāsthā iti; sa hovāca: brāhmana eva me prajūyām ūjāyatām iti; te haite takṣavo

rāhasyavā. — atho āhur: indram eva tad devatā abhyaśaṃsann, indram paryacakṣata: tvayi satas tān  $^5$ ) mārimlavo 'mīmarad iti; so 'kāmayata: sam enān īrayeyam iti; sa etat sāmāpaśyat; tenainān samairayat;... tad indro ha vai vikhānāḥ; sa yad indra etat sāmāpaśyāt, tasmād vaikhārasam ity ākhyāyate. (III. 190)

Auf diesen (Versen) 6) die Vaikhānasa-singweise. Die Vaikhānasas erschauten diese Singweisen 7) als eine Wiederholung 8) des Opfers, sich stetig zurückbegebend 9). Durch die Wiederholung hatten ja die Götter die Asuras vom Opfer ausgeschlossen. - Es gab (einmal) gewisse, Vaikhānasa genannte Seher niederen Ranges, die dem Indra teuer waren; diese wurden von Rahasyu, dem Sohn des Marimlu, getötet, Sie suchend kam er (nl. Indra) zu Rahasvu. Er sagte zu ihm: "Rahasyu, du hast hier doch nicht die Vaikhanasa genannten Seher niederen Ranges gesehen?" Der erwiderte. "Ich fürwahr, o Herr, habe sie getötet." Er sagte zu ihm: "Hé, Rahasyu, wo Brahmanenmord schwer einzugestehen ist, wie hast du ihn da eingestanden?" Der andere sagte: "Die (Schuld der) Lüge und des Brahmanenmordes hatte ich auf mich geladen. Da ist die Lüge (von mir) gewichen und ich bin zur Wahrheit gekommen" 10). Da sagte Indra: "Wähle dir eine Wahlgabe, du, der du eingestanden hast." Er sagte: "Es soll in meiner Nachkommenschaft ein Brahmane geboren werden." Dies sind die von Rahasyu abgestammten Taksus. -Man sagt aber auch: Den Indra beschuldigten da die Gottheiten, den Indra erklärten sie für schuldig (,indem sie sagten): "Der Sohn des Marimlu hat sie getötet, während sie sich bei dir (d. h. in deinem Schutz) befanden." Da sprach er (Indra) den Wunsch aus: "Möchte ich sie wieder beleben." Er erschaute diese Singweise; dadurch belebte er sie. Nun ist Indra der Vikhānas 11); weil Indra diese Singweise erschaut hatte, darum heisst sie Vaikhanasa.

Vgl. Pañc. br. XIV. 4, 7.

- 1) Man erwaitet: māriimāli/mluco.
- 2) Vgl. oben, n°. 95, Bem. 3, n°. 169, Bem. 2.
- 2) natare.
- \*) Mit diesem sa weiss ich nichts anzufangen. Ich vermute, dass sga(b) die urspr. Lesart ist; danach habe ich übersetzt
  - ") Unsicher; tavo die Hs.
  - <sup>7</sup>) SV. I. 243 (II. 505-506).
  - ") Vgl. Pane. br. XIII. 10. 2; XIV. 4. 2.
  - 9) D. h. wohl: "unter stetiger Wiederholung" (?). Absolutiv.
- ",Indem ich den Frevel eingestanden habe".
- Diese Gleichstellung ist vielleicht ad hoc ersonnen.

### 194. Die Śārkara-singweise.

tāsu šārkaram; indraņ vai sarrāņi bhūtāny asturaņs; taņ šarkaraļ siņšumāra stotuņ nākāmayata; tam abravīt: stuhi meti; so 'bravīn:

nāham tvām stosnāmi; samudre vā aham apsv antas carāmy upanimaijann, etāvato 1) aham 1) tvām stuyām iti; tam parjanyo vrstyo $rdhvam udaplavayad^2$ )  $dhanvabhy^2$ );  $apo^2$ )  $haivasmai darsayam <math>cak\bar{a}ra^3$ ); tam uttarād vātena paryasosayat; so 'vet parisuskah sayāno: yad vā aham idam ittham nyagam, indro vava medam ittham akrd 4), dhanta tam eva stavāni, sa eva mā stutah samudram nunar abhuaranlāvayisyatiti; sa etam mantram anasyat; tenainam astaud; vo na idam idam purā pra vasya ānināya tam u va stuse sakhāya indram ūtaya iti; tam abravīt: kim vrstuā samudram punatī-5); 'mam eva mā samudram punar abhyavaplāvayety abravīt; tam parjanyo 'vastād 6) abhyavāplāvayat 6); tad etad bhesajam prāyaścittih sāma;... sa tenaiva mantrena svargam lokam udakrāmat; sa evaisa sa sarkara udeti; tad vā asya svargyam; ušnute svaryam lokam ya evam veda; samudro vai chandomāh, šimšumāro vai samudram atipāraņitum arhati 7); tad yad atra śārkaram bhavati: samudrasyaivātipāranāya. (III. 193, 194)

Auf diesen (Versen) 8) die Śārkara-singweise. Indra wurde von allen Geschöpfen gelobt, nur der Delphin Sarkara wünschte nicht ihn zu loben. Er sprach zu ihm: "Lobe mich." Er erwiderte: "Ich werde dich nicht loben; ich bewege mich im Meere, im Wasser untertauchend; mit sovielem möchte ich dich loben", und dabei zeigte er ihm das Wasser. Da schwemmte ihn Parianva durch den Regen aufs dürre Land, und durch den Wind aus dem Norden trocknete er ihn ganz aus. Als er da so ganz ausgetrocknet dalag, sah er ein: "Dass ich hier in diese Lage geraten bin, das hat Indra mir augetan. Wohlan, so will ich ihn loben. Von mir gelobt wird er mich wieder ins Meer hinabschwimmen lassen." Da erschaute er diesen heiligen Text; damit lobte er ihn: "Der, welcher zu wiederholten Malen vorher uns Gutes zugeführt hat, den habt ihr, Freunde, zu loben, den Indra, damit er Hilfe verleihe'' 9). Er sagte zu ihm 10): "Läutert man etwa das Meer durch Regen?" 10) "Lasse mich wieder ins Meer hinabschwimmen," so sagte er. Da liess ihn Parjanya von unten hinabschwimmen. So ist diese Singweise eine Arznei, eine Gutmachung. — Durch denselben heiligen Text stieg er zum Himmelsraum empor. Er ist der Delphin der dort (als Gestirn) aufgeht 12). Diese Singweise war ihm zu (der Erreichung des) Himmelsraums behilflich gewesen. Es erreicht den Himmelsraum, wer solches weiss. - "Die Chandoma-tage sind ein Meer 12) und der Delphin ist im Stande über ein Meer hinüberzusetzen." Dass also hier die Śārkara-singweise verwendet wird, geschieht zur Übersetzung dieses Meeres.

Vgl. Pañc. br. XIV. 5. 15, wozu man Z.D.M.G. 72, S. 22 vergleiche.

- 1) otāvaloham; etāvalo: etāvatā u.
- 2) ud iplāvayam panvābhyopo.
- s) Ich vermute (und habe auch nach dieser Vermutung übersetzt, vgl. die Parallel-Stelle des Pañc. br.), dass dieser Satz (apo....cakāra) unmittelbar nach den Worten: ctāvato aham tvām stuyām iti folgen muss.
  - \*) akrt als 3. sg. Aor., vgl. Bem. 1 zu n°. 76.
- 5) So hat meine copie; ist punantī-° zu lesen? Die Absicht der Worte ist wenig klar; vielleicht ist dieser Satz von seiner Stelle gerückt.
  - 6) vastatprāyaścittir abhyo.
  - ') arhasīti, vgl. n°. 210.
  - <sup>a</sup>) S.V. I. 584, 585, Jaim. samh. III. XL. 1. 2.
  - <sup>5</sup>) Das Śarkara gehört urspr. zu diesem Verse: SV. I. 400.
  - ") Wer ist Subjekt? Die Frage ist undeutlich.
- ") Der Sisumāra als Gestirn ist also sehon der Brāhmana-periode bekanut gewesen, vgl. auch TĀ. II. 19. 3: sá vá esá divyáh šākvaráh šisumárah; statt šākvarah ist wahrscheinlich šārkaráh zu lesen (sūrkkara konnte leicht als šākvara gelesen werden).
  - 12) Wegen der Vielheit ihrer Stotra-verse.

# 195. Die "Vasistha's Boot" genannte Singweise.

- tad 1) v evācaksate vasisthasya plavam iti...; vasistham rsayo 'methan 2): vaisyo 'sy abrāhmana iti 3); so 'kāmayala: tareyam duritam pāpmānam iti; sa etat sāmāpasyat; tenāstuta; tena e āti visvāni duritā laremety 4) eva duritam pāpmānam atarat; tarati duritam pāpmānam ya evam veda. (III. 195)
  - 1) Nl. das Plava genannte zu SV. I. 511 gehörige Saman, gesungen auf II. 507-509.
  - ²) meyan.
- 3) Dass Vasistha als ein Vaisya gegolten hat, scheint aus keiner anderen Quelle be-
  - \*) Das Nidhana lautet: e ātī rišvāni u. s. w.

### 196. Die Kartaveśa-singweise.

alha kārlaveśaṃ; tredhā bharateṣu rāṣṭram āsīd; raitahavyeṣu lṛtiyaṃ, mitravalsu tṛtiyaṃ; kṛlaveśo hākāmayate-¹); 'me¹) dve rāṣṭre ekadhā rāṣṭraṃ syād iti; sa etad dvinidhanaṃ sāmāpaśyat; tenāstuta; teneme dve rāṣṭre ekadhā²) rāṣṭram abhavat; tad etac chrīr bhrāṭṛvyahā sāmā-; 'śnute śriyaṃ hanti dviṣantaṃ bhrāṭṛvyaṃ ya eraṃ reda; yad u kṛtaveśo 'paśyat, tasmāt kārtaveśam ity ākhyā-yate. (III. 196)

Jetzt die Kārtaveśa-singweise. In drei Teilen bestand das Reich im (Lande der) Bharatas: ein Drittel (befand sich) bei den Vaitahavyas, ein Drittel bei den Mitravats <sup>3</sup>). Da begehrte Kṛtaveśa: "Möchten die zwei Reiche zu einem werden." Er erschaute diese Singweise mit zwei Nidhanas <sup>4</sup>); damit lobte er; dadurch wurden die beiden Reiche zu einem. So ist diese Singweise die Majestät, und eine den Nebenbuhler erschlagende. Es erreicht Majestät,

es erschlägt seinen feindlichen Nebenbuhler, wer solches weiss. Da aber Kṛtaveśa die Singweise erschaut hatte, darum heisst sie Kārtaveśa.

- 1) So von mir versuchsweise ergänzt: hatveme die Hs.; vielleicht ist noch etwas mehr ausgefallen.
  - 2) hudvaikadhā.
  - <sup>2</sup>) Und der dritte Teil bernhte bei Kṛtaveśa?
  - ') Wahrscheinlich 1. upā, 2. avā.

### 197. Die Jarabodhīya-singweise.

tāsu jarābodhīyam; śāktyās tarasapurodāśāh sattram āsata; sa yaurivītih śāktyo mṛgam ahaṃs; taṃ tārkṣyah suparṇa upariṣṭād abhyavāpatat; tasmā upapratyadhatta; tam abravīd: ṛṣe, mā me 'stho; yatkāmo 'si, taṃ te kāmaṃ samardhayiṣṇāma ¹) iti; kiṃkāmaḥ khalv aham asmīty abravīd; asitasya dhāmnyasya duhitaraṃ kāmayase; tasyai tvā nivakṣṇāmīty; atho hāsito dhāmnya īrṣṇur āsa; tasya hāntarikṣe prāsāda āsa; tad dhāsya duhitaraṃ jugupus; taṃ ha sma patranādyām upaguhyāsyai kumāryai nivahati; taṃ ha smaitenaiva sāmnā prātar bodhayati: jarā budhyasveti; tad eva jarābodhīyasya jarābodhīyatvaṃ; seyaṃ kumārī garbḥam ādhatta; sa kumāro 'jāyata; tam asurā vicchidya parāsyanto 'bruvañ: jāmīgarbho vā ayaṃ, rakṣo vā idam ajanīti; tam akāmayata: sam enam īrayeyam iti; sa etat sāmāpasyat; tenainaṃ samairayat; sa eva samkṛtir gaurivīto 'bhavat; tad etad bheṣajaṃ prāyaścittiḥ sāma; bheṣajaṃ vai sa tat prāyaścittim akuruta. (III. 197)

Auf diesen (Versen)<sup>2</sup>) die Jarabodhīya-singweise. Die Nachkommen des Sakti hielten (einst) ein Sattra ab, wobei sie Opferkuchen von Fleisch darbrachten. Nun hatte Gaurivīti, einer der Nachkommen des Sakti, eine Gazelle geschossen (,deren Fleisch für die Opferkuchen dienen sollte); auf diese kam der Falke Suparna von oben herab zugeflogen. Er legte seinen Pfeil auf, um ihn zu erschiessen. Da sagte er zu ihm: "Seher, schiesse nicht auf mich<sup>3</sup>); welchen Wunsch du hast, den werde ich dir erfüllen." "Und welchen Wunsch habe ich denn?" sagte jener. "Du begehrst die Tochter des Asita Dhāmnya4); zu ihr werde ich dich hinführen." Nun war dieser Asita Dhāmnya eifersüchtig. Er besass im Luftraum einen Palast; da behütete man seine Tochter. Ihn (nl. den Gaurivīti) pflegte er (nl. der Vogel) nun, in den Schaft eines seiner Feder ihn verbergend, (jeden Abend) zu dieser Jungfrau hinzuführen, und (jeden Morgen) ihn mit dieser Singweise zu wecken: "Buhle, erwache!" 5) Daher der Name Jarabodhīya. Diese Jungfrau wurde schwanger. Als ihr Knabe geboren war, zerrissen ihn die Asuras und warfen (die Stücke des Körpers) weg, sagend:

"Dieser ist die Leibesfrucht einer Schwester <sup>6</sup>), ein Unhold ist in ihm geboren worden." Da sprach er (nl. Gaurivīti) in Bezug auf den (Knaben) den Wunsch aus: "Möchte ich ihn ins Leben zuruckführen." Er erschaute diese Singweise; durch diese rief er ihn ins Leben zurück. Das war Samkrti, der Sohn des Gaurivīti. <sup>7</sup>) So ist diese Singweise eine Arznei, eine Gutmachung. Er hatte sie ja als Arznei, als Gutmachung, angewandt.

1) samrdhao.

2) Das zu SV. I. 15 gehörige Gaurivita wird auf II. 513-515 abgesungen.

) Vgl. n°. 170.

\*) Statt dhāmnya nennt ihn das Sat. br. dhānva, das Sankh. srs. dhānvana.

) Dies muss doch wohl die Absicht des Erzählers sein, obschon in diesem Falle statt jara (anklingend an den Anfang des Verses, zu welchem das Jarabodhiŷa gehört: jarabodha) vielmehr jāra zu erwarten wäre.

") Wohl weil die Tochter das Kind eines Asura war (Sat. br. XIII. 4. 3. 11).

Aus dem Pravarasūtra bekannt (z. B. Āp. srs. XXIV. 8. 10).

# 198. Die Sausravasa-singweise: die Geschichte des Kutsa.

tāsu saukravasam; kutso ha vā aurava indrasyoror adhi nirmita āra: yādrša evendras, tādršo, yathātmano nirmitah syād evam; tam ha samgrahītāram cakre; tam ha jāyayābhijagrāha sacyā paulomnyā; tām hovāca: kathettham akar iti; sā hovāca: na vām vyajnāsam iti; sa hovāca: khalatim vā enam karişyāmi, tathā vijānītād iti; tam ha khalatim cakāra; sa hosnīsam parihrtyopanipede; sa evaisa samgrahītur uşnīşas; tam hābhy eva jagrāha; tām hovāca: kathettham akar iti; sā hovāca: na vām vyajnāsam, uşnīsena vai 1) mā parihytyopanyapādīti; sa hovācā-: 'ntarāmsayor vā asya pāmsūn adhivapsyāmi, tathā rijānītād iti; tasya hantarāmsayoh pamsan adhyuvāpa; ta evaite samgrahītur antarāmsayoh pāmsavas; tān ha prārrtyopanipede; tām hābhy eva jagrāha; tām hovāca: kathettham akar iti; sā hovāca; na vām vyajnāsam; prāvrtya vai mopanyapādīti; tam ha babādhe: mallo 'sīti; sa hovāca: mayhavan, māntayā 2) bhūma; tebhyo vai nas tvam tad dehi, yena vayam jīvāma; tvad vai vayam jātā sma iti; sa vā etān antarāmsayoh pāmsūn pradhvamsayasveti; tān ha pradhvamsayām cakre; te haiva rajasas ca rajīyāmsas ca nāma mahāñ ianapada uttasthau; teṣāṃ ha rājāsa 3); tasya hopaguh sauśravasah purohita ūsa; sa hovāca: mā kaš cana yasta 4); yo ma īšāyām yajate 5), jyeyaḥ sa; na vai devā ahutasyādanti; na parṇāhutis cana hotavyeti; sa hendra upagum sauśravasam etyovāca: yājayāni tveti; sa hovāca: na vā iha yajante; yo vā iha yajeta, jinīyur vai tam iti; tam ha lokam lokam 6) darsayām cakāre-: 'mam imam vai lokam istvā jayatīti 7); sa hekṣāṃ cakre: 'pi tyaṃ jinantu; hanta yajā iti;

tam ha yājayām cakāra; svayam eva sadohavirdhāne uttasthatur; ulūkhale somam abhisusāva; sa hovācā-: "rād eva kutsād ihāgahīti; sa ha kutsam evopeyāya; tam hovāca: kam 8) ayaja 8) ity; upagum ity; etam upagum jinīteti; tam ha jijyus 9); tam ha dvitīyam; tam ha trtīyam etyovāca: yājayani tveti; sa hovāca: na vā iha yajante; yo vā iha yajeta, jinīyur vai tam; dvir vai syo 'yajata; tam tyam ajinann eveti; tam u ha lokam lokam eva darsayām cakāre-: 'mam imam lokam istvā javatīti: sa heksām cakre: 'pi tyam jinantu, hanta vajā eveti; tam hovāca: บุลิวุลบุลิmeti; tam ha บุลิวุลบุลิm cakāra; svayam eva sadohavirdhāne uttasthatur, ulūkhale somam abhisusāva; sa hovāca: yathaiva tvā kutso na pašņet, tathetād ili; sa ha kutsam evopeyāna; tam hovāca : kam ayaja iti ; upagum iti; tam u ha svayam evopotthāya samvrscyodake pracakāra; tad u ha susravā sthaurānanah pitānububudhe: kutso ha rai ma 10) auravah putram samvršeyodake prākārīd iti; tam ādrutuābravīt: kva me putram akar ity; esa udake prakīrnah seta iti; tam hānvabhyaveyāya; tasyo hendro rohito bhūtvā mukhāt somam nispapau; sa hekṣām cakre: 'yam vārendra; imam eva stavāny; ayam eva ma imam samīrayisyateti 11); sa etat sāmāpasyat; tenainam astaud: apād u sipriy 12) andhasah 12) sudaksasya prahosina indor indro yavāsira iti; tam abravīt: kimkāmo māstausīr 13) itī-13); 'mam eva me putram samīrayety 14) abravīt; tam methāyātyudanthnāt 15); tam samairayat; tad etad bheşajam prāyaścittih sāma; bheşajam vai sa tat prāyaścittim akuruta;...; yad u suśravā sthaurāyaņo 'paśyat, tasmāt sauśravasam ity ākhyāyate. (III. 199—202)

Auf diesen (Versen) 16) die Sausravasa-Singweise. Kutsa Aurava war aus dem Schenkel (ūru) des Indra geschaffen (herausgebildet): er war dem Indra ganz gleich, so wie ein aus einem (anderen) selber herausgebildeter sein würde. Ihn machte Indra zu seinem Wagenlenker. Er ertappte ihn (einst) bei seiner Gemahlin, Sacī. der Tochter des Puloman. 17) Da sagte er (nl. Indra) zu ihr: "Wie hast du so gehandelt?" Sie sagte: "Ich habe euch beide nicht unterschieden." Da sagte er: "Ich werde ihn kahlköpfig machen; so sollst du (uns beide) unterscheiden." Er machte ihn kahlköpfig. Er aber (nl. Kutsa) wand sich eine Kopfbinde um (sein Haupt) und legte sich zu ihr. Dies ist die vom Wagenlenker getragene Kopfbinde 18). Er ertappte ihn wieder (bei seiner Gattin), und sagte zu ihr: "Wie hast du so gehandelt?" Sie sagte: "Ich habe euch nicht unterschieden; er hat sich eine Kopfbinde umgelegt, ehe er sich zu mir gelegt hat." Da sagte er: "Ich werde ihm Staub auf die Brust streuen; so sollst du (uns) unterscheiden." Er streute ihm Staub auf die Brust. Das ist der Staub, der sich auf der Brust des Wagenlenkers befindet. Er (nl. Kutsa) aber bedeckte

diesen mit seinem Obergewand und legte sich zu ihr. Da ertappte er ihn wieder und sagte zu ihr: "Wie hast du so gehandelt?" Sie sagte: "Ich habe euch nicht unterschieden; er hat sich mit seinem Obergewand bedeckt, ehe er sich zu mir gelegt hat." Da verjagte er ihn mit den Worten: "Sei 19) ein Malla" 20). Der aber sagte: "O Maghavan, lass mich nicht verloren gehen; gib mir das, wodurch ich leben kann. Aus dir bin ich ia entstanden." "So schüttele dir den Staub von der Brust ab." Er schüttelte ihn ab. Daraus erhob sich das grosse Volk: Rajas und Rajīvas<sup>21</sup>) genannt. Deren Fürst wurde er. Sein Purohita war Upagu, der Sohn des Susravas. Er (nl. Kutsa) befahl: "Niemand soll ein Opfer darbringen. Wer unter meiner Herrschaft ein Opfer darbringt, der soll um seine Habe gebracht werden. Die Götter essen ja nicht, wenn keine Opferspenden dargebracht werden 22). Sogar ein Baumblatt soll nicht geopfert werden." Nun begab sich Indra zu Upagu, dem Sohne des Susravas, und sagte zu ihm: "Ich will dich (mir) opfern lassen." Der sagte: "Hier wird nicht geopfert. Wenn jemand hier ein Opfer verrichtete, so würde man ihn um seine Habe bringen." Da zeigte er ihm Welt um Welt 23 (und sagte): "Durch das Opfer ersiegt man diese Welt- und diese." Da überlegte er: "So soll man mich um meine Habe bringen. Wohlan, ich will das Opfer bringen," und er verrichtete das Opfer für ihn. Von selbst 24) erhoben sich das Sadas- und das Havirdhaua-zelt; im Mörser kelterte er den Soma. Darauf sagte er: "Komme hierher fern von Kutsa." Er (nl. Indra) begab sich (nach Beendigung des Opfers) zu Kutsa 25). Der sprach zu ihm: "Wen hast du opfern gemacht?" "Den Upagu." "So bringet diesen Upagu um seine Habe" (befahl Kutsa seinen Leuten). Sie brachten ihn um seine Habe. Das (alles geschah) zum zweiten Male<sup>26</sup>). Zum dritten Male begab er (Indra) sich zu ihm (zu Upagu) und sagte: "Ich will dich (mir) opfern lassen." Der sagte: "Hier wird nicht geopfert. Wenn jemand hier opferte, so würde man ihn um seine Habe bringen. Zweimal habe ich geopfert und hat man mich um meine Habe gebracht." Da zeigte er ihm Welt um Welt (und sagte): "Durch das Opfer ersiegt man diese Welt und diese." Da überlegte er: "So soll man mich um meine Habe bringen. Wohlan, ich will das Opfer bringen." Zu ihm (nl. zu Indra) sagte er: "Ich will für dich opfern," und er verrichtete das Opfer für ihn. Von selbst erhoben sich das Sadasund Havirdhana-zelt; im Mörser kelterte er den Soma. Darauf sagte er: "Du sollst so gehen, dass Kutsa dich nicht erblickt." Er begab sich aber wieder zu Kutsa. Der sagte: "Wen hast du opfern gemacht?" "Den Upagu". Da stand er (nl. Kutsa) auf, hieb selber

ihn (nl. den Upagu) in Stücke und warf diese ins Wasser. Da erfuhr aber Suśravas, der Sohn des Sthūra, der Vater (des Upagu): "Kutsa Aurava hat meinen Sohn in Stücke gehauen und ins Wasser geworfen." Er lief zu ihm hin und sagte: "Wo hast du meinen Sohn hingetan?", Er liegt dort ins Wasser geworfen." Er (nl. Suśravas) ging hinter ihm her (um seine Überreste zu sammeln). Aus 27) seinem Munde trank Indra, der sich in eine rote (Gazelle) verwandelt hatte, den Soma. Da überlegte er: "Das muss Indra sein; den will ich loben; der wird ihn (nl. meinen Sohn) wieder beleben." Er erschaute diese Singweise; damit lobte er ihn: "Indra mit den starken Backen hat vom Soma getrunken, vom kräftigen, opfergaben-enthaltenden mit Gerste gemischten Kraute'' 28). Er (nl. Indra) sagte zu ihm: "Mit welchem Wunsche hast du mich gelobt?" "Belebe wieder meinen Sohn", so sprach er... Da belebte er ihn wieder. So ist diese Singweise eine Arznei, eine Gutmachung. Er hatte sie ja als eine Arznei, eine Gutmachung angewandt... Weil aber Suśravas, der Sohn des Sthūra, die Singweise erschaut hatte, darum heisst sie Sausravasa 29).

Vgl. Panc. br. XIV. 6. 8 (die Übersetzung dieser Stelle in: "Over en uit het Jaiminīya-brāhmaņa" S. 70).

- 1) vavai.
- 1) māmayā.
- rājā.
- \*) yaşti.
- ) jayate.
- e) Hier bloss lokam, das 2. Mal lokalokam.
- ) yajatīti, das 2. Mal jayatīti.
- ") Sehr unsicher, die Hs. hat beide Male kamamyaja iti. Man erwartet etwa: kam ayiyaja; so ist auch von mir übersetzt worden.
  - <sup>3</sup>) jigyus, aber das Perf. zu jināti ist erfordert.
  - 10) mad.
- 11) samairirayişyatīti.
- 12) So auch die Jaim. samh.
- 13) ma staușīti.
- is) samairayety.
- <sup>15</sup>) Unheilbar verdorben; vielleicht steckt im Schlusse: udamathnät.
- <sup>16</sup>) Auf SV. II. 519-521 wird das zu I. 145 (apad u sipry andhasah) gehörige Sāman gesungen.
  - Dass Sacī als die Tochter des Puloman gilt, liegt bis jetzt nur im Epos vor.
  - 18) Dass der Samgrahītr einen Uṣṇīṣa trägt, ist sonst nicht nachweisbar.
- <sup>19</sup>) mallo 'si, wie tvan no hotāsi (n°. 136) und yuvam evādhvaryā sthah (n°. 186), zu vergl. Delbrück, A.I.S. § 209.
- <sup>20</sup>) Was hier mit Malla gemeint wird, ist mir nicht deutlich. Es könnte "Ringer" sein, vgl. Manu XII. 45.
- <sup>21</sup>) Welche Völkerschaften gemeint sind, ist nicht zu ermitteln; jedenfalls liegt etymologischer Zusammenhang mit *rajas* (Staub) vor. In der RS. und in den Purāṇas kommen die Rājeyas vor.
  - 22) Eig.: "vom nicht geopferten."

23) Was damit gemeint wird, ist nicht mit Bestimmtheit zu sagen.

") Weil ja sonst niemand als Opferpriester Dienst tut, musste dieses Wunder geschehen. Deshalb auch die ältere und einfache Weise der Soma-kelterung in einem Mörser.

<sup>25</sup>) Hier ist das Panc. br. etwas deutlicher, wo es heisst, dass Indra sich mit dem ihm dargebrachten Opferkuchen in der Hand zu Kutsa begibt, woraus dieser ersieht, dass man doch dem Indra geopfert hat.

<sup>26</sup>) Ich bin nicht sicher, dass hier der Text nicht abgekürzt worden ist.

<sup>27</sup>) Dieser Satz scheint in diesem Zusammenhang weniger passend zu sein, oder es ist etwas ausgefallen.

<sup>18</sup>) Der Vers, zu welchem das Sauśravasa gehört.

<sup>19</sup>) Zur Beziehung dieser höchst merkwürdigen Geschichte zu RS. IV. 16. 10 vergl. meine Bemerkungen in: "Over en uit het Jaiminīya-brāhmaņa", S. 74.

#### 199. Die Schildkröte Akūpāra.

rsayo vai sattrād utthāyāyanta āyunjānās<sup>2</sup>); te hocur: eta, kim cid eva yakşam pasyāmeti 3); te hocur: akūpāro 4) vā ayam kāsyapah samudre 'ntas 5) tad 5) yakşam 5); eta tam pasyāmeti 3); tam hānvabhyaveyus; tebhyo ha nāvir āsa; te hocur: ete-, 'ndram eva stavāma; sa vārāsyeše; sa eva na imam daršayişyatīti; ta 6) abruvann: rṣe, tvam stutād iti; sa etam atris trcam apašyat; tenainam upeyāya 7): yad indra citra ma iha8) nāsti tvādātam adrivo rādhas tan no vidadvasa ubhayāhasty ābhareti; sa hekṣām cakre: mahad bata ma rşayo yācanty; ubhayāhasty ābhareti vā ahur iti; yat te dikşu prarūdhyam mano asti śrutam brhat tena drdhā cid adriva ā vājam darşi sātaya iti; sa hekṣām cakre: drdham bata rṣayo yācantīti 9); na hājajnāv: akūpāraņi didrksanta iti; yan manyase varenyam indra dyukşan tad ābhara ridyāma tasya te vayam akūpārasya dāvanu iti; sa hājajnāv: akūpāram vai didrksanta iti; tam ha padodasyann uvācai- 10): 'tad 10) eva medam rsayo maham irobhayāhasty ābharety avocann iti; tam apasyams; tū etāh kāmasanaya rca; elam vai te kāmam akāmayanta; sa ebhyaḥ kāmaḥ samārdhyata; yatkāma evaitābhir rgbhi stute, sam asmai sa kāma rdhyate. (III. 203)

Als die Rsis eine mehrtägige Opfersitzung beendigt hatten, kamen sie zurück, sich anschirrend (?). Sie sagten: "Kommt, wir wollen den einen oder anderen Spuk erschauen." Da sagten sie: "Die Schildkröte Akūpāra 11) hier befindet sich innerhalb des Meeres. Die ist ein Spuk, kommt, den wollen wir erschauen." Sie gingen zu (dem Meer) hinab, ihn (zu suchen). Er zeigte sich ihnen nicht. Da sagten sie: "Kommt, wir wollen den Indra loben; der hat die Macht über ihn; der wird uns ihn zeigen." Sie sagten: "Rsi, du sollst loben." Da erschaute Atri dieses Tristichon 12), damit wendete er sich an ihn (d. h. an Indra): "Die Gabe, o lichter, schleuderstein-führender Indra, welche reichlich von dir gegeben wird, die, o Gütergewinnender, bringe uns, beide Hände voll." Da sah er

(nl. Indra) ein: "Um etwas Grosses fürwahr bitten mich die Seher: sie sagen ja: bringe uns, beide Hände voll." (Atri fuhr fort): "Das herrliche grosse, das dein zufriedenzustellender Geist zu geben bereit ist, dadurch erschliesse sogar das Festverschlossene, o Schleudersteinführender: den Wohlstand, damit wir ihn erwerben." Da sah er (Indra) ein: "Um das Festverschlossene bitten die Seher." Denn er hatte noch nicht bemerkt, dass sie den Akūpāra zu erblicken wünschten. (Atri fuhr fort): "Was du, Indra, wünschenswert und glänzend erachtest, das bring' herbei. Möchten wir dich, damit du uns spendest, als den Unbegrenzten (akūpāra) erkennen." Da sah er ein: "Sie wünschen den Akūpāra zu erblicken". Indem er diesen mit seinem Fusse heraufwarf, sagte er: "Dieses Grosse war es, das da die Seher meinten, als sie zu mir sagten: bringe uns, beide Hände voll." Da erblickten sie (nl. die Seher) ihn (nl. den Akūpāra) 18). Diese Verse sind wunsch-gewährende; dies war ja der Wunsch, den sie sich gewünscht hatten und der wurde ihnen erfüllt. Mit welchem Wunsche immer man mit diesen Versen lobt, dieser Wunsch wird erfüllt.

- 1) ulthāyayānta.
- <sup>12</sup>) Vgl. Bem. 1 zu n°. 85.
- 2) pasyāma iti.
  - 1 000
- b) Unsichere Emendation: ntamhadyaksam.
- 6) tam; vielleicht sind aber einige Worte ausgefallen.
- 7) มากิมกินกับส
- ) So die Lesart des SV. In der Übersetzung bin ich der Rezension der RS. gefolgt.
- s) iti von mir ergänzt.
- o) uvācemad.
- 11) Vgl. unten, n°. 210.
- <sup>12</sup>) SV. II. 522—524, RS. V. 39. 1—3.
- 13) Für den Verfasser des Brahmana ist Akupara also Schildkröte.

# 200. Die Dvaigata-singweise.

atha dvaigatam; padanidhanam rāthantaram; tasmād rāthantare 'han kriyate. — devā vai sarvam yajñam samgrhyordhvāh svargam lokam udakrāmams; te manusyā yajñam na prājānams; tad vyacchidyata; te devamanusyā ') āśanāyann: itahpradānād dhi devā jīvanty, amutahpradānān manusyā; neta ūrdhvā āhutayo 'gacchan, nāmuto 'rvācī vṛṣṭiḥ prādīyata; te devā ayāsyam abruvan: manusyā vai yajñam na prajānanti; tad vyacchedi; tebhyaḥ parehi yajñam vidhehīti; so 'yāsya etyaitenaiva sāmnā manusyebhyo yajñam vyadadhāt; so 'yam manusyesu yajño vihitah; sa manusyesūsitvā svargam lokam punar na prājānāt; so 'kāmayata: pra svargam lokam jānīyām

iti; sa etenaiva sāmnā stutvā svargam lokam punah prājānāt; tad etat svargyam sāmā-; 'śnute svargam lokam ya evam vedā-; 'tho hāsyaitenaiva sāmnā yajño vihito 2) bhavati; sa yad ayāsyo 'muṣmāl lokād imam lokam agacchad 3), asmāl lokād amum lokam agacchat 4), sa imau lokau dvir anusamacarat, tad dvaigatasya dvaigatatvam. (III. 216)

Dann die Dvaigata-singweise, deren Schlussstück ein Versviertel umfasst und die rathantara-artig ist; darum wird sie an einem Rathantara-tage angewandt. — Die Götter, das ganze Opfer zusammennehmend, begaben sich damit aufwärts, zum Himmelsraum. Da wussten die Menschen das Opfer nicht zu finden. Dadurch trat eine Unterbrechung ein. Götter und Menschen hungerten. Denn von dem, was von der Erde her gegeben wird, leben die Götter, von dem, was vom Himmel her gespendet wird, die Menschen. Weder Opferspenden gingen aufwärts, noch wurde von oben der Regen niedergesandt. Da sagten die Götter zu Ayāsya: "Die Menschen wissen das Opfer nicht zu finden; dadurch ist eine Unterbrechung eingetreten. Gehe hin, und mache ihnen das Opfer zurecht." Da machte vermittelst dieser Singweise Ayasya den Menschen das Opfer zurecht. Das ist das hienieden unter den Menschen zurechtgemachte Opfer. Nachdem er unter den Menschen geweilt hatte, wusste er den Himmelsraum nicht zurückzufinden. sprach er den Wunsch aus: "Möchte ich den (Weg zum) Himmelsraum erkennen." Nachdem er mit derselben Singweise gelobt hatte, wusste er den Himmelsraum wiederzufinden. So ist diese Singweise eine zum Himmelsraum verhelfende. Es erreicht den Himmelsraum, wer solches weiss. Aber durch diese Singweise hatte er auch das Opfer zurechtgemacht. Weil Ayasya von jener Welt zu dieser gegangen war und von dieser Welt zu jener, und so diese Welten zweimal besucht hatte, darum heisst die Singweise: Dvaigata.

Vgl. Pañc. br. XIV. 9. 32.

- 1) devão.
- 2) pahito.
- 3) agacchad.
- \*) agacchata (viell.: agacchat, tat).

# 201. Die Vaiyasva-singweise.

tāsu vaiyaśvam; vyaśvam vai sākamaśvam garbhe santam gayah pitrvyah paryapaśyad: ṛṣir janiṣyata iti; tam jātam parāstave ¹) 'bravīj ¹): jātakṣīṇo ²) 'janīti; tam chāyā na ³) jahau ³); tasmā ³) anguṣṭhau prāsnutām; tad asmā ācakṣata: yam vai kumāram parā-

stave 4) 'bravīr 4), ayam vai sa jīvatīti; sa 5) musalam ādāyācchaid 6) dhaniṣyan; so 'kāmayato-: 'd ita iyām, gātum nātham vindeyeti; sa etat sāmāpaśyat; tad abhyagāyata; tad asya musalam pratyak patitvā śiro 'chinat; tad etad bhrātrvyahā gātuvin nāthavit sāma; hanti dviṣantam bhrātrvyam, vindate gātum nātham ya evam veda; yad u vyaśvo 'paśyat, tasmād vaiyaśvam ity ākhyāyate. (III. 221)

Auf diesen (Versen) 7) die Vaiyaśva-singweise. Von Vyaśva, dem Sohne des Sākamaśva, hatte, als er noch im Mutterschooss war, sein Onkel väterlicherseits, Gaya, erkannt, dass in ihm ein Seher sollte geboren werden. Sobald er geboren war, befahl er, ihn wegzuwerfen (auszusetzen) (mit den Worten): "Er ist geboren als einer der unmittelbar nach der Geburt hingeschwunden ist." Von diesem (Knaben) wich der Schatten nicht und seine Daumen verschafften ihm die (Mutter)milch. Da meldete man ihm (nl. dem Gaya): "Der Knabe, welchen du auszusetzen befohlen hast, ist (noch) am Leben." Da nahm er eine Keule und trat auf ihn zu, um ihn zu töten. Dieser (nl. der Knabe) sprach den Wunsch aus: "Möchte ich hieraus geraten, möchte ich einen Ausweg, eine Ausrettung, finden." Er erschaute diese Singweise und sang sie über (seinem herannahenden Onkel) ab. Da prallte die Keule zurück und schlug ihm (dem Gaya) das Haupt ab.

Vgl. Panc. br. XIV. 10. 8-9.

- i) parāstāvabravīj.
- 2) Meine Konjektur für jātakṣeṇo.
- 3) nājahāsvavasmā; vgl. Jaim. up. br. III. 31. 3.
- ') parāstāvabravīj.
- ) tā.
- adāyāsaid.
- 7) SV. II. 583-584.

#### 202. Die Pāncavāja-singweise.

atha pāñcavājam; etena vai pañcavājāh kautsa ubhe andhasī vyapipīta 1) yac ca daivyam yac ca mānuṣam; tenaiva tena vipipīte;
pañcavājā vai kautso 'kāmayato-: 'bhe andhasī vipipīya yac ca
daivyam yac ca mānuṣam iti; sa etat sāmāpasyat; tenāstuta; tato
vai sa ubhe andhasī vyapipīta yac ca daivyam yac ca mānuṣam;
tato ha sma vai surādṛtim 2) upādhāya somārtham dhāvayati 3); tad
etad annādyasyāvaruddhih sāmo-; 'bhe andhasī vipipīte yac ca daivyam
yac ca mānuṣam ya evam veda; yad u pañcavājāh kautso 'paṣyat,
tasmāt pāñcavājam ity ākhyāyate. (III. 228)

Jetzt die Pāncavāja-singweise. Durch diese konnte Pancavājas, der Sohn des Kutsa, beim Trinken die beiden Tränke sondern:

den göttlichen und den menschlichen 4). Dadurch sondert er 5) (sie) beim Trinken. Pañcavājas, der Sohn des Kutsa, begehrte: "Möchte ich beim Trinken die beiden Tränke, den göttlichen und den menschlichen, sondern." Er erschaute diese Singweise; mit ihr lobte er. Darauf unterschied er die beiden Tränke, den göttlichen und den menschlichen. Seit dieser Zeit pflegte er, einen mit Surā gefüllten Schlauch (auf seinen Wægen) gestellt habend, zum Behuf des Soma auszufahren 6). So ist diese Singweise eine Nahrungerhaltung. Die beiden Tränke, den göttlichen und den menschlichen, unterscheidet beim Trinken, wer solches weiss. Weil aber Pañcavājas sie erschaut hatte, darum heisst die Singweise: Pāñcavāja.

Vgl. Pañc. br. XIV. 11. 25—26.

- 1) Vgl. Bem. 3 zu n°. 173.
- 2) sumatim.
- 2) dharayati.
- ') Soma und Surā.
- 5) Der Verrichter eines Sattra? Dann erwartet man aber eher den Plural.
- \*) Die ganze Geschichte ist undeutlich, wie auch die Parallel-stelle des Pauc. br.

#### 203. Die Maidhatitha-singweise.

atha maidhātitham; medhātithigrhapatayo vai vibhindukīyāh sattram āsata; tesām drdhacyud āgastir udgātāsīd gaurīvitih prastotācyutacyut pratihartā vasuksayo hotā sanakanavakāv adhvaryū; paśukāmo medhātithir janikāmau sanakanavakau yatkāmā itare tatkāmā; nānākāmā ha sma vai purā sattram āsate; te ha sma nānaiva kāmān rddhvāptrottisthanti; tesām ha smendro medhātither mesasya rūpam krtvā somam vratayati; tam ha sma bādhante 1): medhātither no meṣah somam rratayatīti; sa u ha smaisām svam eva rūpam kṛtvā somam vratayati; tato ha vā idam arvācīnam medhātither meşa ity āhvayanti; sa etan medhātithih pasukāmah sāmāpasyat; tenāstuta; purām bhindur yuvā kavir ity eva valam abhinat; tram valasya gomato 'pāvar adrivo bilam ity etayā bilam apāvrņot; tatah pasavo 'srjyanta; ye prathame 'srjyanta, ta ima etarhitanāh paśavas; tad u haiva hiranyaśrngīr dvyūdhnīr anūdeyus; tad u haiva hiranyacandātakā vasāne apsarasāv anūdeyatus; te grhapatir abhidadhyau; sa hovāca: mama vā ime, ye aham mama gārhapatye 'varutsi; grhapater vāva sarvarddhir iti; neti hocatuh sanakanavakau, paśukāmas tram āsisthās; te tavaite paśaro; janikāmāv āvam; tayor āvayor ime jūye iti; tad dhaiva samvadamānesv anyatarām abhipede; sā ha pratijaghne; saisā yasyā etat kabalikam²) ivā-; 'tha hānyatarā visismiye; saisā harinikā; tasmād ete paśvājānehy 3); atha hemā hiraņyaśrngīr dvyūdhnīr yata evodeyatus tat punar abhyavadudruvur: anrtam grhapatir akrn 4);

na vai vayam tasya smo yo 'nrtam karotīti; tā haitā apy adya krūrarşabhā vibhinduke śārīr 5) bhūtvā vedayante. — kānvāyanau brahmany aspardhetām medhātithis ca trisokas ca: tāv abrūtām: ehv. agnim samiddham atyayāveti 6); tau 6) hāgnim 6) samiddham 6) atyaitām; upary upary eva trisoko 'tvaid, athetarasya paksmāny udausat: tam abravīd: ajaisam tveti; nety abravīd, asurīputra eva tvam asi: devatā eva tvayā samsprstam nācīkamanteti; tau vā: ehy, apo 'tyayāveti; tau ha rathaspām 7) visyannām 8) atvaitām; upary upary eva triśoko 'tyaid, athetarasya pavī 9) a āyetātāndevārdrapavi 9) rathaspāyai; tam abravīd: ajaisam tveti; nety abravīd, asurīputra eva tvam asi: devatā era tvavā samsprstam nācīkamanteti: tau vā: ehi paśūn utsrjāvahā iti; sa trisokah sadya evālomno 'karnakān naśūn udasriata; te 'trābhyātaptā nyamrcya $^{10}$ ) nyamehan; saisā $^{11}$ )  $vr\bar{a}$ bhavat; tasmād āhur: gāvo vreti; tasmād v amāmsāśī vrāyu 12) nāśnīyād; atha haike 'bhitapyamānānām pratyancah prūdravams; te sindhum prāvišams; tal lavanam abhavat; tasmād āhur: gāvo lavanam iti; tasmād dayo 13) lavanena panañ 14) carati, gāva eva bhavanty; atha medhātithih samvatsaram upaprāstrnīta paśukāmah; sa etasmād eva valād asmābhidhānāt pasūn udasrjata: tvam valasya gomata iti; tad etat paśūnām utsrstih sāmā-; 'va paśūn runddhe, bahupaśur bhavati ya evam veda; yad u medhātithir apasyat, tasmān maidhātitham ity ūkhyāvate. (III. 233—235)

Jetzt die Maidhatitha-singweise. Die Vibhindukīvas, mit Medhatithi als Grhapati, hielten (einst) eine "Opfersitzung" ab. Deren Udgātr war Drdhacyut, der Nachkomme des Agasti, Prastotr war Gaurīviti, Pratihartr war Acyutacyut, Hotr war Vasuksaya und ihre beiden Adhvaryus waren Sanaka und Navaka. Mit dem Wunsch Vieh zu erlangen (unternahm) Medhatithi (das Opfer), mit dem Wunsch ein Weib zu erlangen (unternahmen es) Sanaka und Navaka; die anderen jeder mit seinem besonderen Wunsche. Früher pflegte man ja eine Opfersitzung abzuhalten jeder mit seinem besonderen Wunsche, und wenn sie gesondert ihren Wunsch erfüllt sahen, pflegte man das Sattra zu beendigen und aufzubrechen. Nun pflegte (bei diesem Opfer) Indra, die Gestalt eines dem Medhätithi angehörenden Widders angenommen habend, deren Soma zu trinken; den verjagten sie jedesmal (,sagend): "Der Widder des Medhātithi trinkt unseren Soma." Da nahm er (nl. Indra) seine eigne Gestalt an und-kam (so), deren Soma zu trinken. Seit jener Zeit ruft man ihn 15): "O Widder des Medhātithi." Nun erschaute Medhātithi, der (durch das Sattra) Vieh (d.h. Kühe) zu erlangen wünschte, diese Singweise; mit ihr lobte er; durch (den Vers, welcher anfängt): "Der Zerspalter der Burgen, der jugendliche Weise"16),

spaltete er die Höhle; durch den (Vers): "Du hast, mit Schleuderstein Bewaffneter, die Öffnung der Kühe enthaltenden Höhle aufgedeckt"17), deckte er die Höhle auf. Daraus kamen die Tiere hervor. Die, welche als erste hervorkamen, das sind die Kühe, die jetzt hier (auf der Erde) sind; nach diesen kamen goldhörnige zweieutrige hervor und darauf zwei in goldne 18) Gewänder ge-'kleidete Apsarasen. Auf diese zwei richtete der Grhapati seinen Sinn. Er sagte: "Mir kommen die zwei zu, da ich sie unter meiner Grhapati-funktion erlangt habe. Dem Grhapati fällt ja jeder gute Erfolg zu." "Nein," sagten Sanaka und Navaka, "du hast die Opfersitzung unternommen mit dem Wunsche Vieh zu erlangen; so. kommen diese Tiere dir zu; wir (haben das Opfer unternommen) mit dem Wunsche ein Weib du erlangen; so sind diese beide unsere Gattinnen." Während sie noch darüber redeten, rückte er (Medhātithi) der einen der beiden (Apsarasen) auf den Leib. Diese stiess ihn zurück. Sie ist diese (Kuh), die, so zu sagen, das Kambalika (an sich hat)<sup>19</sup>). Die zweite (Apsaras) wurde bestürzt (erschreckt?): sie ist die Harinika: deshalb sind diese beiden ..... Jene goldhörnigen zweieutrigen (Kühe) aber liefen zurück zu dem Ort, woraus sie hervorgekommen waren (,denkend): "Der Grhapati hat Unrecht begangen; wir gehören jenem nicht, der Unrecht begeht." Die werden auch heute noch als.... im Vibhinduka(-lande) unter der Gestalt von... - Die beiden Abkömmlinge des Kanva: Medhatithi und Triśoka, stritten sich um das heilige Wort (d.h. wer der beste Kenner des Veda sei). Sie sagten: "Komm', wir wollen über das flammende Feuer hinschreiten." Sie schritten nun über das flammende Feuer hin. Triśoka passierte ummittelbar darüber hin, von dem andern versengte es die Augenwimpern. Da sagte er (nl. Triśoka) zu ihm: "Ich habe dich besiegt." "Nein," sagte der, "du bist der Sohn einer Asura-mutter<sup>20</sup>): die Götter haben das von dir Berührte nicht begehrt"21). Darauf sagten sie: "Komm". wir wollen über das Wasser hinschreiten." Sie schritten über den fliessenden Rathaspā-strom hin. Trisoka kam, unmittelbar darüber, hinweg; von dem anderen wurden die Schienen des Rades durch die Rathaspā befeuchtet<sup>22</sup>). Da sagte er (nl. Trišoka) zu ihm: "Ich habe dich besiegt." "Nein," sagte er, "du bist der Sohn einer Asura-mutter, die Götter haben das von dir Berührte nicht begehrt." Da sagten sie: "Komm', wir wollen Kühe hervorkommen lassen." Da liess Triśoka sofort haar- und ohrlose Tiere hervorkommen<sup>28</sup>). Diese auf der Stelle bedrängt (oder vielleicht: erkrankt).... seichten. Daraus entstand die Vrā 24). Darum sagt man: "Die Vrā sind die Kühe." Darum auch soll, wer kein Fleisch isst, auch nicht von

der Vrā essen. Einige aber von den bedrängten Tieren liesen zurück und traten in den Sindhu ein. Daraus entstand das Seesalz. Darum sagt man: "Das Seesalz sind die Kühe." Darum auch pflegt man Eisen für Salz einzuhandeln; es (das Eisen) wird dann zu Kühen (?) <sup>25</sup>). Medhātithi aber, nach Vieh verlangend, breitete ein Jahr lang in der Nähe (der Höhle) sich (sein Lager) aus. Da machte er aus dieser mit einem Steine zugeschlossenen Höhle die Kühe hervorkommen, mit (dem Verse): "Du, der Kühe enthaltenden Höhle". Diese Singweise ist also ein Mittel, die Tierehervorzurufen. Wer solches weiss, der erhält Kühe und wird reich an Vieh. Weil aber Medhātithi die Singweise erschaut hatte, darum heisst sie Maidhātitha.

Vgl. Pañc. br. XIV. 10, 11 und XIV. 6. 6, auch J. A. O. S. XVIII, S. 38.

- 1) bādhute.
- 2) Ob in der Hs. °lio oder °lio steht, ist nicht sicher.
- 3) Unheilbar verdorben; steckt paścāja in den Worten?
- 4) akran die Hs., vgl. Bem. 1, zu n°. 76.
- 5) Oder ist 'sārīr zu lesen?
- °) Diese Worte von mir ergänzt.
- 7) rasaspām die Hs., aber weiter unten richtig rutha°.
- 8) vişyannāv.
- ") Alles unheilbar verdorben.
- 10) ? Ist an mrt (= mrit; zu denken?
- 11) saiso.
- 12) Hierin steckt wahrscheinlich Acc. pl. oder Gen. pl. von vrä; ist vielleicht vräyar zu lesen? "Saft" oder "Brühe der Vrä"? Die Hs. hat freilich präyu.
  - is) Ist vielleicht tasmad v ayo zu lezen?
- 14) Scheint Partiz. praes. zu panati zu sein (Act.).
- 15) Nl. in der Subrahmanya-formel, vgl. CH. § 49.
- <sup>10</sup>) SV. I. 359 = II. 600, zu welchen das Maidhatitha gehört.
- 17) SV. II. 601.
- 18) D.h. wohl "mit Golddraht durchwobenen."
- 19) Bedeutung unbekannt. Hat man an die scheckige Kuh zu denken ("lakenvelsch", auf Holländisch)?
  - <sup>20</sup>) Das stimmt mit n°. 176 überein.
- <sup>21)</sup> Scheint zu bedeuten: "Die Götter haben sogar nicht mit dir in Berührung kommen wollen." Ist samsprastum zu lesen?
- <sup>22</sup>) Das muss ungefähr der Sinn des Satzes sein. Zu rathaspā vgl. Bem. 166 meiner Abh.: "Over en uit het Jaim. br."
- <sup>28</sup>) Vgl. III. 198: vatsah kānvah pašukāmas tapo 'tapyata; sa etat sāmāpašyat (das Vātsa sāman); tenāstuta; sa ha vāva trišoko yān evāmāms trīn šokān avāhan (deutet auf III. 72, das Traišoka), sāsya trišokatā; sa ha sadya evālomno 'karnakān pašūn avārunddha. Der Zusammenhang ist freilich nicht deutlich.
  - 24) Wohl ein Kraut?
  - <sup>25</sup>) Dieser Satz sehr hypothetisch.

#### 204. Die Vaisvāmitra-singweise.

tad v evācakṣate vaiśvāmitram iti; bharatā ha vai sindhor aparatāra āsur ikṣvākubhir udbāḍhās ¹); teṣu ha viśvāmitrajamadagnī ūṣatuḥ;

dadau;  $tayor\ hadattayor\ juhavendrakrośa\ ity$ ;  $ammakastasmististhantv^4$ ) ity u(vāca): (vi)svāmitrajamadagnī, imā iksvākūnām gā vindadhvam iti; tad dhemāv aparatāre santau susruvatus; tau hocatur bharatān: indro vai nāv upāhvayatī-5): 'mā ikṣvākūṇām gā vindadhvam ity, eta, tā vindāmahā iti; tau vai na imam gādham kurutam iti; te vai yundhvam iti; te ha yuyujire; te hābhyaveyus; tau hocatur: yā vah palpūlanyas 6) tā apāsyateti; tā hāpāsur; atha ha rājanyabandhur 7), yasmai palpūlany āsa 8), tām hādho'kṣam babandha; tāv akāmayetām: gādho nāv ayam syād iti; sa etad viśvāmitrah sāmāpaśyat; tenūstuta: purām bhindur yuvā kavir amitaujā ajāyata | indro viśvasya karmano dhartā vajrī purustutah || tvam valasya gomato 'pāvar adrivo bilam | tvām devā 9) abibhyuşas tujyamānāsa āvisuh || tavāham sūra rātibhih pratyāyam sindhum āvadann ity etā 10) āvadantau 10) pratyaitām; upātisthanta girvano vidus te tasya kūrava iti haivāpa upatasthire; tābhyām ha gādha āsa; te ha gādhenātiyayus; tad yasminn iyam palpūlany asa, tad vāvāpo 11) 'vacicchidur; asanad 12) vā iyam iti ta eva namśayo 18); gā 18) nodyata 13) iti, ta evāgava iti; mevādya vasāmeti, ta eva vasātayas; tad u haiva kumārikāh krīlantīr jahuh, sa eva yauşito girir abhavad; atha ha vā imāni vanānīmās ca nadyo 'paratāra āsapurā sindhor āsus; tau ha paścāt parītya prācīh prarurudhatus; tato yāny ukṣaśardhatāny āsaṃs, tānīmāni lavanāny 14); atha ye tasthus, ta ete kşudrā vanaspatayo 'bhavann; atha ha vā imāni pīrustacchamaitad 15), atha yā nadīs tārayāñ cakrus, tā imā nadyo vivasatihottamās 15) tārayān cakrus; tāsu ha tūryamāņāsu sindhor apriyam āsa; sa hovāca; nanu brahmeti susruma gāthinam pitaram tara | kutas tvā sahasram āgamad riśriamitra balam taveti; \*a hovāco-: 'ta putro mamatāyai garbhe dīrghatumā vadan vipaścit tad abhyajāyata yajñasyāngāni kalpayan kathodanvah 16) panāyasīti; tuto vai te tān paśūn avindanta; tad etat paśavyam sāmā-; va paśūn runddhe, bahupaśur bhavati ya evam veda; yad u viśvāmitro 'paśyat, tasmād raiśvāmitram ity ākhyāyate. (III. 237, 238)

Diese Singweise nennt man auch "die des Viśvāmitra." Die Bharatas befanden sich (einst) auf dem anderen Ufer des Sindhu, von den Ikṣvākus bedrängt <sup>17</sup>). Unter ihnen befanden sich Viśvāmitra und Jamadagni. Nun bat Indra den Bhayada, den Sohn des Asamāti, um seine beiden Falben <sup>18</sup>). Dieser gab sie ihm aber nicht. Als sie ihm nicht gegeben waren, rief er (nl. Indra) am Indra-krośa <sup>19</sup>): ..., Viśvāmitra und Jamadagni, erbeutet diese Kühe der Ikṣvākus." Diese beiden, die sich auf dem anderen Ufer befanden, hörten dies, und sie sagten zu den Bharatas: "Indra ruft uns heran mit den Worten: "Erbeutet diese Kühe der Ikṣvākus.

Kommt, wir wollen sie erbeuten". "So macht ihr beiden den Fluss für uns durchwatbar." "Dann schirret euch (eure Streitwagen) an." Sie (d. h. die Bharatas) schirrten ihre Wagen an, und kamen zum (Strom) hinab. Da sagten die beiden: "Ihr sollt eure Palpūlanis 20) wegwerfen." Die warfen sie fort. Aber ein (minderwertiger) Ksatriya, welcher Palpūlanis hatte, befestigte diese unterhalb der Achse (des Wagens). Da sprachen die beiden den Wunsch aus: "Möge der (Fluss) uns durchwatbar sein." Da erschaute Viśvāmitra diese Singweise: damit lobte er. "Der Zerspalter der Burgen, der jugendliche kräftige (Held) von unermesslicher Stärke, ist geboren: Indra, der Stützer jeder Unternehmung, der Keilbewaffnete, der Vielgelobte. Du, Schleuderer, hast die Öffnung der Kühe enthaltenden Höhle aufgedeckt; dir haben die furchtlosen erzürnten Götter geholfen. Durch deine Gunsterweisungen, o Held, bin ich zum Sindhu hingelangt, (dich) anredend" 21) diese Verse aussprechend gelangten die beiden zum Sindhu, und mit (dem Schlussverse): "Es haben sich die Sänger genähert, o Gott, der du die Anrufung liebest, sie achten auf dich" 21) traten sie ehrerbietig vor das Wasser. Ihnen wurde der Fluss durchwatbar und sie passierten ihn durch die Furt. Dort wo sich die Palpūlani befand, da trennte sich das Wasser. Durch die Aussage: "Er ist zunichte geworden" (?), entstanden die Namsis 22); durch die Aussage: "Die Kühe werden vertrieben"(?), die Agus; durch die Aussage: "Lasst uns heute hier nicht weilen," die Vasatis; Mädchen, die hier ihr Spiel trieben, verliessen den Ort, da entstand der "Frauenberg." Diese Wälder und diese Flüsse waren auf dem jenseitigen Ufer... des Sindhu; nachdem die beiden sie von hinten umgangen hatten, hemmten sie diese vorwärts gewandten (?). Die Ochsenheerden, die sich dort befanden, aus diesen wurde das Seesalz 23); die, welche stilistanden, aus diesen wurden die kleinen Bäume.... Die Flüsse. sie überschritten hatten, das sind diese Flüsse... Als das Heer über diese Flüsse übergesetzt wurde, war das dem Sindhu unlieb. Er sprach: "Wir haben doch gehört, dass dein Vater Gāthin ein Brahmane war; woher ist, o Viśvāmitra, dieses dein starkes Heer gekommen?" Der sagte: 24) "Auch sogar Dīrghatamas, der weise Sohn der Mamata, der im Mutterschoos redete, wurde dazu geboren, die Glieder des Opfers zurechtmachend. Wie, o Strom, wirst . du gepriesen?" Darauf erbeuteten sie (d. h. die Bharatas) die Kühe. So ist diese Singweise eine zu Kühen verhelfende. Wer solches weiss, der erhält Kühe, wird reich an Vieh. Weil aber Visvamitra diese Singweise erschaut hatte, darum heisst sie Vaiśvāmitra.

Vgl. Pañc. br. XIII. 5. 15.

- 1) udbādhayas.
- henmo.
- 3) bhart.
- ") Heillos verdorben!
- ayahvaya°.
- a) palpulas, vgl. aber im Verfolg.
- T) °bandhā.
- B) asva.
- devo, l. vielleicht devaso, vgl. Jaim. samh. III. 48. 17.
- 10) etauāvadantau.
- 11) vaivāpo. ·
- 12) ? l. vielleicht anasad.
- Die Hs. hat: namsapoyogonodyata, verdorben!
- 14) plavanany.
- 18) Wie ist herzustellen?
- 10) ? kathodanve die Hs.
- oder "zurückgehalten"? von udbanhate? oder = udbādhita?
- Ans Jaim. up. br. IV. 8. 7 ist bekannt, dass Pratidarsa dem Bhayada Asanatya die beiden Falben des Gottes (hart deväsvau) "herbei gesungen" hatte. Der Vater dieses Bhayada nun: Asamāti, war ein Iksvāku, vgl. n°. 190.
  - Dass Indrakrosa Ortsname ist, scheint aus Pañe. br. l. c. hervorzugehen.
- <sup>20</sup>) Was damit gemeint wird, ist nicht bekannt. Die Einzelnheiten des vedischen ratha sind vielfach ungedeutet, zu vergl. ist vielleicht RS. VII. 33. 4, X. 53. 7, vgl. Hillebrandt's Übersetzung in: "Lieder des Rgveda" S. 20, 54, und Oldenberg, Rgvedanoten, II, S. 32.
  - <sup>21</sup>) Jaim. samh. III. 48. 16—18 = RS. I. 11. 4—6.
  - 22) Die Namsi, Agu, Vasāti sind vielleicht Völkerschaften.
- 23) Wenn meine Textesänderung das Richtige trifft, so ist zu vergl. oben, n°. 203 a. E. (gavo vai lavanam).
- <sup>24</sup>) Die Antwort des Visvamitra ist mir ganz und gar unbegreiflich. Dass Dirghatamas schon im garbha redete, ist bekannt aus der Brhaddevata IV. 12.

#### 205. Die Singweise "Adārasṛt des Bharadvāja."

tad v evācakṣate bharadvājasyādārasṛd iti; ksatram vai prātardanam dāśarājñe ¹) daśa rājānah paryayatanta mānuṣe; tasya ha bharadvājah purohita āsa; tam upādhāvad: ṛṣa, upa tvā dhāvāma; iha naḥ prajānīhīti; so 'kāmayata bharadvājo: jayema saṃgrāmam iti; sa etat sāmāpaśyat; tenāstuta; so bravīt stutvā-: "vai na indro havaṃ gamiṣyati; jeṣyāmo ²) vā imaṃ saṃgrāmam ity; atha hopamā sāvedasī kalyāṇy āsa kṣatrasya prātardanasya jāyā; tasyai ha bhrātaram jaghnus; tad dha dhuvanam āsa; tāṃ ha paridhāvantīm ³) indro 'bhidadhyau; sa ha śuṣkājinam paridhāyābhyaveyāya; tasya ha vivadhe 'pūpamūta itarārdhe 'pāsakta āsāmikṣā sarpiṣā saṃyutetarārdhe ⁴); sa hāsyā antikaṃ nartituṃ ⁵) dadhre ⁵); tāṃ ha samanayat sarpiṣā pralimpanti ⁶); taṃ ha sma yad apasedhaty, atha ha smāsyā antikam eva nṛtyati; sāyam āsa ¬), vyapeyatus в); tāṃ ha patiḥ papraccha: kim ⁰) atra kiṃ cid divādo ¹0) 'drākṣīr iti; sā hovāca: na nu tato 'nyat: sthavira eva me 'dyāntikam anartīt; tasya vivadhe

'pūpamūta itarārdhe 'pāsakto 'bhūd āmikṣā 11) sarpiṣā saṃyutetarārdha iti; sa 11) hovācā-: " vai na indro havam agamaj; jeṣyāmo 12) vā imam samgrāmam iti; indro vai so 'bhūt, tam moddhimsisthās, tam sakhīkrtya brūtūj: jayāma sangrāmam iti; śvo ha bhūte parisasratuh 13); sa hāyam tādr senaiva vivadhena parastarām iva nartitum dadhre; tam ha sma yat 14) prepsaty, atha ha smetarah parastarām eva; sā hekṣām cakre: hantainam abhivadānīti; tam hābhyuvāda: kim te majāka 15) mūta iti; yeļ 16) kalpitopanarāhītīndro 16); vi te mājāka sīyatām mahato josavājina 17) ity upamā sāvedasī; vi cet putraka sīyātai, sam it tac cinavat pitetīndro; visam majāka te bhūyāt prāvabhrāv 18) eva sarpita ity upamā sāvedasī; visam cit putrakā satī mṛgam tena hanat pitetindrah; paro majāka dhāvānukūlam pathaiva yann ity upamā sāvedasī; paraś cit putrakā saty upakūlam pitāya(tī)tīndrah; priyo me mahirodrše hastenābhitata ity upamā sāvedasī; tam hānusamdrutyorāca: jayāma samgrāmam iti; sa hājinam upāghnāna uvāca:

> yathemām amūr <sup>19</sup>) vyupāpatati bhāsvity <sup>20</sup>) evam kṣatrasya mānuṣād vyupāpatata satrava

iti haineyalomāni <sup>21</sup>) śātayāñ cakre; te haivāśvarathā uttasthus; tair vai sa tam samgrāmam ajayat; so 'bravīd bharadvājo: na vai dāre 'sṛnmeti <sup>22</sup>); yad abravīd bharadvājo: na vai dāre 'sṛnmeti, tad evādārasṛto 'dārasṛttvam; tad etad vijitir <sup>23</sup>) bhrāṭṛvyahā sāma; vijayate hanti dviṣantam bhrāṭṛvyam, dāre dviṣantam bhrāṭṛvyam sārayati, nātmanā <sup>24</sup>) dāre dhāvayaty; atho sendram eve- <sup>25</sup>), 'ndro <sup>25</sup>) vā eṣām etena havam agachad, āsyendro havam gachati ya evam veda. (III. 244—247)

Diese Singweise nennt man auch das Adārasīt des Bharadvāja. Kṣatra, der Sohn des Pratardana <sup>26</sup>), wurde in der Zehnkönigsschlacht bei Mānuṣa <sup>27</sup>) auf allen Seiten von zehn Königen bedrängt. Sein Purohita war Bharadvāja. Zu diesem nahm er seine Zuflucht: "Seher, ich nehme meine Zuflucht zu dir. Erdenke hier einen Ausweg." Da sprach Bharadvāja den Wunsch aus: "Möchten wir die Schlacht gewinnen." Er erschaute diese Singweise; mit der lobte er. Nachdem er gelobt hatte, sagte er: "Indra wird auf unseren Ruf hérbeikommen; wir werden diese Schlacht gewinnen." Nun hatte Kṣatra, der Sohn des Pratardana, eine schöne Gemahlin: Upamā, die Tochter des Savedas. Deren Bruder hatten sie (die feindlichen Heere) getötet. Da herrschte Trauer <sup>28</sup>). Als sie umherlief, warf Indra ein Auge auf sie. Nachdem er sich ein ausgetrocknetes Ziegenfell umgelegt hatte, kam er zu ihr heran. An einem Schulterjoch hatte er auf der einen Seite einen Korb mit

Kuchen gehängt, auf der anderen Seite mit Butter vermischten Quark. So begann er vor ihr zu tanzen. Er führte sie mit sich mit, durch die Butter sie heranlockend (?). Jedesmal wenn sie ihn verjagte, begann er wieder vor ihr zu tanzen. Als es Abend war, trennten sie sich von einander. Da fragte ihr Gemahl sie: "Nun, hast du über Tag etwas gesehen?" Sie entgegnete: "Nichts anderes als dieses: ein alter Mann hat heute vor mir getanzt; an einem Schulterioch hing auf der einen Seite ein Korb mit Kuchen, auf der anderen Seite mit Butter vermischter Quark." Da sagte er (nl. Ksatra): ..Indra fürwahr ist auf unseren Ruf herangekommen. Wir werden die Schlacht gewinnen. Jener ist Indra gewesen. Du sollst ihm nichts zu Leide tun, sondern ihn befreunden und zu ihm sagen: "..Wir wollen die Schlacht gewinnen." Am folgenden Morgen begegneten die beiden sich (wieder). Er begann (in derselben Weise wie am vorhergehenden Tage) mit demselben Schulterioch in einer gewissen Entfernung vor ihr zu tanzen. Jedesmal wenn sie ihn zu erreichen suchte, (entfernte er sich tanzend) noch weiter. Da überlegte sie: "Wohlan, ich will ihn anreden." Nun redete sie ihn an: "Was hast du in dem Korb, o Majāka?" (Der nun folgende Dialog ist leider zu verdorben überliefert). Darauf lief sie hinter ihm her und sagte: "Wir wollen die Schlacht gewinnen." Auf das Ziegenfell schlagend sagte er: "Wie jene (Härchen?) nach allen Seiten... fortfliegen, so sollt ihr, Feinde des Kşatra, von Mānuşa weg nach allen Seiten fliehen," und so redend machte er die Haare des Felles zerstieben. Diese (Haare) erhoben sich als (eben so viele) mit Rossen bespannte Streitwagen. Durch diese gewann er (nl. Ksatra) die Schlacht. Da sagte Bharadvāja: "Wir sind nicht in die Spalte geraten!" Weil Bharadvāja gesagt hatte: "Wir sind nicht in die Spalte (dara) geraten (sr)," darum heisst die Singweise Adarasrt. So ist diese Singweise eine Besiegung, eine Nebenbuhler erschlagende. Er besiegt und erschlägt seinen feindlichen Nebenbuhler, er lässt seinen Nebenbuhler in eine Spalte geraten, er selbst gerät nicht in die Spalte, und auch mit Indra vereint ist die Singweise, Indra war ja durch diese (Singweise) auf ihren Ruf herangekommen, auf seinen Ruf kommt Indra heran, wer solches weiss.

Vgl. Pañc. br. XV. 3. 7.

<sup>1) °</sup>rājye.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) inesuāmo.

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Unsicher: paridhāntīm die Hs. (könnte auch für pariyāntīm stehen.).

<sup>\*)</sup> säyatetarärdhe.

<sup>\*)</sup> tarttatur dasre.

Sic. 1. pralimpann iva? s. v. a. pralobhayann iva?

- 7) Ich bezweifle die Richtigkeit der Überlieferung.
- \*) vyapeyus.
- 9) So auch oben, n°. 186.
- 10) D. i. divā und adah?
- 11) Die Silben iniksa...iti sa von mir ergänzt.
- 12) Wieder jyesyāmo.
- 13) parisasrus.
- 14) yam.
- 15) majāka unbekanntes Wort.
- 16) Sic.
- 17) L. °vāhina oder °vādina?
- <sup>18</sup>) Vgl. n°. 10 Bem. 1.
- <sup>19</sup>) Verdorben, wie auch das Metrum ausweist. Wenn amūr Nom. pl. ist, müsste man \*patanti lesen.
  - 20) L. bhāsvati=sūrye?
- 21) hevaineya°.
- <sup>22</sup>) Wie ist asymma grammatisch zu erklären? Es wird verwendet als 1. pl. act. des Aorists. Auch Panc. br. hat dieselbe Form.
  - 23) vijiti.
  - 24) nātmano.
- 25) D. h.: eva, ā indro.
- <sup>26</sup>) In der RS. ist Sudas der von Indra in der Zehnkönigsschlacht geförderte König, im Pañe. br. ist es Divodāsa, in MS. III. 3. 7.: 40.6 ist es Pratardana Daivodāsi, im Kāth. XXI. 10: 50.1 bloss Pratardana. Weiteres in: "Over en uit het Jaim. br.", S. 90.
  - <sup>27</sup>) Über Mānusa als Ortsname vgl. op. cit. S. 87, 90.
  - <sup>28</sup>) Unsicher, vgl. das Dhuvana in Verf., "die altind. Toten- und Best. gebräuche" S. 24.

#### 206. Die Gausükta- und Asvasükta-singweisen.

atha gausūktam bahirnidhanam bārhatam; tasmād bārhate 'han kriyate; gausūktiś ca vā āśvasūktiś caiṣau¹) tau bahu parigrhya garagirāv iva menāte; tāv akāmayetām: apemam garam gīrņam hanīvahīti; ²) tāv ete sāmanī apašyatām; tābhyām astuvātām ³); tayor anyataro 'gnir āhuta ity ⁴) etam ⁵) lokam abhi nirājuhod; agnim ha vā asmim lloke na kim canātiricyate; šukra āhuta ⁴) ity evānyataro 'mum lokam abhi nirājuhod; ādityam u ha vā amuṣmim ⁶) lloke ⁶) na kim canātiricyate; tato vai tau tam garam gīrṇam apāghnātām; tata enayor yathā dvidataḥ kumārasya sātam syād, evam sātam āsa; yo garagīr manyetāpratigṛhyasya pratigṛhyānāśyānnasyānnam aśitvā, sa etābhyām stuvītā-; 'pa haiva tam garam gīrṇam hate; yad enena kim ca pāpam kṛtam bhavati, tad apahate. (III. 250)

Vgl. Pañc. br. XIX. 4. 10 und oben, n°. 83.

- 1) aisa heissen die beiden als Söhne des Isa, vgl. Jaim. up. br. IV. 16.
- 2) Vor tav hat die Hs. noch: tav ete samanī vahati.
- 3) astuvatām.
- \*) So lauten die Nidhanas dieser beiden Samans.
- b) evam; man erwartet vielmehr imam.
- 6) asmin loke.

# 207. Die Śrāyantīya-singweise.

tāsu śrāyantīvam; devā vai sattram upayanto 'bruvan: yan nah krūram ātmanas, tan nirmimāmahai; mā sakrūrā upagāmeti; tad yad esām krūram ātmana āsīt, tau nirmāva sarāvavoh sammāriam 1) nvadadhur; atha sattram upāyams; tata eso 'khalo devo 'jāyata; tad yac charāvābhyām ajāyata, tad asyaitan nāmai-; 'sa ha vāva so 'onir jajne; na hainam esa hinasti ya evam veda; sa devān abravīt: kasmai mām airianatety: aupadrastryāvety abruvan: vo 'tipādayāt, tam hanāsā iti; prajāpatir hosasam 2) svām duhitaram abhyadhyāyat; (sa ha tam abhyāyatyāvidhyat; tatah sa) etarūpam 3) paryasyordhva udakrāmat; sa esa isus trikāndas 4); tasmāt prsato 'svādutamas; tasmād u śocatīva; tasya viddhasya retah parūpatat; tad dhimavati pratyatisthat; tan 5) mānusam abhavat; tad devāś carsayaś copasametyābruvan: medam duşad 6) iti; yad abruvan: medam duşad 6) iti 7), tan māduşasya mādusatvam; mādusam ha vai nāmaitat, tan mānusam ity ākhyāyate; tad 8) agninā parvaindhata; maruto 'dhamañ; chrāyantīyenainad aśrīnams; tac chrāyantīyasya śrāyantīyatvam; tatah paśavo 'srjyanta; ye prathame 'srjyanta, te rohito; ye 'bhitapyamanād asriyanta, te 'runā; ye 'bhitaptād asriyanta, te babhravo; ye dahyamānād asrjyanta, te 'svatarās ca krsnās ca; tasmād v ayam evāgnir dahati svetam caiva krsnam ca; visphulingābhya evājās caineyās cāsrjyantā-, 'ngārebhyo 'ngiraso, 'ngāramisrād bhasmanas tisro vasā asrjyanta: maitrāvarunī bārhaspatyā vaisvadevī; bhasmana eva gardabho 'srjyata; tasmāt sa bhasmanah pratirūpam; tasmād bhriyamāno jīvati; tad etad vīrajananam pasavyam sāma; vīrā vai tad ajāyanta yad angirasa; eta u pasavo 'srjyantā-; "sya vīro jayate, 'va paśūn runddhe, bahupaśur bhavati ya evam veda. (III. 261—263)

Auf diesen (Versen) 9) die Śrāyantīya-singweise. Die Götter, eine Opfersitzung unternehmend, sagten: "Was von unserem Körper furchtbar ist, das wollen wir (ausscheiden und daraus ein Wesen) herausbilden. Nicht mit dem Furchtbaren wollen wir (das Opfer) unternehmen." Das nun, was von ihrem Körper furchtbar war, das bildeten sie aus und, es reinigend, legten sie es in zwei Schüsseln. Darauf unternahmen sie das Opfer. Daraus (nl. aus den zwei Schüsseln) wurde der nicht-böse Gott 10) geboren. Weil er aus den zwei Schüsseln (śarāva) geboren war, daher sein Name (Śarva). Es war aber Agni, der da geboren ward. Wer solches weiss, dem tut dieser nichts zu Leide. Der (nl. Rudra) sagte zu den Göttern: "Wozu habt ihr mich erschaffen?" "Um die Aufsicht zu halten," sagten sie: "wer einen Fehltritt begeht, den sollst du töten." Nun begehrte Prajāpati seine eigne Tochter Usas zu besitzen. Da legte

iener einen Pfeil auf den Bogen und schoss auf ihn. Dieser aber nahm die Gestalt einer männlichen Gazelle an und erhob sich in die Luft. Dies ist der dreigliedrige Pfeil (das Gestirn). Daher kommt es, dass das Fleisch der gesprenkelten Gazelle ganz unschmeckhaft ist: daher kommt es auch, dass sie eine Art klägliches Geschrei hören lässt. Als er (Prajapati) durch den Pfeil getroffen war, entfiel ihm der Samen: der fand festen Ort auf dem Himavat. Daraus wurde (die) Mānusa(-see) 11). Die Götter und die Seher waren dahingekommen und hatten gesagt: "Dieses (nl. der Samen) soll nicht zugrunde gehen". Weil sie gesagt hatten: "Dieses soll nicht zugrunde gehen" (mā duṣat), daher der Name Māduṣa. Eigentlich sollte ja (die See) "Māduşa" heissen, man nennt (sie) aber "Mānusa". Da entzündeten sie ringsum (nl. um dem zur Sce gewordenen Samen) ein Feuer, die Maruts (Windgötter) bliesen darauf, mit dem Śrāvantīva-sāman stärkten sie es. Daraus entstanden die Tiere (d. h. das Vieh). Die zuerst daraus hervorgekommen, das sind die Roten; die, welche daraus hervorkamen, als es anfing heiss zu werden, das sind die Rotbraunen; die, welche hervorkamen, als es beiss geworden war, das sind die Braunen; die, welche hervorkamen, als es verbrannt wurde, das sind die Maultiere und die Schwarzen. Daher kommt es auch, dass das Feuer sowohl das weisse als das schwarze (Tier) verbrennt 12); aus den Funken kamen die Ziegen und Aineva-antilopen hervor; aus den glühenden Kohlen (angāra) die Angirasen; aus der mit glühenden Kohlen vermischten Asche die drei Kühe: die dem Mitra- und Varuna, die dem Brhaspati, und die den Allgöttern dargeopfert werden; aus der Asche der Esel; daher ist er aschenfarbig, darum lebt er Bürden tragend 13). So ist diese (Singweise) die Erzeugung männlicher Wesen und eine Vieh verleihende. Es wurden ja dadurch die Männer, die Angirasen geboren und die Tiere entstanden dadurch. Wer solches weiss, dem wird ein männliches Kind geboren und er wird reich an Vieh..

Vgl. Ait. br. III. 33. 1—34.2; Sat. br. I. 7. 4. 1—4; IV. 5. 1. 8—10.

i) samārja.

²) ha ruşasanı.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Der Text muss unvollständig überliefert sein; ich habe versucht ihn zu ergänzen. Die Hs. hat ursprünglich: abhyadhyāyat vi eta r ipam pratyasvordhva udakrāmat, dann ist r ipam in etad rāpam geändert, wenn ich recht gesehen habe.

<sup>&#</sup>x27;) trikandās.

<sup>&#</sup>x27;) tān.

<sup>6)</sup> duşata (vgl. aber Ait. br.).

<sup>7)</sup> iti von mir eingefügt.

<sup>&</sup>quot;) tam.

<sup>&</sup>quot;) SV. II. 669-70.

- Rudra, der auch sonst dem Agni gleichgesetzt wird; zu akhala vergl. Bem. 69 in "Over en uit het Jaim. br."
- 11) Ich vermute, dass manusam (sc. saras) der Vorläufer des manasam saras ist.
- 12) Bedentet?
- Vielleicht weil er zuletzt aus dem Samen des Prajāpati entstanden ist.

#### 208. Die Vaisvamanasa-singweise.

tāsu vaišvamanasam; višvamanasam vai samiddhāram paretam aranya rkso 1) 'vindat; so 'kāmayatā-: 'pa 2) rksam 2) hanīyeti; sa etat sāmāpašyat; tad abhyagāyata; tam indro 'pašyad: višvamanasam rkso 'vidad iti; tam abhyādravat; tasyādravatah švasathāt prāvlīyata; tam aprechad: višvamanah, kas tvaisa pareneti 3); sūrmī maghavann iti brūhīty abravīt; sūrmī maghavann ity abravīd; angainām dandenābhijahīti so 'bravīt, trnakam 4) āchidya śanair adhyasyeti; tam 5) trnakam 4) āchidya śanair adhyāsyat; tad evendro vajram asincat; tasyaitad 6) eva prāghnams 7); tad u bhrātrvyahā sāma; hanti dviṣantam bhrātrvyam, apa rakṣah pāpmānam hate, ya evam veda. (III. 266)

Auf diesen (Versen) 8) die Vaisvamanasa-singweise. Als Visvamanas (einst) ausgegangen war, um Brennholz (zum Opfer) herbeizuholen, geriet er in der Wildnis in die Macht eines Unholds. Da wünschte er: "Möchte ich den Unhold von mir wegschlagen." Er erschaute diese Singweise und sang sie über (ihm) ab. Da erblickte Indra ihn: "Visvamanas ist in die Macht eines Unholds geraten." Er lief auf ihn zu. Vor dem Schnaufen des heranstürmenden (Gottes) knickte er (nl. der Unhold) zusammen. Er (nl. Indra) fragte: "Viśvamanas, wer ist es der dich dort...?" Da sagte er (nl. der Unhold zu Viśvamanas): "Eine (metallne) Köhre<sup>9</sup>), o Maghavan'', so sollst du antworten.'' Er sagte (nl. Viśvamanas zu Indra): "Eine (metallne) Röhre, o Maghavan." "So," sagte er (nl. Indra), "dann schlage mit einem Stock auf sie. Ziehe einen Grashalm aus und wirf diesen sachte darauf." Er riss sich einen Grashalm aus und warf diesen sachte auf (ihn). In diesen (Grashalm) goss er (nl. Indra) seinen Donnerkeil und so schlug er ihn tot. Diese Singweise ist ein Nebenbuhlertöter; es tötet seinen feindlichen Nebenbuhler, es vertreibt den Unhold: das böse Geschick, wer solches weiss.

Vgl. Pañc. br. XV. 5. 20.

- 2) °āpukṣaṇı.
- ") Was ist parena?
- 4) trinakam.
- 5) lat.
- <sup>6</sup>) tasyotad.
- ') Fehlerhaft statt prahams, wahrscheinlich Reminiscenz einer früheren Stelle, n°. 172 s. f.
  - °) SV. II. 676-678.

\*) sūrmī wird gedeutet als ein röhrenartiges als Leuchter dienendes Gefäss (vgl. Pañc. br. II. 17.1). Das Pañc. br. hat dafür sthānu, welches nicht mit Hopkins (Transactions of the Conn-Ac. of A. und S. XV, S. 55) als Eigenname zu deuten ist; vielleicht ein grosser Kandelaher.

#### 209. Die Asita-singweise.

athāsitam; rṣayo vā abruvann: ete-, 'mam uparisyenam svargam lokam jigīsāma 1), yasminn ete 'tharvāna iti; prenī saumāhito madhucchandā vaisvāmitro 'sito daivalo ya u cānye tasyāntikam 2) adidrkṣanta<sup>2</sup>); teṣām ha jyog eva yajamānānām nopasustruvur bahūny eva varsāni; tesām u hopasusruvur: āsrāvayati vai, vasatkaroti vā iti; sa hodvanto nāmātharvanām ekaš camasahasta upāvarurohā: tān hovāca: kimkāmā ādhva 3) itī-; 'mam uparisyenam svargam lokam jigīsāma, yasminn ete 'tharvāna iti; tān hovāce- 4): 'tha 4) yrāmam jaghanenā3 5) itī-; 'mo kīti; kasmai kāmāyeti; patha ity; om iti hovāca, na nu vas tat svargyam ity; atha ha camasam aveksām cakre; sa hovācā-6): 'śnītha 6) māmsā3m 6) ity; aśnīmo hīti; kasmai kāmāyeti; cakṣuṣaś ca prānānām cety; om iti hovāca, no vāva vas tat svaryyam ity; atha ha camasam evāvekṣām cakre; sa hovāco-: 'petha striyā3 ity; upemo kīti; kasmai kāmāyeti; prajāyai samtatyā avyavacchedāyety; om iti hovāca, no vāva vas tat svargyam ity; atha ha camasam evāvekṣām cakre; sa hovāca: vadathānrtā3m7) iti; vadāmo hīti; kasmai kāmāveti; strīkāmyā vā narmakāmyā vā sakhīkāmyā vety; om iti hovāca: uttisthata, kāmān 8) vrnīdhvam 8), no vāva vas tasyāsāsti yad amum lokam jayetety 9); atha prenī saumāhitah pāpaka āsa; sa hovāca: saptānām eva syo bastānām durvrsatām vrnīte; yām yām v acchābruvīya, sā sā tyam kāmayatād 10) ity; atha ha madhucchandū vaisvāmitra uvāca: brāhmanamukham 11) evāham vrnā ity; atha hāsito daivala uvācai-: 'tam evāham camasam aveksā 12) iti; sa hovācai-: 'sa evaisām eko vratayati 13); tam haivāveksyaitat sāma dadarsa; tenāstuta: rāye agne mahe tvā dānāya samidhīmahi īļisvā hi mahe vṛṣam dyāvā hotrāya prthivī iti; dyāvāprthivī sarva ime lokās; tato vai sa sarvān imān lokān anusamacarat; sa ha pūrvāhna eva devatānām samityām madhyandine manuşyāṇām drūpadasya vāddhraviṣṇasyā-14), 'parāhne pitrnām; tad etat svargyam sāma; sarvān imān lokān anusamcaraty, asnute svargam lokam ya evam veda; yad v asito daivalo 'paśyat, tasmād āsitam ity ākhyāyate. (III. 269, 270)

Jetzt die Asita-singweise. Die Rsis sagten (einmal): "Kommt, wir wollen diesen oberhalb des (Flugs des) Adlers befindlichen Himmelsraum <sup>15</sup>) gewinnen, wo jene Atharvans (sind)". Es waren die Rsis Prenin, der Sohn des Somāhita, Madhucchandas, der Sohn des Visvāmitra, Asita, der Sohn des Devala, und welche sonst die Nähe dieses Raumes zu erblicken begehrten. Sie (die Rsis) hörten diese (die Atharvans) nicht, obschon sie lange Zeit, viele Jahre

lang, opferten; diese (die Atharvans) aber hörten sie (die Rsis), (z. B.) wenn ihr Adhvaryu dem Agnīdhra den Befehl erteilte, sein astu śrausat zu sagen und ihr Hotr seinen Vasat-ruf ertönen liess. Da stieg einer der Atharvans, Udvanta mit Namen, (endlich einmal) zu ihnen hinab, mit einer (Soma-)Schaale 16) in der Hand. Er sagte zu ihnen (zu den Rsis): "Mit welchem Wunsche hält ihr die Opfersitzung ab?" "Wir wollen diesen oberhalb des (Fluges des) Adlers befindlichen Himmelsraum gewinnen, wo jene Atharvans sind." Da sagte er zu ihnen: "Begebt ihr euch hinter das Dorf?" "Ja." "Mit welchem Verlangen?" "Des Weges (halber)." "Fürwahr," sagte er, "das verhilft euch nicht zum Himmel." Darauf blickte er auf die Soma-schaale und sprach: "Esst ihr Fleisch?" "Ja." "Mit welchem Verlangen?" "Der Sehkraft und der Hauche (halber)." "Fürwahr," sagte er, "auch das verhilft euch nicht zum Himmel." Darauf blickte er wieder auf seine Soma-schaale und sagte: "Wohnt ihr euren Frauen bei?" "Ja". "Mit welchem Verlangen?" "Der Fortsetzung, der Kontinuität des Geschlechtes (halber)". "Fürwahr", sagte er, "auch dies verhilft euch nicht zum Himmel". Darauf blickte er wieder auf seine Soma-schaale und sagte: "Redet ihr Unwahrheit?" "Ja." "Mit welchem Verlangen?" "Der Frauen, oder der Scherz, oder der Geliebten (halber)" 17). "Fürwahr," sagte er, "brecht die Opfersitzung auf, und wünscht euch eure Wünsche. Die Aussicht, dass ihr jenen Raum gewinnen werdet, besteht für euch nicht." Prenin nun, der Sohn des Somahita, war ein Bösewicht. Der sagte: "Ich wünsche mir die gemeine Geilheit von sieben Böcken, und welches Weib immer ich zu mir heranrufe, das soll mich lieben." Madhucchandas, der Sohn des Visvamitra, sagte: "Ich erwähle mir den Vorrang unter den Brahmanen." Asita, der Sohn des Devala, aber sagte: "Ich will auf diese Schaale blicken." Da sagte er (nl. der Atharvan Udvanta): "Dieser allein hat sich das Rechte erwählt" 18). Nachdem er (Asita) auf die Schaale geblickt hatte, erschaute er diese Singweise. Er lobte mit ihr: "Zur Erhaltung von Reichtum, von milder Gabe, wollen wir dich, o Agni, entzünden; bitte doch, o Kräftiger, zu Himmel und Erde um mächtiges Priesteramt' 19). Alle diese Räume sind Himmel und Erde. Darauf bewog er sich nach Belieben durch alle diese Räume: am Vormittage befand er sich in der Versammlung der Götter, am Mittage in der der Menschen, (besonders) des Drūpada, des Sohnes des Vaddhravisna, am Nachmittage in der der Väter. So ist diese Singweise eine zum Himmel verhelfende; durch alle diese Räume bewegt sich, den Himmelsraum erreicht, wer solches weiss. Weil aber Asita, der Sohn

des Devala, sie erschaut hatte, darum heisst die Singweise Asita. Vgl. Panc. br. XIV. 11. 19.

- 1) Ist hier und unten omo zu verbessern?
- ²) So vermutungsweise verbessert: tasya hāntikam didṛkṣatc.
- 3) Addhva.
- ') hovācaitha.
- 5) Pluti-bezeichnung hier und unten von mir beigefügt.
- 6) hovācašrīyamaramsām.
- ") yadathānṛtāhum; hu wahrseh. = 3.
- <sup>8</sup>) Unsicher, die Hs. hat nur kāmān iddhvam.
- 9) jayethety.
- 10) °yātād.
- 11) l. °mukhatvam?
- 12) avaikṣā.
- <sup>13</sup>) So, verdorben, die Hs. Es muss iti in dem Worte stecken und eine Form von vrnīte (avṛteti?). Ein Objekt fehlt.
  - 14) l. vārddhavṛṣṇasya? vgl. AS. VII. 62.1, wo vṛddhavṛṣṇa vielleicht Nom. pr. ist.
- 18) Vgl. Jaim. br. III. 66: atharvāņa uparišyenam svargam lokam āyams; te tatra na pratyatisthams; tu etat sāmāpašyan u. s. w.
- <sup>10</sup>) Die Bedeutung dieser Soma-schaale (camasa) und des Herabbliekens auf dieselbe in dieser Geschichte entgeht mir.
- <sup>17</sup>) Aus den Fragen geht hervor, dass man, um mit Erfolg ein Opfer zu verrichten, 1. nicht hinter das Dorf gehen darf (die Absicht ist unklar); 2. kein Fleisch essen darf; 3. sich des Beischlafs enthalten muss; 4. keine Unwahrheit reden darf.
  - 18) Die Übersetzung ist nur eine Vermutung.
  - 18) Der Vers (SV. I. 93), zu welchem das Asita gehört.

#### 210. Die Ākūpāra-singweise.

athākūpāram; akūpāro vai kaśyapo kalibhih saha samudram abhyavaisat; tasmin pratisṭhām aicchat; sa etat sāmāpaśyat; tenāstuta; tato vai sa samudre pratiṣṭhām avindate-: 'mām eva pṛṭhivīm; tato ha sma vai tasya kalayah pṛṣṭha āsate; tad etat pratiṣṭhā sāma; pratitiṣṭhati ya evam veda; samudro vai chandomāh; kaśyapo vai samudram atipārayitum arhati; tad yad atrākūpāram bhavati: samudrasyaivātipāranāya; yad v akūpārah kaśyapo 'paśyat, tasmād ākūpāram ity ākhyāyate. (III. 272)

Jetzt die Åkūpāra-singweise. Akūpāra Kasyapa begab sich (einst) mit den Kalis¹) zum Meere hin. Darin suchte er festen Halt. Er erschaute diese Singweise; mit ihr lobte er. Darauf erwarb er sich im Meere einen festen Halt, nl. die Erde. Seither pflegen die Kalis auf seinem Rücken zu sitzen. So ist diese Singweise ein fester Halt. Wer solches weiss, der findet einen festen Halt. Die Chandoma-tage sind das Meer²). Kasyapa (die Schildkröte) ist es, der imstande ist (einen) über das Meer hinüberzuführen. Dass hier die Ākūpāra-singweise angewandt wird, ist zum Hinübersetzen über das Meer (nl. der Chandoma-tage). Weil aber Akūpāra Kasyapa die Singweise erschaut hatte, darum heisst sie Ākūpāra.

Vgl. Paňc. br. XV. 5. 30.

1) Was die Kalis für den Autor unseres Textes waren, ist kaum zu entscheiden, vgl. n°. 47.

2) Vgl. Bem. 12 zu n°. 194.

# 211. Die Śrudhīya-singweise.

tāsu śrudhīyam; prajāpatir yajñam asrjata; tam devebhyah prāyacchat; sa kṣayād bibhyat prādravat; te devā akāmayanta: śṛṇuyān na iti; ta etat sāmāpaśyams; tenainam środhiyety anvahvayan; so 'śṛṇot; tam abruvann: abhi na āvartasveti; kṣayād vai bibhemīti; nety 1) abruvams; tasmai vai me śraddhām kuruteti; te 'smai środhiyety eva śraddhām akurvams; tam ehy ā ihy evānvahvayanta; tato vai tebhyo yajño nodakrāmat; tata enān upāvartato-2); 'tkrānta 2) ivaitarhi yajño bhavati navame 'haṃs; tad yad atra śrudhīyam bhavati, sam evaitena yajñam nihvayante; tasmāc chrodhiyety eva prathamāyām kuryāc chrodhemety uttarayor; atho yasmai jīvātum kāmayeta, tam etenaiva nihvayeta. (II. 273)

Auf diesen (Versen) 3) die Srudhīva-singweise. Prajāpati erschuf das Opfer. Das übergab er den Göttern. Aus Furcht vor dem Untergang lief es fort. Die Götter wünschten: "Möge es auf uns hören." Sie erschauten diese Singweise; durch diese riefen sie es (vermittelst des Stobha): "środhiya" 4) zurück. Da hörte es auf sie. Zu ihm sagten sie: "Wende dich zu uns zurück." "Ich fürchte mich vor dem Untergang." "Nicht doch." "So mache mir die Zuversicht." Da machten sie ihm (vermittelst des Stobha): "środhiya" die Zuversicht und riefen es zurück mit (dem Stobha): ehy ā 5). Darauf wich das Opfer nicht mehr von ihnen und wendete sich ihnen zu. An diesem Zeitpunkt: am neunten Tage 6), ist das Opfer, so zu sagen, entwichen. Dadurch dass hier die Srudhīya-singweise verwendet wird, ruft man das Opfer zu sich herbei. Darum wende man in dem ersten (Stotra-verse) "środkiya", in den beiden letzten: "środhema" 8) (als Stobha) an. Auch wem er das Leben zuwünscht, den soll er mit dieser Singweise heranrufen.

Vgl. Panc. br. XV. 5. 35.

- 1) Ist meti zu lesen?
- 2) apāvartutotkrāinanta.
- <sup>3</sup>) Die zu SV. I. 99 gehörige Singweise, gesungen auf II. 685-687.
- ") Der Stobha gemahnt an srudhi, "höre."
- 5) "Komm' heran."
- a) Immer noch in dem vom Dvadasaha Teil ausmachenden Dasaratra.
- \*) Eine quasi 1. Pers. plur.

# 212. Der Schöpfungsmythus.

nāsad āsīn no sad āsīt tadānīm nāsīd rajo no vyomā paro yat | ķim āvarīvah kuha kaśya śarmann ambhah kim āsīd gahanam gabhīram

iti 1): tasminn asati sati na kasmimś cana saty rtajyotisthad 2) udaplavata, satyajyotisthad 2) udaplavata, tapojyotisthad 2) udaplavata; tad yad rtam iti vāk sā, yat satyam iti prānah sa; yat tana iti manas tat; teşām annam era jyotir ūsīt; tāny ekam abharams; tad ekam bhūtvaitenānyena jyotişāpyāyala; tad abhavad yathā madhvisthī lāvāsv āsiktā syād; rtir vai san tad aiksata: hantādhastāt prānam karavā iti; tad adhastāt prānam akuruta, yathaişa striyā adhastād ākāśa eva 3); tasmād āpo 'srjyanta balbalbalīty etayā vācā; tad idam āpo mahat salilam āsīd; yad vā imā 4) āhur 4): āpo vā idam 5) agre mahat salilam āsīd ity 6) etūs tā āpas; ta ūrmayah samāsyanta phālphālīti 7); tad dhiranyam 8) āndam samaisat; taxya haritam adharam kapālam āsīd rajatam uttaram; tac chatam devasamvatsarāñ chayitvā nirbhidyam 9) abhavat sahasram vā; dyumnā ha nāma tapyāsur 10): vāvān esa samvalsaras, tāvantuh samvatsarasva pratimā: dyumnair 11) ha sma samvatsaram vijānanty; atha ha tatah purāhorātre samsliste evāsatur avyākrte; te u agnihotrenaiva vyākrte; tad etayā vācā 12) nirabhidyabruvasthe 13) sarane sapyan kapūle vijihāthām: kam lokam abhi jāyā iti; phal 14) ity evedam āndam nirabhidyata 15); tasya yad adharan kapālam āsīt, seyam pṛthivy abhavad; atha yad uttaram āsīt, sāsau dyaur abhavad; atha yad antar āsīt, tad idam antariksam abhavat; sa yām jāyamāno vācam avadat 16), sa eva trayo vedo 'bhavad; yad dhaivaişāgre kim ca devatā jāyamānāvadat 17), tad u ha brahmaiva babhūva; sa aikṣata: mahatīm vā imām pratisthām asrksīmām llokān; yad vā atah sraksye 18) vedvasmai 19) vai tat pratisthām; hanta srjā iti 20). (III. 359, 360)

1) RS. X. 129.1.

- 2) 1. vielleicht: rtan jyotismad, satyan jyotismad, tapo jyotismad.
- 3) evas.
- 4) imām āśur.
- 5) imam.
- 6) Vgl. Jaim. up. br. I. 56. 1.
- 7) phāt-phālīti.
- B) 1. hiranmayam.
- ") nibhi".
- 10) l. tarhy äsur?
- 11) onai.
- 12) vāvā.
- 13) sic!
- 14) phal.
- 15) °fe.
- avadava.
- <sup>17</sup>) jāyamānavādamana.
- 18) srksye.
- <sub>1a</sub>) 5
- <sup>20</sup>) Auf eine Übersetzung dieses schwierigen Stückes, das ich, obgleich es verdorben überliefert ist, dennoch seiner Wichtigkeit wegen mitgeteilt habe, verzichte ich; vgl., "Over en uit het Jaim. br." S. 45.

#### INDICES.

I.

Die Personennamen im Jaiminīya-brāhmaņa 1).

- Akūpāra Kasyapa (Kāsyapa), fand (als mythische Schildkröte?) im Meere die Erde als festen Halt: 210. Die Rsis begehrten ihn zu erblicken: 199.
- Akhaga, ein Asura, dessen Tochter Kanva Nārṣada geheiratet hat: 176.
- Agasti (Plur. neben Agastya), die Nachkommen des Agastya stehen ausserhalb der Kurus und Pancālas: 145.
- Agastya, sprach nach den anderen Rsis seinen Wunsch inbezug auf seine Nachkommenschaft aus: 145; sein Kayāśubhīya erwähnt: I. 344.
- Ajinavāsin (Plur.); als Śamastomin Bālāki seinen Schüler (ante-vāsin) Sāyaka Jānaśruteya verflucht liatte (tathā nvā ayam jāna-śruteyaḥ sāmāgāsīd, yathāsyedānīm rudhiram utpatisyatīti), überfielen die Ajinavāsinaḥ das Sadas und ein auf ihn geworfener Stock schlug ihn blutig: I. 337.
- Atidhanva Śaunaka, hatte eine Disputation mit Asādha Sāvayasa über die Anwendung des udvaṃsīya sāman: I. 190; der Name auch Chānd. up. I. 9. 3.
- Atri, der Ŗṣi, wïunschte sich zahlreiche Nachkommenschaft: 145; erschaute den Catūrātra (catvāro me vīrā ājāyerann iti): II. 281, vgl. TS. VII. 1. 8; lobte den Indra auf Befehl der anderen Ŗṣis, die den Akūpāra erschauen wollen: 199.
- Atharvāņah, befinden sich im uparisyena loka: 209, III. 66.
- Athodiva (?) Gārgya, soll den Rtapeya ekāha verrichtet haben: 143.
- Addhiya (?) Sātyayajňi, seine Ansicht über das dhurām vigānam: I. 320.
- Adhvānas Antarvat, ein Ŗși: 122.

<sup>1)</sup> Dieser Index umfasst auch die nicht in den obigen Stücken vorkommenden Namen.

Anūpa Dhitāni (var. Dhutogni), sprach den Wunsch aus:  $r\bar{a}j\bar{a}$  sann rṣiḥ syām iti, erschaute das ānūpa sāman und: ubhayam eva brahma ca kṣatraṃ cāvarunddha: III. 97.

Antakadhṛti Sauvrati, von Nakira und Śakapūta getötet: 61. Andhīgu Sāktya, erschaute das āndhīgava sāman: 56.

Apālā Ātreyī, von Indra geheilt: I. 220: JAOS, XVIII. 28.

A bhipratāraņa, seine Unterredung mit Saunaka Kāpeya über die Art des Rosses beim Asvamedha (tasmin ha saunakas ca kāpeyo 'bhipratāraṇas ca samūdāte: kathaṃrūpaḥ sa ālabhya iti): II. 268; ein Fürst (oder auch hier rājanaḥ statt rājā zu lesen?), verrichtete den Dvirātra: 147.b; Abhipratāraṇa Rājana verrichtete die Dhṛti des Rājasūya: II. 207; Abhipratāraṇa, seine Erbschaft schon bei seinen Lebzeiten von seinen Söhnen geteilt; die wahrscheinlich unrichtig überlieferte Stelle lautet: tad u hovācābhipratāraṇo jīrṇaḥ sayānaḥ putrā hāsya dāyaṃ vibhejire; sa ha ghoṣa āsa; ko ghoṣa iti; tasmai hocuḥ: putrās te bhagavo dāyaṃ vibhajanta iti; sa hovāca: śuśrava vā ahaṃ tat pṛṣṭhānāṃ brāhmaṇe jīvato 'sya putrā dāyam upayāntīti suśrava vā ahaṃ tad iti: III. 156.

Abhīśu Śyāvāśvi, an dessen Soma sättigten sich die Götter, nachdem er das ābhīśava sāman erschaut hatte: III. 68.

Ayasthūnagrhapatayah = die Kāmyakīyas: 163; der Name auch Sat. br. XI. 4. 2. 17, ohne weitere Anknüpfung.

Ayāsya Āngirasa, nahm das Sonnenross, die Dakṣiṇā der Ādityas an, und kam dadurch ins Unglück (vyabhraṃśata). Durch das āyāsya sāman kräftigte er sich wieder: III. 188; erhielt von den Göttern den Auftrag, den Menschen das Opfer zu bringen und kehrte dann wieder zum Himmel zurück: 200; indem er trir anavānam gāyatrīm gāyati, dadurch imāmś ca lokān samajayat prānāpānavyānāmś ca: III. 280.

Aryala Kāhoļi, unternahm drei Tage des Dvādaśāha als Atirātras:

tam hāryalah kāhoļir upeyāya tryanīkā (sic) vijityeti; tam u ha
brāhmaṇa uvācā-: 'nuṣṭhyā prāṇān upāgād (upagād, Hs.), vi vācam
acchaitsīd iti; tasya ha tat kulaṃ vy eva cicchide, jyok tu haiva
jijīva; tad u ha paścevānusaṃtāyāyāṃ cakre: III. 177. Der Name
auch Kāṭh. XXV. 7: 112. 7, vgl. Pañc. br. XXIII. 1. 5.

Alanda Vātsya, wird erwähnt als Verrichter der zwei Ekāhas Rāsimarāyau: II. 165.

Aṣādha Sāyavasa, s. unter Atidhanva; er war der Grāmanī der Śārkarākṣas: 95; seine Ansicht über gewisse rituelle Sachen II. 352 und n°. 164.

Aştaka, ein Sohn des Viśvāmitra: 145.

Astādamstra Vairūpa, erschaute die āstādamstra sāmanī: I. 191. Asamāti Rāthapraustha. von den Gaupāvanas angefeindet: 190.

Asita Daivala, seine Unterredung mit gewissen Opfernden: 86; einer von den nach dem uparisyena loka der Atharvans trachtenden Rsis, der die richtige Wahl traff: 209.

Asita Dhāmnya, der eifersüchtige Asura-vater der von Gaurīviti geliebten Tochter: 197.

Asitamṛgāḥ, die Söhne der Kasyapas, sprachen eine Verwünschung über Kusurbinda Auddālaki aus: I. 75: JAOS. XXIII, 327.

Ahalvā Maitrevī, die Buhle des Indra I. 79: JAOS. XXIII, 35.

Ahīnas Aśvatthi, hatte Uneinigkeit mit Keśin Dārbhya über das Purohita-amt bei Keśin Sātyakāmi: 100; ein Brāhmaṇa im Dienste von Darbha Śātānīki: 133; ein Brāhmaṇa im Dienste von Keśin Dārbhya: 137; belehrte seine Söhne über verschiedene Punkte im Sattra: 168; seine Ansicht über ein gewisses Opferritual: III. 349. Der Name auch Taitt. br. III. 10. 9. 10, und Baudh. pi. sū. I. 13: 19. 1.

Agasti, s. Drdhacyut.

Agastya, s. Agasti.

Agnivesya, s. Barku.

Angirasa, s. Ayāsya, Ghrtacyut, Kruñc, Goloma, Tiraści, Puskala, Brhaduktha, Madhuścut, Vajra, Śukti, Śvitra, Surūpa.

Atreyī, die weiblichen Nachkommen des Atri; sind auch Seherinnen: 145; vgl. auch Apālā.

Atharvana, s. Kabandha, Dadhyañe.

Abhipratāraņa (Plur.), die Nachkommen des Abhipratāraņa: 147. b.

Amalaka Jyavayeya (?), seine Ansicht über einen Detail im Ritus: III. 349.

Arāţi, s. Saujāta.

Āruņi, angeredet als Gautama; seine Ansicht über das Agnihotra: 6; über den Ursprung des samhita sāmans: 49; seine Betrachtung über den Bahispavamāna: 90; über die Dhūr-verse 95; nach seiner Ansicht ist die Gāyatrī das Fahrzeug der Kelterungen: 102; er wusste eine Frage des Aupāvi (āruṇa, āruṇe, kasmai kam anuṣṭub yajñam udyacchati) nicht zu beantworten: I. 290; seine Schüler brachten ihn dazu, über eine Frage, die er erst nicht hatte beantworten wollen, Auskunft zu geben: 105; von ihm erlernte Gaļunas die Dhūrs, die darum āruṇīyā dhuraḥ heissen (tā haitā galuṇā ārkṣakāyaṇaḥ śālāpatya āruṇer adhi jage; tā etā āruṇīyā dhuraḥ): I. 316; seine Ansicht über das Mahāvrata II. 415; seine Ansicht über die Mahānāmnī-verse (atha ha nai-

tatnava āruņiņ papracchā-: "ruṇa, āruṇe, kasmād aretodhās satyo mahānāmnayaḥ prajanayantì, kasmād u retodhās satyo revatayo na prajanayantīti): III. 156. — Gewöhnlich heisst er Uddālaka Āruṇi.

Āruņi Yaśasvin, von ihm soll der Teil der Subrahmanyā-formel herrühren, im welchem Indra als: "gautama bruvāna" angeredet wird: II. 80: JAOS. XVIII, 35, Sat. br. III. 3. 4. 19. Vermutlich ist dieser zweite Āruņi derselbe wie der obige.

Arunisatyayajña (Plur.), ihre Ansicht über die Verwendung des Rathantara und Brhat: 103.

Aruneya, s. Śvetaketu.

Ārcanānasa, s. Pūrvatithi, Śyāvāśva; Ārcanānasī, s. Mahī. Ārjīśvana, s. Vṛṣaśuṣma.

Ārjīśvana (Plur.), die Nachkommen des Rjīśvan Vātavāta, sind apipātra: 143.

Āllakeya, s. Hṛtsvāśaya.

Āśrāyasa, s. Vītahavya.

Āśva Sāmudri, erschaute das āśvasya sāmudreḥ sāman: III. 14. Āsvatarāśvi, s. Budila.

Aśvatthi, s. Ahīnas.

Āšvasūkti Aisa, erschaute das āšvasūkta sāman; 206. Nach Jaim. br. up. IV. 6. 1 war Isa der Sohn des Śyāvāśva.

Āṣāḍha Bhāllabeya, an ihn richtete Gaireya Āṣāḍhi eine Frage. Der leider stark verdorbene Text lautet: atha ha gaireya āṣāḍhir āṣāḍham bhāllabeyam papraccha: yad imānīyadbahūni (imāniyatbao die Hs.) sāmāni, katham ṣaṣṭhāyāhne na prābhavann iti; sa hovāca: tvādṛśā ṣaḍ rājānah pañcāleṣu vedyā iti; sa hovācaipanyūnam (sic) tvam vetthānyathā vayam ata (sic) vidmeti: III. 156. War er ein Fürst der Pañcālas?

Aşādhi, s. Gaireya.

Āsamātya, s. Bhayada.

Ikṣvāku (Plur.), das Volk, über welchem Tryaruṇa herrschte; sie entschieden zwischen ihm und Vṛśa: 180; sind minderwertig (parābhūta) geworden, weil sie die Speise der Asuras genossen haben: 190; Indra hetzt Viśvāmitra und Jamadagni mit den Bharatas gegen sie auf: 204. — S. auch Sudās.

Ițat Kāvya, erschaute, svargakāmaļ, das triņidhana (= aiṭata) sāman: III. 210.

Indradyumna Bhāllabeya, seine Ansicht über die Dhūr-verse: 95; über den Visuvat-tag: 163.

Iyapi Saumāpa, seine Ansicht über einen Détail im Ritual: I. 281; 299; er beantwortete die Frage des Kratujit Jānaki:

- prāņena svī3d apānenā3 asmiñ jīvati martyas? tat brūtāt saṃg(at)e-bhyaḥ kurūnāṃ brāhmancbhya iti: II. 42.
- Ukṣṇa Randhra Kāvya, erschaute das aukṣṇorandhra sāman: III. 150; s. die Ștelle unter Romanyat (Plur.).
- Ugradeva Rājani, seine rätselhafte Aussage: 14: auf seine in anderen Quellen erwähnte Aussätzigkeit scheint II. 342 zu deuten: tā hogradevo rājanir upeyāya; tam u ha brāhmana uvāca: yāvad brahmavarcasam samavāruddhāhi (sie!) šveto bhavisyatīti: sayathāśvah śveta evam āsa; tāvattejasvinīs tāvadbrahmavarcasinīs tāvadvīryāvatīr etā rātrayah (nl. die zehn vor und nach dem Visuvat-tage).
- Ugrāyudha Mānaścitta, wird erwähnt als Verrichter der zwei Ekāhas: rāśimarāyau: II. 165.
- Uccaihsravas Kauveyāya (kauravyo rājā), der Onkel mütterlicherseits des Kesin Dālbhya (vgl. Jaim. up. br. III. 29. 1—3), dem er zum Siege über Khandika verhalf: 153.
- Uttarakuru (Plur.), ihre Aussage über ein rituelles Verfahren der Kurus und Pañcālas: 18.
- Udanta (Plur.), ein Volk oder Volkstamm; der Ursprung der Risse (?) in ihrem Lande: 74; scheinen zu den Kurupañcālas zu gehören: 91; 94.
- Udanyu, ein Völkername: 151; vgl. Sat. br. XIII. 3. 5. 4: Mundibha Audanya, M. Audanyava: Taitt. br. III. 9. 15. 3.
- Udara Śāṇdilya, verrichtete den Ekatrika ekāha: 138; seine Frage an Sthavira Ekayāvan: II. 180. Er kommt auch Chānd. up. I. 9. 3 vor.
- Udvanta, einer der Atharvans, der die nach dem uparisyena loka trachtenden Rsis belehrt: 209.
- Upagu Sausravasa, opferte gegen Kutsa's Verbot dem Indra, wurde dafür getötet aber wieder belebt: 199.
- Upajīva Khāļāyana, wusste durch die Erkenntnis, dass der Trivṛt: Agni und Stimme, dass er Vāyu und Hauch, dass er Aditya und Auge ist, seinem Gegner zu schaden: tasmād yady aham dviṣantam abhiradāmi, yad abhiprānimi, yad abhivīkṣe, vajram evāham tasmai praharāmi: I. 249.
- Upamā Sāvedasī, die Gemahlin des Ksatra Prātardana, brachte Indra durch ihre Anredung dazu, dass Ksatra seine Feinde besiegte: 205.
- Usanas Kāvya, der Purohita der Asuras, wurde von Indra durch die Wunschkühe des Virocana bestochen, um auf die Seite der Götter überzugehen: I. 125—127: JAOS. XXVIII, 82; wurde von Indra von der Wirkung der bei den Asuras von ihm genossenen Speise geheilt: 130; wird dem Uksnorandhra Kāvya

gleichgestellt (sa evośanā kāvyaḥ): İII. 150; erschaute das ausana sāman und erreichte deveşv amartyaṃ gandharvalokam: III. 231.

Ūrja Jānāyana, stellte an Kapivana eine Frage über rituellen Dinge: I. 284.

Urnāyu, ein Gandharva, dessen Wunsch, dass jede Apsaras, die er sich wünscht, sich ihm zur Verfügung stellen möge, erfüllt wurde durch das aurnāyava sāman; er teilte dem Svitra dieses Sāman mit: 178.

Rjīśvan Vātavāta, führte nach seinem Tod im Jenseits ein Gespräch mit seinem Sohn: 143; eine Aussage von ihm über das Mahāvrata: II. 414.

Rṣabha Yājñatura, verrichtete als Fürst der Śviknas (śvaikno rājā) ein gewisses Trirātra und wurde dadurch ekarāṭ śviknānām: II. 275.

Ekata, der Bruder des Dvita und Trita; stürzte mit Dvita den Trita in einen Brunnen: I. 184: JAOS. XVIII, 19.

Ekayāvan Kāndama, verrichtete den Paňcaśāradīya ekāha und wurde infolgedessen der Mächtigste der Scinigen: II. 178. Er kommt auch Paňc. br. (XXI. 14. 20) vor, wo er E. Gāndama heisst, und Taitt. br. II. 7. 11. 2. — s. auch Sthavira.

Aikādaśākṣi, seine Erklärung von RS. VIII. 101. 14: II. 229 (könnte auch Ekā° sein).

Aiksvāka, Volksname: 159; s. auch Tryaruņa.

Aişa, s. Āśvasūkti, Gauşūkti.

Aişakrta, s. Sitibāhu.

Aiṣīkapāva (Plur.). Eine besondere Art der Vrātyastomas heisst: kuṣīta(ka)gṛhapatīnām aiṣīkapāvānām ṣoḍaśapavamānah. II. 226, vgl. Nidānasūtra VI. 11: dvaye vrātyā bhavanti śīrṣādayaś caiṣī-kayāvayaś ca. Ist im Jaim. br. der Name aiṣīkayāva zu lesen? Auddālaki, s. Kusurbinda.

Audbhāri, s. Khandika.

Aupāvi, richtete eine Frage an Āruņi, s. unter Āruņi: I. 290. Aupoditi Gaupālaya, seine Äusserung über das Gaurīvita: 76. Aurava, s. Kutsa.

Ausija, s. Nrmedhas.

Kakṣīvat, richtete eine Frage an Priyamedha, die nach neun Geschlechtern beantwortet wurde: 181; durch das kakṣīvata sāman erlangte er zahlreiche Nachkommenschaft, Ansehen, und königliche Würde (rājya). Es gab sogar tausend Kākṣīvatas: te ha vai sahasram kākṣīvatā āsuḥ: III. 224.

Kanva, half durch das abhinidhana kānva sāman dem Indra den

Vṛtra besiegen: indro vai vṛtram ajighāmsat; sa kaṇvam upādhāvad: ṛṣa, upa tvā dhāvāma; iha no 'dhibṛūhīti; sa etat kaṇvaḥ sāmāpaśyat; tenūstuta; tato vā indro vṛtram ahan... yad ed vāvāsmā etena sāmnā kuṇvo 'bhīti vajram abhyanadat, tasmād abhinidhanam kānvam ity ākhyāyate: III. 189.

Kanva Nārsada, aus seinem Reiche vertrieben, kehrte durch das kānva sāman zurück: 79; dasselbe mit Var.: III. 46; seine Seherkraft von den Asuras auf die Probe gestellt; von diesen umgebracht, aber von seinem Sohne wiederbelebt: 176.

Kapivana Bhauvāyana, seine Betrachtung über den Bahispavamāna: 12; heantwortete eine Frage des Urja Jānāyana: I. 284; äusserte sich über den von Mauñja Sāhaśravasa unternommenen Ritus: I. 349.

Kabandha Ātharvaṇa, verkündete dem Keśin Dārbhya den vyūdhacchandas daśarātra: III. 311 (kommt auch Śat. br. XIV. 6. 7. 1 vor).

Kali Vaitadanya, erschaute das kāleya sāman: 47.

Kali (Plur.), eine Art Gandharvas, vgl. AS. X. 10. 13; ihnen fielen die Kalindas zu: 47; sitzen auf dem Rücken des Akūpāra Kasyapa: 210.

Kalinda (Plur.), Volksname, s. unter Kali.

Kavi Bhārgava, erschaute das kāva sāman, erreichte unter den Göttern den unvergänglichen Gandharva-raum: 57.

Kaśīti Saubhara, wurde während eines Sattra von der Schwindsucht (yakşman) überfallen, erschaute das kāśīta sāman und wurde geheilt: III. 265.

Kaśyapa, erschaute den Upaśada ekāha und bekam zahlreiche Nachkommenschaft und Kühe: 129. — s. auch Akūpāra, Asitamrga.

Kahola Kausītakeya, seine Aussage über die Virāj: I. 236.

Kākṣīvata, s. Nodhas, Śrutakakṣa. — Plur. s. unter Kakṣīvat. Kāṇḍvīya, s. Priya Jānaśruteya.

Kānva, s. Vatsa, Nepātithi, Medhātithi.

Kāṇvāyana, s. Triśoka, Medhātithi.

Kāṇvāyana (Plur.), liessen durch Vermittelung des Medhātithi Kühe hervorkommen: 85; durch Vermittelung des Nepātithi kamen sie in den Besitz von Vieh: kāṇvāyanānāṃ sattram āsīnānāṃ paśava upādasyaṃs; te 'kāmayantā-: 'va paśūn rundhīmahīti; sa etan nepātithiḥ kāṇvaḥ sāmāpaśyat, u.s.w.: III. 220.

Kāndama, s. Ekayāvan.

Kāpeya, s. Saunaka.

Kāmyakīyā, s. Ayasthūṇagṛhapatayaḥ: 163.

Kārīrādi, s. Kratu, Jīvala.

Kāvya, s. Itat, Ukṣṇa, Uśanas.

Kāśānteya, s. Pravati.

Kāśya, Name eines Lande oder Volkes: 159.

Kāśyapa, s. Akūpāra.

Kāholi, s. Arvala.

Kirātākulī (Dual), die zwei Asura-zauberer, die bei Asamūti wohnten and durch ihren Zauber dem Subandhu die Seele raubten; sie wurden von Agni getötet: 190.

Kīja Vākāyana, seine Ansicht über einen Punkt im Ritual: II. 416.

Kutsa, band den Indra mit hundert Riemen an den Hoden fest; als Indra sich befreit hatte, rief Kutsa ihn durch das kautsa sāman zu sich; I. 228: JAOS. XVIII, 32; Kutsa Aurava (derselbe wie der obige?), der Sohn des Indra, aus seinem Schenkel geboren, schlief bei Indra's Gemahlin, wurde bestraft, verbot dem Indra zu opfern; sein Purohita, der dies dennoch tat, wurde von ihm getötet, aber von seinem Vater wiederbelebt: 198.

Kumbhya, s. Babhru.

Kuru (Plur.); eine Aussage der Kurus erwähnt (tad u ha kurava āhuḥ): I. 235; (ity āhuḥ kuravaḥ): I. 235, 236; (iti ha sma purā kurūnām brāhmanā mīmāmsante): I. 335; nicht deutlich ist die folgende Stelle: tena haitena (nl. eṣa dhṛtir nāma yajñakratuḥ) abhipratāraņo rājana īje; dvirātrāntam haiva cakre; tam mahābrāhmaṇa uvāca: parā kuravaḥ kurukṣetram jeṣyante (jyeṣyante, Hs.), prajām evāharata na kṣatrānīti: ta ete kuravaḥ kurukṣetra (hier müssen einige Wörter fehlen) sa vā eṣa kṣetrānām eva dhṛtyā hriyate yat triṣṭomo 'gniṣṭomaḥ: II. 207. Die Kurus von den Pancālas in einem Brahmodya besiegt: 92, 94; unter den Kurus sind die Nachkommen des Babara (die Bābaris) geehrt: 157.

Kurupancāla (Plur.); eine Aussage der Uttarakurus über sie: 18; die Kurupancālas werden als Opferpriester für Sucitta Sailana auf seinem Befehl herbeigeführt (das Weitere ist leider stark verdorben): I. 245; sie pflegten sich nicht "die zweizitzige Virāj" zu melken: 91; ihr Brahmodya (vgl. unter Kuru): 92, 94; undeutlich ist II. 329; die Brahmanen der Kurupancālas (darunter Vājasaneya, d. h. Yājnavalkya, Vidagdha Śākalya) kommen zu Janaka Vaideha: II. 76: JAOS. XV, 238; nicht recht deutlich ist die folgende Stelle: etā (d. h. die Tage, die rātrīļ, des 49tägigen Sattra) ha sma vai tat purā kurupancālānām brāhmanāļi śrīkāmā upayanti; te hāgavo 'bhadrā āsuḥ; sajāteṣu haivaisām paśava āsus; tato ha smaiva goruhāyāgatāya (?) gām

upārjanti; tato deyāyadadus (sic): II. 370; ausserhalb der Kurupancālas befinden sich die Nachkommen des Agasti: 145.

Kulmalabarhis, erschaute das kaulmalabarhisa sāman, erlangte Vieh und gelangte in den Himmelsraum: III. 253.

Kusurbinda Auddālaki, von den Asitamrgas verflucht, weiss sich zu rechtfertigen: I. 75; Örtel (JAOS. XXIII, 326) liest: asurbindo (ohne Zweifel ist kusurbindo zu lesen) hauddālakis sāmānām ujjagau; ich habe jedoch statt sāmānām, das unverständlich ist, somānam oder somānām in den Hss. gelesen. Ist soma oder soman ein Nom. propr.? — Seine Ansicht über den utsarga: 164; er war der Lehrer des Pravati Kāšānteya: 169.

Kuṣītaka, Grhapati der Vrātyas, vgl. unter Aisīkapāva, und Pañc. br. XVII. 4. 3.

Kūta Śailana, seine Ansicht über eine gewisse Weise die Pavamānas zu singen: I. 274.

Krtavesa, weiss durch das kārtavesa sāman die zwei Reiche der Vaitahavyas und der Mitravats zu vereinigen (?): 196.

Krşi Solvala, ein Rşi (!): 122.

Kesin Dārbhya, erklärte sich bereit, seinem Nebenbuhler Ahīnas das Purohita-amt bei Kesin Sātyakāmi abzutreten: 100; sein Gespräch mit Sutvan Yājūasena: 124; trachtete nach der Herrschaft über die Paŭcālas und besiegte den Khandika Audbhāri: 137; verrichtete den Rtapeya ekāha: II. 160; er wird noch III. 166 erwähnt; ihm teilte Kabandha Ātharvaṇa den vyūdhacchandas dvādaśāha mit: III. 311.

Keśin Sātyakāmi, ein Brahmane im Dienste des Darbha Śūtānīki, dem er durch den Apaciti ekāha zum Ansehen verhalf: 133; im Dienste des Keśin Dārbhya, dem er zum Sieg über Khandika verhalf: 137; ein Fürst, um dessen Purohita-amt sich Ahīnas und Keśin Dārbhya stritten: 154.

Kautsa, s. Pancavajas, Sumitra.

Kauravya, s. Ucchaihśravas.

Kauşītakeya, s. Kahola.

Kausalya, ein Reich oder Volk, wo Jabāla das Purohita-amt erlangte: 159; s. auch Brahmadatta Prāsenajita.

Kratu Kārīrādi, verrichtete einen Saptarātra, er wurde dadurch annādaķ und śreṣṭhaḥ svānām, ein Brahmane sagte aber über ihn: yāvaj jīviṣyaty, annāda eva śreṣṭhaḥ svānām bhaviṣyati, viśīrṣās (sic) tv eva marteti,... tad dha tathaivāsa: yāvad dha kratuḥ kārīrādir jijīvā-, 'nnāda eva śreṣṭhaḥ svānām āsa, viśīrṣās (sic) tv eva mamāra; jānanto ha tv evāsya śiraś cicchidur bhārya-kāh: II. 304.

Kratujit Jānaki, richtete eine Frage an Iyapi Saumapa, s. unter Iyapi.

Kruñc Āngirasa, wusste die zwei Tage, den 1. und den 2. des Daśāha, durch "vipāna" zu trennen: 173; ähnlich an drei anderen Stellen.

Ksatra Prātardana, ersiegte in der Zehnkönigsschlacht durch Indra's Beistand; sein Purohita war Bharadvāja: 205.

Kṣaimi, s. Sudakṣina, Samgamana.

Khandika Audbhāri, der Gegner des Kesin Dārbhya, von ihm besiegt: 137, 153.

Khārgali, s. Luśākapi.

Khālateya, s. Govarņa.

Khāļāyana, s. Upajīva.

Ganginas Rāhakṣita, einer der Brahmanen im Dienste des Keśin Dārbhya: 137.

Gaļunas Ārkṣākāyaṇa Śālāvatya, erlernte von Āruṇi die Dhūrs: I. 316; sprach eine Verwünschung über Brahmadatta Caikitāneya aus: 115; vgl. auch Jaim. up. br. I. 38. 4; das Jaim. br. hat sālāpatya.

Gaya, versuchte seinen Neffen Vyaśva Sākamaśva umzubringen, verlor aber selber das Leben: 201.

Gāthin, Vater des Viśvāmitra: 204.

Gargya, s. Athodiva.

Gārgvāvaņi, s. Citra.

Grthnana (?), Name eines Landes oder Volkes: 159; Nigustha bei Sankhayana.

Gaireya Āsādhi, s. unter Āsādha Bhāllabeya.

Gotama, erschaute die gotamasya manārye sāmanī: 42; den gotamasya catustoma genannten Ekāha: II. 176; das gotamasya bhadram sāman: III. 172; verrichtete den rsistoma, infolge dessen seine Nachkommenschaft śraddhānīya wurde: 145; erschaute den gotamasya catustoma: gotamāya vai na śrad adadhatā: 'sraddhānīyo rājanya rsir iti (war er also ein Rājarsi?); so 'kāmayata: śran me dadhīran, śraddhānīyah syām iti: II. 290.

Gotama Rāhūgana, der sātasani zu werden wünschte, erschaute das gautama sāman: tad ye ca ha vai gotamād rṣayaḥ parāñco ye cārvāñcas, te gotamam evarşim ubhaya upāsata; etam hi samabhimānam apasyat: III. 44.

Gotama (Plur.), die Gotamas sind jetzt noch śraddhānīya unter den Brahmanen: 145; die jetzt in verkommenem Zustande lebenden Nachkommen des Mundibha sind Gotamas: 151.

Gobala Vārsņa, wurde, weil er pitrmān und pitāmahavān war, von

Sātyāyani gebeten, ihn über die Dīkṣā für das Jahressattra zu belehren: II. 43.

Golomas Angirasa, erschaute das gauloma sāman: III. 163.

Govarna Khālateya, ihm verkündete sein Lehrer Babara ein böses Los (pāpīyān bhaviṣyatī); darauf verrichtete Govarna für seinen Lehrer ein Opfer (den Babarasaptarātra): 157.

Gautama, s. Aruni.

Gaupāvana, s. Śakala, Subandhu.

Gaupāyana (Plur.), die Gaupāyanas feinden Asamāti Rāthapraustha au: 190.

Gaupālaya, s. Aupoditi.

Gaurīvita, s. Samkrti.

Gaurīviti Śāktya, erschaute das gaurīvita sāmau: 76; ihm wurde von Tārksya Suparna das Geheimnis dieses Sāmans offenbart: 170; erschaute den trayastrimsa stoma: III. 301; war Prastotr beim Opfer des Medhātithi: 203; liebte eine Asuratochter: 197. Der Name lautet auch Gaurivīti.

Gausūkti Aisa, erschaute das gausūkta sāman: 206.

Grāsa (var. Grāha) Maitreya, eine Aussage von ihm: I. 84.

Ghrtascut Angirasa, blieb mit seinem Bruder Madhuscut zurück, als die anderen Angirasen zum Himmel gingen: 84.

Cahohavāsyasko (verdorben überlieferter doppelter Name) naimišīyān papraecha: kim prathamenāhnā kurudhvam (sic) iti u.s.w.: III. 331, vgl. Pañc. br. X. 12. 1. Wahrscheinlich ist ha die Partikel, vāsyasko das Patronymicum, caho der Überrest des eigentlichen Namens.

Citra Gārgyāyaṇi, eine Aussage von ihm über das Jahressattra:

Caikitāneya, richtete eine Frage über die Entstehung der Stoma und Metra an Śaunaka Kāpeya: III. 323. — S. auch Brahmadatta, Vasistha.

Caikitāneya (Plur.), die Nachkommen des vorher genannten Caikitāneya: te haita ākṣita (das Wort ist nicht verdorben!) iva caikitāneyāḥ: III. 323.

Cyavana Bhārgava, heiratete Sukanyā, wurde von den Aśvins zum Jüngling gemacht: 186.

Janaka Vaideha, unterfragte Yājňavalkya über das Agnihotra: I. 19: JAOS. XXIII, 328; veranlasste fünf gelehrte Brahmanen ihre Ansicht über das Agnihotra mitzuteilen: 6; hielt eine Unterredung mit Sucitta Śailana über die Virāj: tāsu ha sucittah śailano janakam vaideham samūde: I. 245; veranlasste zu einer Betrachtung über die Anzahl der Götter: II. 76: JAOS. XV,

238; verrichtete den saptarātra: tena haitena janako vaideha iyakṣāṃ cakre; taṃ ha sma yad brāhmaṇāḥ kurupañcālānām āhur: anena (d.h. "mit diesem", und dabei nennten sie ein anderes Opfer als das von Janaka gemeinte) tvā yajñena yājayāmānena tvā yājayāmeti, tān (te, die Hs.) neti ha smāha, na sa yuṣmad brāhmaṇo brahmīyān āsīd, yo mahyam etaṃ yajñakratuṃ vyadadhād, etenaiva mā yājayateti; tatheti; tena hainaṃ yājayāṃ cakruḥ: II. 303.

Jabāla, bekam das Purohita-amt bei drei Fürsten (?): 159.

Jamadagni, Purohita der Māhenas, rächte sich an diesen: 142, II. 310; einer der sieben Rsis, erlangte zahlreiche Nachkommenschaft durch den rsistoma: 145; durch den jāmadagna catūrātra: 154; erbeutete mit Viśvāmitra zusammen die Külie der Iksvākus: 204.

Jāna, s. Vrśa.

Jānaka, s. Kratujit.

Jānamejayagaurga (Plur.), in einer über das Mahāvrata handelnden vollkommen unbegreiflichen Stelle; sie heissen sāhasra-yājinaḥ: II. 417.

Jānaśruteyā, seine Aussage über das Nidhana eines Sāmans: 81; über die vier Wünsche, die beim Absingen des āmahīyava erfüllt werden können: I. 328; über den Aptoryāma-ekāha: II. 110; über die Nākasadaḥ stomas: vi ha vai nāke svarge loke 'vasyati ya evam vedeti ha smāha jānaśruteyaḥ: II. 208. — s. auch Nagarin, Priya, Sāyaka.

Jānāyana, S. Urja.

Jīvala Kārīrādi, nahm Teil an der Disputation über die Dhūrs: 95. Jaimava (?): 115.

Taksaka Bhāgeratha, matsyo rājā, äusserte sich über einen Catūrātra: II. 284.

Taksavo Rāhasyavah (Plur.), die Nachkommen des Rahasyu Mārimlava: 193.

Taranta Vaitadasvi, ein Mäheya, Sohn der Mahī Ārcanānasī, belebte, mit seinem Bruder Purumīdha zusammen, einen Knaben wieder: 44; machte, ebenfalls mit seinem Bruder zusammen, das Erworbene zu Nicht-erworbenem: III. 138: JAOS. XVIII, 39.

Tāṇḍya, äusserte sich über den Aptoryāma: I. 112, vgl. "Over en uit het Jaiminīya-brāhmaņa" S. 26.

Tārksya Suparņa, der mythische Vogel, offenbarte dem Gaurīviti das Geheimnis des gaurīvita sāmans: 170; stellte Gaurīviti in den Besitz der Tochter des Asita Dhāmnya: 197.

Tirasci Āngirasa, erschaute das tairasca sāman: 175.

Taigmāyudhi, s. Sadhryaśva.

Trikarta, eine Völkerschaft (= Trigarta?): 156.

Trita (Āptya), von seinen Brüdern in einem Brunnen zurückgehalten, wurde daraus errettet: I. 184: JAOS. XVIII, 19.

Trisoka, der Sohn einer Asura-mutter, belebte seinen Vater Kanva Nārṣada wieder: 176; sein Wettstreit mit Medhātithi: 203; er scheint derselbe wie Vatsa Kānva zu sein: vatsaķ kānvaķ paśukāmas tapo 'tapyata; sa etat (sc. vātsam) sāmāpaśyat; tenāstuta; sa ha vāva trišoko; yān evāmūms trīň chokān avāhan, sāsya trišokatā; sa ha sadya evālomno 'karṇakān paśūn avārunddha u.s.w.: III. 198, damit vergl. man 203. Dass Vatsa und Trišoka identisch sind, geht auch aus der Vergleichung von JBr. III. 235 (n°. 203) mit Pañe. br. XIV. 6.6 hervor. Zur Andeutung in III. 198: yān evāmūms trīň chokān avāhan, vgl. III. 72: ime vai lokāķ saha santas tredhā vyāyaṃs; te 'śocan yathaikas tredhā vicchinnaķ śoced evaṃ; te devā abruvann: etai-, 'ṣāṃ trayāṇāṃ lokānāṃ tisraḥ śuco 'paharāmeti, ta etat sāmāpaśyaṃs; tenāstuvata; tenaisām trayāṇāṃ lokānāṃ tisraḥ śuco 'pāghnan.

Tryaruna Traivṛṣṇa, ein Fürst der Ikṣvākus, überfuhr mit seinem Purohita Vṛśa Jāna einen Knaben: 180.

Damstradyumna, s. Mitravid.

Datva Sautemanasa, seine Unterhaltung mit seinem Mitschüler Mitravid: 152.

Dadhyañc Atharvana, durch den Pferdekopf, womit er die Aśvins' belehrt hatte, erschreckte Indra die Asuras: III. 64: JAOS. XVIII, 17; Indra schlug ihm den Pferdekopf ab: 186.

Dantāla Dhaumya, der Lehrer des Hrtsvāsayas Āllakeya: 125. Darbha Śātānīki, Fürst der Pancālas, kam durch den Apacitiekāha bei seinem Volke wieder in Ansehen: 133.

Dālbhya, Patronymikum des Brahmadatta Caikitāneya: 115.

Dātya, s. Nagarin.

Dārbhya, s. Keśin.

Divodāsa Vādhryasvi, war ein Fürst und wurde zugleich Ŗṣi: 82, vgl. 68.

Dīrghajihvī, eine Asurā, von Sumitra Kautsa besiegt: 53.

Dīrghatamas Māmateya (Sohn der Mamatā), redete schon im Mutterschoosse: 204; der ältere Bruder des Dīrghaśravas, s. unter Dīrghaśravas; erschaute das dīrghatamaso 'rka genannte Sāman: III, 258.

Dīrghaśravas, Bruder des Dīrghatamas: dīrghatamā vai māmateyaḥ saniṃ prayann abrarīd dīrghatamasaṃ kanīyāṃsaṃ bhrātaram: eteşaṃ no bhāryāṇām adhyakṣaḥ syā ili (madhyakṣasthā iti, die Hs.); so 'kāmayata dīrghaśravā: avānnadyam rundhīya, mā bhāryā aśanāyeyur iti;... sa etat sāmāpaśyat;... so 'smā agniḥ stutaḥ sarvam evedam madhumayam annādyam akarot; te hāsya bhāryā āsur yathā madhv annam ta; evam haisa mahān eva raso mahad evaitad annādyam: III. 256.

Dṛḍhacyut Āgasti, der Udgātr der Medhātithigrhapatayah: 203. Daivala. s. Asita.

Drūpada (sic) Vāddhraviṣṇa (sic), bei ihm verkehrte Asita Daivala: 209.

Dvita, s. unter Ekata.

Dhāmnva, s. Asita.

Dhaumya, s. Dantāla.

Dhitani (?), s. Anūpa.

Dhvasra (Dhvasrā?), zusammen mit Purusanti (als getrennter Dvandva-dual), die beide, von welchen Taranta und Purumīdha Gaben angenommen hatten: III. 139: JAOS. XVIII, 39. Sind es wirklich Persönlichkeiten gewesen? vgl. Panc. br. dhvane purusantī, Sieg, Sagenstoffe, S. 62.

Nakira (?), erschlug zusammen mit seinem Bruder Sakapūta den Sohn des Suvrata: 61.

Nagarin Jānaśruteya, seine Ansicht über das Agnihotra: 4; über die Bedeutung des Bahispavamāna: 90; über den Utsarga: 164; über den Mahāvratatag: 167; über brhadrathantare: 168; vgl. Jaim. up. br. III. 40. 1. Nagarin Dātya: I 257.

Nabhāka, Sohn des Kanva Nārsada, erschaute das Nābhāka sūkta: 203.

Navaka, einer der beiden Adhvaryus beim Opfer des Medhatithi: 203.

Nārṣada, s. Kaṇva.

Nisāda (Plur.), eine Völkerschaft.

Niskaraņīya (Plur.), gewisse Brahmanen: atha vai niskaraņīyā iti brāhmaṇāḥ purvīṇaḥ (sic) sattram nisedus; tesām ha sma vāsi-sṭhaḥ sātyahavya āsadya somam bhakṣayitvā pradhāvati; te hābhi-sastim cakrire; katham nu tenādīkṣitānām adīkṣitaḥ somam bhakṣayeyur (die Stelle muss verdorben sein); te haitad ekam ahar vairūpam upeyuḥ; sa ha punar āsadya tūṣṇīm evekṣamāṇo niṣasāda; tam hocuḥ: katham nu sarpati (sic), katham nu bhakṣayasīti; sa hovāca: sattrino vā abhūta; dīrghasomo vāva vaḥ purābhūd iti: II. 357.

Nişkarya (Plur.): nişkaryālı (niskaryādevas, die Hs.) sattram āsata; te svargam lokam na prājānann etat trījum ahas; te 'kāmayanta: pra svargam lokam jānīmedam trījum ahar iti; tān vāk sāma gāyamānopāplavata; tad (nl. vācas sāma) apašyams; tenāstuvata; tenārdinuvams; tena svargam lokam prājānann etat trīvam ahah: III. 52, vgl. Pañc. br. XII. 5. 12, wo sie Niskirīya heissen. Nṛmedha, der Bruder des Suvrata, errettete sich durch das nār-

medha saman aus dem Tod: 61.

Nṛmedhas Auśija: agnā u vā etam prāsyanti yam agnistutā yājayanty; uta trātā tanūnām ity agnaya eva tad vaisvānarāya yajamānas tanvam paridatte; tasya pāhi no agna ekayety etāsu nārmedhasyarksu rathantaram pṛṣṭham bhavaty; etābhir vai nṛmedhā auśijo 'gner harāmsy apairayata: II. 137.

Nepātithi Kāṇva: kāṇvāyanānāṃ sattram āsīnānāṃ paśava upādasyaṃs; te 'kāmayantā-: 'va paśūn rundhīmahīti; sa etan (nl. naipātitham) nepātithih kānvah sāmāpaśyat u. s. w.: III. 220.

Naitatnava, s. unter Aruni.

Naimišīya (Plur.), deren Purodūša wurde von Indra in der Gestalt eines Affen geraubt I. 363: JAOS. XXVI, 192; tad dhaitad eke vihṛte go-āyuṣī upayanty: upariṣṭād viśrajita āyuḥ, purastād daśarātrasya gām; evam ajāmīty; atho eram eraitayoḥ puropāyayanam (sic); tat pramattā naimisiyā atīyus; le'tra purastād daśarātrasya sahopeyus; tata idam arvācīnam evam upayanti: II. 42; s. auch unter Cahohavāsvasko.

Nodhas Kāksīvata, bat die Götter um einen Teil des "brahman", bekam das naudhasa sāman und erhielt "pratisthā": 40; trayo (tayo die Hs.) brahmāpasyan: nodhās trtīyam, sumitras trtīyam, brhadukthas trtīyam; tad yat prathame tryahe naudhasam kriyate, tena prathamas tryaho brahmanvān kriyate u. s. w.: III. 133. Pañeavājas Kautsa, wusste die beiden andhasī gesondert zu

Pañ cavājas Kautsa, wusste die beiden andhasī geson trinken: 202.

Paňcāla, s. unter Kuru, Kurupaňcāla, Keśin Dārbhya, Āṣādha Bhāllabeya; tena (sc. vyūdhacchandasā dvādaśāhena) heje (sc. keśī dārbhyaḥ); tato ha vā idam arvācīnam vyūdhāni chandāmsi; tasmād anāḍhyānām api satām pañcālānām abhy evānye jīvitam dhyāyanti. Im Vorhergehenden hatte ja Kabandha zu Keśin gesagt: taraiva prajāyā anye jīvitam abhidhyātāro, na tava prajeti: III. 311. Pālāli, s. Sirinda.

Pāṣthauhi Āngirasa, erschaute das pāṣthauha sāman: III. 51. Puṇyakeśa Yaudheni, śaibyo rājā, verrichtete den Gosava: 135.

Purumīdha Vaitadašvi, ein Māheya, Sohn der Mahī Ārcanānasī, s. unter Taranta.

Purumudga  $\bar{A}$  ng irasa, erschaute das paurumudga sāman: III. 43. Purus anti, s. unter Dhvasra.

Puruhan man Vaik hānasa, erschaute das pauruhanmana sāman: III. 215.

Puşkala Āngirasa, erschaute das pauşkala sāman: I. 160.

Pūrvatithi Ārcanānasa, der jüngere Bruder des Śyāvāśva, erschaute das paurvatitha sāman: I. 227.

Pṛthu Vainya, seine Rätselfrage an die Daivya Vrātyas: 97; pṛthur ha vai vainyo 'kāmayata: sarveṣām paśūnām rājyāya sūyeyeti; sa etat (pārtham) sāmāpaśyat; tenāstuta; tato vai sa sarveṣām paśūnām rājyāyāsūyata: III. 25.

Prthurasmi, wurde mit den beiden anderen Knaben der Yatis von Indra auf den Rücken genommen: I. 185: JAOS. XIX, 123.

Paijavana, s. Sudās.

Paulusi, s. Satyayajna.

Paulomnī, s. Śacī.

Pratidarsa Vaibhāvata, svaikno rājā, dessen Schüler (brahma-cārin) waren Datva und Mitravid: 152, vgl. Jaim. up. br. IV. 8.7.

Pravati Kāśānteya, ein Schüler des Kusurbinda: 168; im Śat. br. XII. 2. 2. 13 lautet der Name: Proti Kauśāmbeya.

Prācīnayogya, s. Somaśuşma.

Prātardana, s. Kṣatra.

Prāhlādi. s. Virocana.

Prāsenajita, s. Brahmadatta.

Priya Jānaśruteya, angeredet als Kāndvīya, seine Ansicht überas Agnihotra: 6.

Priyamedha, von Kaksīvat unterfragt: 181.

Prenin Saumāhita, einer von den nach dem uparisyena loka der Atharvans trachtenden Rsis: 209.

Babara, der Darbringer eines Saptarātra: 157.

Babhru Kumbhya, erschaute das bābhravā sāman; er hatte gewünscht: paśubhih sūyeya; tato vai sa paśubhir asūyata, weil er als Nidhana das Wort śvābhih genommen hatte: III. 249.

Barku Vārsņa (Vārsņi), angeredet als Āgnivesya, seine Ansicht über das Agnihotra: 6.

Bahupradāyabahvādhetau, Personennamen?: 115.

Bābari (Plur.), die Nachkommen des Babara, leben in Kuruland: 157.

Bālāki, s. Samastomin.

Budila Āśvatarāśvi Vaiyāghrapadya, seine Ansicht über das Agnihotra: 6.

Budha, der Sthapati der Vrātyas: 146.

Bṛhaduktha Āngirasa, Sohn des Nodhas, erschaute das bārhaduktha sāman: III. 219.

Brhadgiri, s. unter Prthurasmi.

Brahmadatta Caikitāneya, angeredet als Dālbhya (vgl. Jaim. up. br. I. 38. 1), seine Aussage über das vāmadevya: 114; Böses ihm vorausgesagt von Galunas; er war Purohita von Brahmadatta Prāsenajita: 115.

Brahmadatta Prāsenajita, kausalyo rājā, dessen Erlebnis: 115. Bhayada Āsamātya, will dem Indra seine Falben nicht zurückerstatten: 204.

Bharata (Plur.): dyumad vibhāti bharatebhyah sucir (SV. II. 257. d) itīmā ha vai prajā bhāratīs, tābhya evaitac chucir vibhāty; atho yad evainena bharatā agra ījire, 'tho yad evaisa devebhyo havyam vahati, tasmād bhāratāh: III. 62; wurden von Visvāmitra angeführt: 192; die Herrschaft war unter ihnen dreisach geteilt: 196; waren unter Anführung des Visvāmitra und Jamadagni im Kampse mit den Iksvākus: 204. — s. auch Sindhuksit.

Bharadvāja, erschaute das prinistotra: 35; das bharadvājasya prini: III. 35; durch den ristoma wurden seine Nachkommen die stärksten: 145; prety anya riayo 'pasyann ety anye; 'thaitan na preti neti sthitam; vāco bārhatam rūpam bharadvāja riir apasyad; bharadvājasya vā etad ārieyam yad brhan manah: III. 20 = 22; er war der Purohita des Kisatra in der Zehnkönigsschlacht: 205; vgl. Kūth. XXI. 10: 50. 1: etena ha sma vai bharadvājah pratardanam samnahyānveti, tato vai sa rāstram abhavat.

Bhāgeratha, s. Takṣaka.

Bhārata, s. unter Bharata.

Bhāradvāja (Plur.), sind so stark, dass sogar die Kurus sich nicht an sie heranwagen: S1; Bhāradvāja in einer Beschwörungsformel: 151.

Bhāradvājāyana (Plur.), ihre Antwort auf eine Frage: 70.

Bhārgava, s. Kavi, Cyavana, Vidanvat.

Bhāllabeya, eine Frage von ihm über den ubhayato-jyotis yajňa-kratu: I. 232; eine (unbedeutende) Äusserung von ihm: I. 360; über das Mahāvratastotra: II. 417. — s. auch Āṣādha, Indradyumna.

Bhālandana, s. Vatsaprī.

Bhṛgu Vāruṇi, besuchte im Geiste das Jenseits und erzählte seinem Vater Varuṇa, was er dort beobachtet hatte: I. 42 flgg.: JAOS. XV, 233; derselbe wie Jamadagni?: 45; er entstand aus einem Viertel von Varuṇa's bharga: raruṇasya ha vai suṣvāṇasya soḍaśalyair āpo bhargaṃ niraghnaṃs; tad imām diśam apatat; tac culurdhābhavad: bhṛgus turīyaṃ, sarasvalī turīyaṃ, daśapeyas turīyaṃ,

śrāyantīyam turīyam; tasmād etasya yajñasya bhārgavo hotā bhavati, sārasvatīr āpo 'bhiṣecanīyā, daśapeyo yajñah, śrāyantīyam brahma-sāma: II. 202, vgl. Pañc. br. XVIII. 9. 1—2; er erschaute das āśu bhārgava, wodurch die Götter die Asuras besiegten: III. 211.

Bhauvāyana, s. Kapivana.

Bhrātalāyana, s. Yāmana.

Matsya, s. Takşaka.

Madhucchandas Vaiśvāmitra, erschaute das mādhucchandasa sāman und würde agryo mukhyo brahmavarcasī: III. 27; er gehörte zu den Ŗṣis, die nach dem upariśyena loka der Atharvans trachteten: 209.

Madhuścut Angirasa, s. unter Ghrtaścut.

Manu, wünschte: mānavīļi prajāli srjeya, was ihm durch das mānava sāman gelang: III. 98; eine Erinnerung an der Flut liegt im Folgenden vor: so 'kāmayata: ud ita (woraus, ist nicht deutlich) iyām, gātum pratisthām vindeyeti; sa ete sāmanī apašyat; tābhyām astuta; te enam hiranmayau nāvau bhūtvopāplavetām; tayoh pratyatisthat; te enam udapārayetām: III. 99; er erschaute den manustoma ekāha: II. 108.

Mahāvṛṣa (Plur.), Boten von ihnen kamen zu Hṛtsvāśaya, dem König der Mahāvṛṣas: 87; standen (wie es scheint) den Bharatas feindlich gegenüber: 192. — s. auch Hṛtsvāśaya.

Mahitha Sainmisi, eine unbegreifbare Aussage von ihm über das Jahressattra: II. 4.

Mahī Ārcanānasī, die Mutter des Taranta und Purumīdha: 44.

Mānava, s. Śaryāta.

Mānaścitta, s. Ugrāyudha.

Māmateya, s. Dīrghatamas.

Mārīmlava, s. Rahasyu.

Mārya Śailana, seine Aussage über das Āmahīyava: 18.

Māhena (Plur.), ein Geschlecht, dessen Purohita Jamadagni war: 45; zu vergl. māhīna ŖS. X. 60. 1?

· Māheya, Sohn der Mahī: 44.

Mitravat (Plur.), ein Geschlecht?: 196.

Mitravid Damstradyumna, der Mitschüler des Datva, q. v. Medhātithi Kāṇva oder Kāṇvāyana, erschaute das maidhātitha sāman: 85; in der Gestalt des ihm angehörenden Widders trank Indra den Soma: 203; er wünschte die Apsarasen für sich zu behalten: l.c.; sein Wettstreit mit Triśoka: l.c.

Maitreya, s. Grāsa; Maitreyī, s. Ahalyā.

Maunja Sahaśravasa, eine allzu verdorbene Unterredung von

ihm mit Kapivana: I. 349; der Name auch Jaim. up. br. III. 5. 1. wo Örtel mit Unrecht muñias sāmasravasah aufgenommen hat.

Maundibha Udanyu (vielleicht besser Mundibha), verrichtete den Asvamedha; seine Feindschaft mit Yavakrī: 151.

Maundibha (Plur.), die Nachkommen des Vorigen: 151.

Yajnavacas Rājastambāyana, der Gemahl der von Yavakrīzu sich herangerufenen Frau: 151.

Yavakrī Saumastambi, seine Feindschaft mit Maundibha: 151. Yasasvin, s. Āruni.

Yājňatura, s. Rsabha.

Yājňavalkya, wird von Janaka über das Agnihotra unterfragt: I. 19: JAOS. XXIII, 328; s. auch Vājasaneya.

Yājňasena, s. Sutvan.

Yāmana Bhrātalāyana, seine (unwichtige) Aussage über den Sodasin: I. 195; über den Pañcadasarātra: II. 339; über gewisse Verse im Dasarātra: III. 285.

Yuktāśva, der jüngere Bruder des Vasistha, verwechselte die Fohlen des Sudās Paijavana mit den seinigen: 171.

Yudhājīva Vaišvāmitra, erschaute das yaudhājaya sāman: 21. Yaudheni, s. Puņyakeša.

Rajaśaś ca Rajīyāmsaś ca, die Völker, welche aus dem von Kutsa Aurava abgeschüttelten Staub entstanden: 198.

Randhra, s. Uksna.

Rahasyu Mārimlava, bringt die unter Indra's Schutz stehenden Vaikhānasas um: 193.

Rājana, s. Abhipratārana.

Rājani, s. Ugradeva.

Rajastambāyana, s. Yajňavacas.

Rāthapraustha, s. Asamāti.

Rāyovāja, s. unter Prthurasmi.

Rāhaksita, s. Ganginas.

Rāhūgaņa, s. Gotama.

Rura (Rūra?) Itivrddhra, erschaute das raurava sāman: 21.

Romanvat (Plur.), in der undeutlichen Stelle: uśanā vai kāvyo deveşv amartyam gandharvalokam aicchata; sa etat (sc. auśanam) sāmāpaśyat; tenūstuta; tato vai sa deveşv amartyam gandharvalokam āśnutaitam romanvantan (l. raumanvantam?); te haite kāvyā remanvanty; aśnute (l. romanvanto; 'śnute?) deveşv amartyam gandharvalokam etena tuṣṭuvānaḥ: III. 231; vgl. III. 150: ukṣṇo vai randhraḥ kāvyo 'kāmayatā-: 'dbhiḥ pratīpam svargam lokam āroheyam, apsu vartmāni (vainyāni die Hs.) paśyeyam niyānam (nidhanam die Hs.) iti; sa etat sāmāpaśyat; tenūstuta; tato vai

so 'dbhiḥ pratīpam svargam lokam ārohad, apsu vartmāny apasyan niyānam; sa ha vāva raumaņvataḥ (°vatās die Hs.), sa evošanā kāvyah; sa ha sa yamunayaiva pratīpam svargam lokam ārohat.

Raumanvata, 1. eine Örtlichkeit (?); 2. Patron. von romanvat (?), vgl. das Vorhergehende.

Luśa, wetteiferte mit Kutsa, zu wem von den beiden sich Indra hinwenden sollte: I. 228: JAOS. XVIII, 32.

Luśākapi Khārgali, einer von den Brahmanen im Dienste des Keśin Dārbhya: 137.

Vajra Āngirasa, erschaute das vājra sāman: III. 15.

· Vatsa Kānva, s. unter Triśoka.

Vatsaprī Bhālandana, von seinen Mitsattrins als Dieb gescholten, erschaute das vātsapra sāman und gewann "śraddhā": III. 81.

Vamra Vaikhānasa, erschaute das vāmra sāman: III. 99.

Vasāti (Plur.), ein Völkername?: 204.

Vasistha, dessen Sohn Sakti wurde von den Nachkommen des Sudās ins Feuer geworfen: III. 392: JAOS. XVIII, 47; daher Vasistha hataputra erschaute prajananakāma die beiden vasisthasya janitre sāmanī: 43; das vāsistha sāman: III. 26; das vasisthasya pippali: III. 149; das vasisthasya vīnka: III. 204; das vasisthasya nihava sāman: III. 267; erhielt durch den reistoma die angesehensten Nachkommen: 145; erschaute das vasisthasya saṃsarpa sāman (vgl. Pañc. br. XXI. 11): tato vai sa imām llokān samasarpat: II. 289; erschaute das vasisthasya priya (so 'bravīt: priyam vāvedam mamābhād, yena priyam prajām avārutsīti): III. 83; wurde ein Vaisya gescholten und erschaute das plava sāman: 195.

Vasistha (Plur.), sind noch jetzt die ersten im Kuru-land: 145; nach Anlass von RS. VIII. 33. 7 wird bemerkt: ye vai brā-hmanāh susruvāmsas te vasisthās, te hy etat sarvam anuviduh: II. 242.

Vasu, ein Rsi, der kein Vieh besass, erschaute das edavasunidhana saman: III. 264.

Vasuksaya, der Hotr des Medhātithi: 203.

Vākāyana, s. Kīya.

Vājasaneya, s. Yājňavalkya; seine Ansicht über das Agnihotra (als Yājňavalkya angeredet): 6; lehrt eine Prāyašcitti: I. 59: JAOS. XXIII, 340; über die Anzahl der Götter: II. 76: JAOS. XV, 238; seine Erklärung von RS. VIII. 101. 14: II. 229, vgl. Šat. br. II. 5. 1. 5.

Vātavāta, s. Ŗjīśvan.

Vātsya, s. Alanda.

Vāddhravisna (sic), s. Drūpada.

Vādhryāśvi, s. Divodāsa.

Vāruni, s. Bhrgu.

Vārsņa, s. Gobala, Barku.

Vāsistha. s. Šakti.

Vāsistha Caikitāneya, beantwortete die Rätselfrage der Kurupancālas: 92; erklärte die Retasyā-stropfe für die Dhūr par excellence: dhuro ha vā ime brāhmanā (nl. die n°. 95 genannten) mīmāmsamānās tām eva dhuram nāvāgman, yasyām etā dhuri sarvā adhīti; retasyām ha vai sa tad uvāca: I. 273.

·Vāsistha Sātyahavya, s. unter Niskaraņīya.

Vidanvat Bhārgava, widerstand dem Indra und beschwichtigte dessen Zorn durch die vaidanvatāni sāmāni: III. 159: JAOS. XXVI, 64.

Vidagdha Śākalya, sein Tod von Yājňavalkya vorausgesagt; sogar seine Gebeine gingen verloren: II. 76: JAOS. XV, 238.

Vidarbha (Plur.), Landesname; II. 442: JAOS. XIX, 100.

Vibhindukīya (Plur.), gewisse Brahmanen (?): 203.

Virūpa Āngirasa, erschaute das vairūpa sāman: III. 209.

Virocana Prāhlādi, durch dessen Wunschkühe wurde Usanas bestochen, die Seite der Götter zu wählen: I. 126: JAOS. XXVIII. 83.

Visvamanas, wurde durch Indra's Hülfe aus dem Griffe eines Rakşas befreit: 208.

Visvāmitra, erwarb durch den Rsistoma Nachkommen, die die Herrscherswürde besitzen: 145; zog mit den Bharatas über die Ganges (Yamunā): 192; bekämpfte mit den Bharatas die Iksvākus: 204.

Vītahavya Āśrāyasa, aus seinem Heim vertrieben, kehrte durch das von ihm erschaute vaitahavya sāman zurück: 78.

Vṛśa Jāna, der Purohita des Tryaruṇa, überfuhr einen Knaben; durch das von ihm erschaute vārśa sāman wurde dieser wieder aufgeweckt; er gab dem Feuer der Ikṣvākus seine Glut zurück: 180.

Vṛṣaśuṣma Ārjīśvana, sein Gespräch mit seinem Vater im Jenseits: 143.

Veņu Vaišvāmitra, erschaute das vaiņava sāman und wurde agryo mukhyo brahmavarcasī: I. 220.

· Veda, s. Hiranyadat.

Vaikhānasa, s. Puruhanman, Vamra.

Vaikhānasa (Plur.), die von Indra beschützten, von Rahasyu getöteten "rsikas": 193.

Vaitadanya, s, Kali.

Vaitadaśvi, s. Taranta, Purumīdha.

Vaitahavya, seine Aussage über die im Sāman gelegenen Wünsche: I. 323; über den Aptoryāma: II. 110; über die Nākasadah: II. 208 (seine Ansichten werden immer unmittelbar nach denen des Jānasruteya, von welchen sie abweichen, mitgeteilt).

Vaideha, s. Janaka.

Vainva, s. Prthu.

Vaiyāghrapadya, s. Budila.

Vairūpa, s. Astādamstra, Sadhri.

Vailūni (Plur.) ?: 115.

Vaišvāmitra, s. Madhucchandas, Yuddbājīva, Veņu.

Vyaśva Sākamaśva, nach dessen Leben trachtete sein Oheim Gaya: 201.

Sakapūta, erschlug mit seinem Bruder Nakira den Sohn des Suvrata: Antakadhrti: 61.

Śakala, erschaute das śākala sāman: III. 93.

Sakala Gaupāyana, seine Betrachtung über des Opfers Anfang und Ende: 92.

Śakti, seine Aussage über einen gewissen Vers im Sattra: II. 10. Śakti Vāsiṣṭha, von den Saudāsas ins Feuer geworfen: II. 392: JAOS. XVIII, 47.

Sacī Paulomnī, die Gemahlin des Indra: 198.

Samastomin Bālāki, s. unter Ajinavāsin.

Sarkara Simsumāra, das einzige Wesen, das den Indra zu loben sich verweigerte, wofür er bestraft wurde: 194.

Saryāta Mānava, versöhnte durch Hergabe seiner Tochter Sukanyā den erzürnten Cyavana: 186; die Rsis brachten für ihn ein Opfer dar, bei welchem auch den Asvins ein Somaschoppen dargebracht wurde: III. 159: JAOS. XXVI, 64.

Śākalya, s. Vidagdha.

Śāktya, s. Andhigu, Gaurīviti.

Śāktya (Plur.): 56; erschauten das sāktya sāman: I, 215 und n°. 170, III. 197 und n°. 197.

Śātyāyani, von ihm werden passim die Ansichten mitgeteilt.

Sāṇḍilya, über die drei sthāņu beim Agnihotra: I. 21. — s. auch Udara.

Śātānīki, s. Darbha.

Śārkarākşa (Plur.), ihr Grāmaņī war Asādha Sāyavasa: 95.

Sāryātya (Plur.), die Nachkommen des Saryāta: 186; Sāryātyā, s. Sukanyā.

Śālāvatya, s. Gaļunas.

Šitibāhu Aisakṛta, der Adhvaryu der Naimisīyas: I. 363: JAOS. XXVI, 192.

Śukti Angirasa, erschaute das śaukta sāman: III. 53.

Sunaskarna Vārsnyaka, erschaute den sunaskarnastoma genannten Ekāha: sunaskarno vā(r)snyakah punyakrd apāpakrd āsa; sa ha cakame: punyam evāsmin loke krtvāpāpam krtvā svargam lokam gaccheyam iti: II. 167, vgl. Panc. br. XVII. 12, Baudh. srs. XVIII. 48.

Śūrpamyavam, ein Ŗşi (!): 122.

Sainmisi, s. Mahittha.

Saibya, s. Punyakesa.

Sailana, Kūta, Mārga, Sucitta.

Śaunaka Kāpeya, s. unter Abhipratāraņa; s. auch Atidhanva. Śyāvūśva Ārcanānasa, von seinen Sattragenossen verlassen,

kam ihnen durch das syāvāsva sāman nach: 54; war der ältere Bruder des Pūrvatithi: 115.

Śyāvāśvi: s. Abhīśu.

Šrutakaksa Kāksīvata, erschaute das srautakaksa sāman: 80.

Švitra Āngirasa, erhielt vom Gandharva Ūrņāyu das aurņava sāman, wurde bestraft: 177.

Svetaketu Aruneya, seine Erkenntnis des trivrt stoma: 249; nº. 159.

Śvaikna, s. Ŗsabha.

Samkṛti Gaurīvita, der Sohn des Gaurīviti und der Tochter des Asura Asita: 197.

Samgamana Ksaimi, richtete eine Rätselfrage an Satyayajña Paulusi, welche dieser nicht zu beantworten vermochte: I. 285.

Satyayajña Paulusi, s. unter Samgamana.

Sadhri Vairüpa, erschaute das sādhra sāman: III. 271.

Sadhryasva (Sakhyasca, die Hs.) Taigmāyudhi, eine Aussage von ihm: I. 114.

Sanaka, einer von den beiden Adhvaryus des Medhātithi: 203. Salva, Völkername: 156.

Sākamaśva, ein Nachkomme des Priyamedha, der die an diesen gerichtete Frage beantwortete: 181. — s. auch Vyaśva.

Sātyakāmi, s. Keśin.

Sātyayajňi, s. Addhiya, Somašusma.

Sātyahavya, s. Vāsistha.

Sāmudri, s. Āśva.

Sāyaka Jānaśruteya, s. unter Ajinavāsin.

Sāvayasa (Plur.), ihre Aussage über den Gebrauch des Rathantara und Brhat: 103. — s. auch Asādha.

Sāvedasī, s. Upamā.

Sāhaśravasa, s. Mauňja.

Sindhuksit, ein Fürst der Bharatas, lebte am Sindhu: 178.

Sirinda Pālāli, seine Aussage über den Utsarga: 164.

Sukanyā Śāryātyā, die junge Gemahlin des alten Cyavana: 186.

Sucitta Sailana, s. unter Janaka; eine Aussage von ihm über das āmahīyava: I. 332.; eine Praxis von ihm beim Absingen des vāmadevya: I. 334; beim Absingen des kāva: I. 339 (vgl. Jaim. up. br. I. 14. 4).

Sutvan Yājňasena, ein Fürst der Pancālas, sein Gespräch über die Dīkṣā mit Kesin Dārbhya: 124.

Sudakşina Kşaimi, beim Gosava-ekāha: 135; über das dakşonidhana sāman: III. 192.

Sudās Paijavana, ein Fürst der Iksvākus, dessen Purohita Vasistha war: 171.

Sudīti, heisst der von Purumīdha wiederbelebte Knabe: 44.

Suparņa, s. Tārkşya.

Subandhu Gaupāyana, seine Seele geraubt und zurückgebracht: 190.

Sumitra Kautsa, besiegte durch Indra's Hülfe die Dīrghajihvī: 53.

Surūpa Āngirasa, erschaute das surūpa sāman: III. 223.

Suvrata, der Bruder des Nṛmedha: 61.

Suśravas Sthaurāyaņa, der Vater des Upagu: 198.

Somasusma Sātyayajñi, übernahm die Udgātṛ-funktion beim Sohne des Hṛtsvāsaya: 87; war der Gṛhapati der Naimisīyas: I. 363: JAOS. XXVI, 192; angeredet als Prācīnayogya: 125.

Solvala, s. Kṛṣi.

Saujāta Ārāti, dessen Gemahlin (jāyā) teilte eine Aussage ihres Gatten mit (yan nu me dve eva prsthe patir amanyata u.s.w.): III. 37, vgl. Ait. br.: Saujāta ārādhi.

Sautemanasa, s. Datva.

Saudāsa (Plur.), warfen Vasistha's Sohn Sakti ins Feuer: II. 392: JAOS. XVIII, 47.

Saubhara, s. Kašīti.

Saumāpa, s. Iyapi.

Saumāhita, s. Preņin.

Saumastambi, s. Yavakrī.

Sauvrata, s. Antakadhṛti.

Sauśravasa, s. Upagu.

Sthavira Ekayāvan, beantwortete die Frage des Udara Śāndilya, ob der Pañcaśāradīya als Ekāha oder als Pañcarātra zu verrichten sei: II. 180.

Sthūra, ein Mannsname: 156.

Sthura (Plur.), ein Völkername: 156.

Sthaurāyana, s. Suśravas.

Sthaurya, Nachkomme des Sthūra? 156.

Svāsirah (Plur.), Benennung gewisser Apsarasen d. h. der Kräuter: svāsiro vai nāmāpsarasa imā evausādhayas; tā akāmayanta: bahvīh syāma, prajāyemahi, vīmam lokam āpnuyāmeti...; so 'yam sarvo loka osadhībhih samchanno, 'pi girayah: III. 226.

Harāyaṇa Āngirasa, erschaute das hārāyaṇa sāman: III. 217. Harivarna Āngirasa, erschaute das hārivarṇa sāman: 69.

Havişmat und Havişkrt, Angirasau, erschauten den dvirātra: 147; die hāvişmata und hāvişkrta sāmans: III. 28.

Hiranyadat Veda, verrichtete, dvandvakāmah, den dvirātra: yad idam rathāśvam, hastihiranyam, ajāvikam, vrīhiyavās, tilamāsā iti tad dhāsya bahv āsa: II. 278.

Hrtsvāsaya Allakeya, ein Fürst der Mahāvrsas: 87; Schüler des Dantāla: 125; vgl. Jaim. up. br. III. 40. 2.

#### II.

Namen von Örtlichkeiten, Flüssen, Bergen.

Indrakrośa: 204.

Kāṣṭha, ein mythischer Berg: 15, 16.

Kuruksetra, s. unter Kuru; III. 64: JAOS. XVIII, 17; s. auch unter Parinah.

Khāṇdava: 190.

Gangā: 192.

Naimisa: 192; kommt auch I. 364 vor (vgl. JAOS. XXVI, 192, wo Örtel statt naimise fälschlich naimiser hat).

Parīṇah: teṣām u teṣām eva parīṇaḍ iti kurukṣetrasya jaghanārdhe saraskandantan dīkṣāyai¹) te prāñco yanti samayā kurukṣetram; etad vai deśānām devayajanam yat kurukṣetram; devānām eva tad devayajanam yanti; teṣām yamunāvabhṛtha; eṣa vai svargo loko yad yamunā; svarga eva tal lokam gacchanti, II. 300, vgl. Pañc. br. XXV. 13.1.

Prākṣa Prāsravaṇa: 156.

Mānuşa: 205, 207.

Yamunā, s. unter Parīṇah; unter Romaṇvat; 192.

<sup>1)</sup> Vielleicht zu lesen: sarah skandat; tad dikṣāyai u.s.w., vgl. III. 64: JAOS. XVIII, 17, wo die Hs. hat: kurukṣetrasya jaghanārdhe saraskantad etad anuvidyā° u.s.w. lch vermute auch hier: sarah skandad; etad anu° u.s.w"

Yauşita, Bergname: 204. Rathaspā, Fluss: 203.

Rasā, Fluss: II. 440: JAOS. XIX, 99.

Vibhinduka: 203.

Śaryanāvat, Fluss: III. 64: JAOS. XVIII, 17.

Sarasvatī: 156.

Sarasvatyā upamajjana: 156. Sarasvatyai Šaišava: 186.

Sindhu: III. 82 (s. unter Sindhuksit); nº. 204.

Himavat: 207.

#### III.

Wörter, die unbekannt sind oder im PW. nicht, oder nicht genügend belegt sind, oder deren Bedeutung unbelegt ist.

akhala 207. acakru 149. acchambatkārin 90. atipārana 194, 210. atyayana 1, 2. adhikatā 181. adhikumbha 165. adhyūsthātr 27. an-anud 24. ananvavāya 126. anapavyātha 10, 27, 111. anavasa 55. anālaya 62. anuvī 17. anuvettr 143. anuśosuka 184. apanidhana 18, 20. aparavāpa 179. aparyuşibhū (?) 88. apastambha 109. apipātra 143. apravarga 19. apravarha 28. abhivaditr 124.

ayudha 21.

arata 79. ardhita 17. arvīsa 44. avaklpti 17. avasāti 129. avimokam (Absol.) 164. aśanayā 14, 32. asamheya, 45 (Up. II. 8.4). ākāśa 128. ākrośanavat 186. āgāmuka 183. āgrahāyana 182. āprapadam 125. ām (Interj.) 95, 100, 169, 193. āvistama 169. i-anvabhyava 198. abhiprāva 131. upanyā 138. abhipalā 187. itthampada 151. indresya 149. iyatpriya 95.

īks-pratyanu 102.

idhryanc 74. īs-abhnava 210. īs-sam 212. ucchlankha 160. upariśycna 209. upāvana 128. ubhayanadin 4. rksa (masc = raksas)208.ekadakşinā 143. ekasāman 24. etarlitana 203. kabalika 203. kaya 154. karambhamaya 75. kasyapī 165. kāstha 15. kuţa 151 (Hammer). kumarika 204. kuştha 149. gam-abhyava 181. gürd 191. grāmaghosa 37. ghuş-ā 186. cakāś-sam 74. cakru 149.

chandomavidha 153. chid-ava (Desid.) 47. jātakṣīna (?) 201. ji (5. Kl.) 149. tathāmātra 133. tadryanc 168. tap-pratyā 117. -anu 117. tum-ava 143.  $tur\bar{\imath}y$  (?) 47. daha (?) (Part.) 100. dinardinam 88. durvrsatā 209. dodruva 13.  $dr\bar{u}d$ (?) 169 (Bem. 25). dhurādhuram 16. namstra 16S. nah-upa 168. nibhrtya 125. nirdasya 158. nihatarajaska 182. pan 204. panäyya 157. panāyyatā 138. pat-vyupā 205. patranādī 197. pad-anuprati 96. parāvāpa 131. palpūlanī 204. palya 182. palyavat 182. paśvāhuti 5. pā-vi 202. pātrya 98. purānin 3. pūrnodhan 167. prch-ati 181. prajananī (dual neutr.) 43. pratikūlam 192.

pratisattrin 193.

praspasta 168.

prāgubhita (?) 72. prāvabhra 10, 205 (?). prāvepin 134. plu-abhyava 194. -abhi (med.) 168. bhaga 111. bhaj-apa (med.) 156. bhasman 24. bhid-vyava 104. bhid 111. bamh-ud 204. -ni 153. brū-parā 180. -sampra 95, 124. mams (praes. St. ?) 103. makkāra 104. mamatvin (?) 139. mahābrahma 6. mahāvratay 166. mahīy-ā 18. mīmāṃs-upa 36. mrtodirin (?) 60. menāmenam 38. mruc-ri 3. yam-ā 180. -apā 180. yālayāmnya 184. yauşita 204. ran (Intens.) 101. lukşmaka 186. lapsugin 161. lelā 79. vac-ati 95. vad-sam 95. vastya (?) 192. vāgarā 179. vijnā 13. vibhā 51. vimāthya 156. vivrha 102.

visthā 135.

vrj-abhi 14, 26.  $vr\bar{a}$  203.  $s\bar{a}$  ( $s\bar{\imath}$ ) -upa 129. -vi 205. śāryūtya 186. śulbaka 61. śnusti 189. śnustimat 189. śraddliānīya 145,. 171. śraddhāya (Absol.) 44, 186. śram-ablyā 185. śrita 20. samvācana 172. sakhīkr 205. sagh (5. Kl.) 179. sagdhi (?) 179. sattray 168. sabha 51. sabhāga 6, 95. samrddhatā 184. sarvavašya 188. salomatā 76. sārasa 55. *supaņāņya* 138. supāpīyas 138. surasa 168. suryusta 5. stabh-apa 109. stubh (2. Kl.) 112. strikā 151. sthā-vi 134. snā-upod 55. syalva 168. srugavadhāna 126. svargaloka (Adj.) 11, 62. harinikā 203. haritmat 168. ha-upāva 134. hims-ud 205.

#### ·IV. Sachregister.

Aditya, Erklärung des Namens 147.

Adityas und Angirasen, ihr Streit 136.

Adyasutyā 136.

Agni, aus dem Gehirn des Prajāpati erschaffen 9; ist gāyatrīartig 34; ist Mṛtyu 5, 112; ist Rudra 207; die dreifachen Agnis 121; A. als Bote 136. Agnihotra, Zeitpunkt für die Darbringung des — 1.

Agnistoma 88.

Agnistut, ein Ekāha 140.

Ajyastotras, die Entstehung der — 17.

Anblicken 17.

Angirasen 69, 84, 136, 147a, 177; ihre Entstehung 207.

Antarvasu, ein Trirātra 153.

Antaryāma, s. Upāṃśu.

Antilopenfell, das schwarze — 127; ausgetrocknetes — 205.

Anustaranī-Kuh 149.

Anustubh, die — Mutter der Gayatrī 102.

Apaciti, ein Ekāha 133, 134.

Asvins, die — Befreier des Gefesselten 176; Heilung zustande bringend 186.

Asuras, die — kämpfen, wetteifern mit den Göttern 14, 16 u.s.w.

Atharvans 209.

Avabhrtha 127.

Berge, Entstehung der — 83.

Besalbung 139.

Brahmane, ist agni-artig 68, aus den Haupte des Prajāpati entstanden 8. Brahmanenmord 193.

Bṛhaspatisava, ein Ekāha 139.

Bṛhatī, Entstehung 19; ist das Vieh 19, 100; ein B. vers nicht als Yājyā zu verwenden 19; ist das Opfer, der Himmel 100; 102.

Chandas, Ursprung des Wortes 99.

Chandoma-tage, ein Meer 210 u.s. Deiktischer Ausdruck 117<sup>14</sup>, 187<sup>7</sup>.

Delphin 62, 194.

Dhruvagopa 202.

Dhūrsingweise 16<sup>12</sup>, 108.

Dhūrverse 95.

Dīkṣā, des Keśin 124; zum Sattra 125; zum Ŗtapeya 143.

Dīksita 126.

Dīrghajihvī, eine Asurī 53.

Donnerkeil (vajra) 95.

Dorf, nicht hinter d. D. gehen 209.

Durāsa, ein Ekāha 132.

Einritzen der Ohren beim Vieh 160.

Ekatrika, ein Ekāha 138, 164. Erde, Berühren der E. 27a. E. Erdspalte 44.

Esel, weshalb aschenfarbig 207.

Feigenbaum, ist Labung 143, 144.

Fell, rotes F. 144.

Frauen als Seher 145.

Fürst als Vedakenner hat Brahmanen als Schüler 6; ein F. wird zugleicherzeit Seher 82. Füsse, die F. des Prajapati 59. Fusssohlen, haarige F. bei Hexen 151.

Gandharva, Raum der G. 58, 98; sind die Dhisnyas 102; — 138, 177.

Gavāmayana 162, 163.

Gelbsucht 158.

Gestirn, Delphin 194; Pfeil 207. Gosava, ein Ekāha 135.

Götter, die G. trachten nach dem Himmelsraum 19, 20, 32; Anzahl der G. 133.

Grāmanī 9513.

Harfe, hundertsaitige 123.

Hauch, abwärts gerichteter 24; s. auch Mitra und Varuna. Hase, im Monde 7.

Heirat des Brhat und Rathantara

Himmelsraum, der Opferer sucht den H. durch das Opfer zu erreichen 11, 13; nimmt aber zugleicherzeit Massregeln, zur Erde zurückzukehren 11 (mit Bem. 7).

Höllen, drei 110.

Hure 165.

Ilā, ist das Vieh, 20, 46, 55, 72, 80.

Indra, sein Vergehen gegen die Götter 140; ist Äditya 140; Oberherrscher der Götter 141; als Widder 203; als bejahrter Tänzer 205; I. und Vrtra 50, 60, 73, 142, 148, 158; I. und die Asuras 67, 73; tötet Dīrghajihvī 53; hilft Viśvamanas 208.

Jahressattra 168, 169.

Ka, ist Prajāpati 34, 35.

Kali, die Kalis 47, 210.

Kelterung, die 3. K. ist ausgesogen 102; des Soma im Mörser 198.

Königssessel 117.

Kopfbinde des Wagenlenkers 198. Kṣatriya, indra-artig, aus den Armen des Prajāpati entstanden 8; ist das Rathantara

139.

Kudī-dörner 168.

Kühe, Befreiung der in der Macht der Asuras befindlichen K. 131.

Kürbisse in Kühe verwandelt 85. Laute 128.

Lebensgeist, zurückgeholt 190.

Magadha-land, Eingeborener von M. 165.

Maruts, von Indra um ihre Habe gebracht 149, 156.

Mahāvrata 165—167.

Mensch, den Menschen von den Göttern das Böse zugelegt 14; die Götter fürchten sich vor den M. 26, vgl. 168.

Mitra und Varuna sind Aus- und Einhauch 17.

Mṛtyu, mit Agni identisch 5, 112; Streit mit Prajāpati 128. Musikinstrumente 165.

Nişāder 144.

Niska 132.

Nördlichen 105. Opferer, zweimalgeboren 93.

Ordale, Feuer- und Wasser-, 203.

Parikrī, eiņ Ekāha 137.

Pavamāna-stotras 96, 97.

Piśācī 180.

Pragātha, Entstehung des P. 174.

Prajāpati, Erschaffer der Stande, Metra, Stomas 8; man wendet sich an ihn zur Entscheidung eines Streites 17, 34; erschäft die Geschöpfe 18, 41, 71; ist das Jahr 59, 164; als Ross 74, 774, 139; ist saptadaśa 132, 143; Pr. und der Tod 128.

Pravargya, der Kopf des Opfers 186.

Pristha, die Erschaffung der P. 37; Urspr. des Namens 185; sind das Vieh 130.

Punastoma, ein Ekāha 130.

Purohita als Wagenlenker 180. Puruṣa, eine Spanne gross 143<sup>14</sup>. Rājanyabandhu 125, 204.

Rätselfrage, theologische 92, 94.

Räume, sieben überirdische R. 124; der R. des Zugstieres, 135.

Revatī-verse, sind die Kühe 35. Ŗṣistoma; ein Ekāha 145.

Rtupeya, ein Ekāha 143.

Rudra, stellt dem Vieh nach 28; von den Vrātyas beleidigt 146; ist der nicht-böse Gott 207.

Sadyaḥkrī, ein Ekāha 136, 137. Schädigungszauber (abhicāra) 26

a. E., 45, 75, 109.

Schatten 160.

Schildkröte 199.

Schlaf 160.

Schöpfungsmythus 212.

Schulterjoch 205.

Schwan, ein Brahmane in der Gestalt eines S. 124.

Soma, Raub des S. 102.

Somaherold 168.

Somaschaale 143, 209.

Sonne, die S. geht in dem Feuer unter 4; die Räume jenseits der S. 4; befand sich anfänglich auf der Erde 11. Spuk (yakşa) 199.

Staub auf der Brust des Wagenlenkers 198.

Stobha 111, 112, 115.

Streitwagen (ratha), die Teile des S. 27, 134.

Suparna 48, 170, 197.

Svāra 365, 379.

Śabala und Śyāma 2.

Śada, ein Ekāha 129.

Samyā 156.

Śūdra aus den Füssen des Prajāpati entstanden 8.

Śvahsutyā 136.

Tiere, sind rathantara- und brhatartig 25, 104, 106, 130.

Tīvrasoma, ein Ekāha 142.

Udbhid, ein Ekāha 131.

Ukthas, Entstehung 63; sind die Kühe 148.

Unausgesprochen (anirukta) 34. Upāmsu und Antaryāma, sind Aus- und Einhauch 119, 120.

Upāsana 120.

Upaśada, cin Ekāha 129.

Utsarginām ayana 164.

Vāc, in der Gestalt einer Stute 136.

Vaisya, allgötter-artig, aus dem Bauche des Prajāpati entstanden 8.

Valabhid, ein Ekāha 131.

Varuna, Oberherrscher der Götter 188.

Versmasse, Entst. der V. des mādhy. pavamāna 101.

Vighana, ein Ekāha 141.

Vikhānas, ist Indra 193.

Virāj 56, 86, 90<sup>5</sup>, 91; ist Nahrung 86, 129, 143.

Višvajit, ein Ekāha 144.

165.

Vrātyas, die göttlichen 97, 146. Vrātyastoma, ein Ekāha 146. Wagen der Götter 168. Wagenlenker 134, 198. Wasser, ist Donnerkeil (vajra) 127. Wettlauf, Wettrennen 17, 139,

Wort, Paarung des Wortes 155.
Wunschkühe, sechs 64, 130,
187.
Yama, im Monde 7.
Zauberer, Asura-Z. 190.
Zehnkönigsschlacht 205.
Zukunft, ein Mittel die Z. zu erfahren 14.





### DE OVERLEVERING VAN DE HALLFREÐAR SAGA

.....denne nydelige saga...... Finnur Jónsson, Historie II, blz. 477.

... •

# De overlevering van de Hallfredar saga

DOOR

#### DR. W. VAN EEDEN

Verhandelingen der Koninklijke Akademie van Wetenschappen te Amsterdam

#### AFDEELING LETTERKUNDE.

NIEUWE REEKS

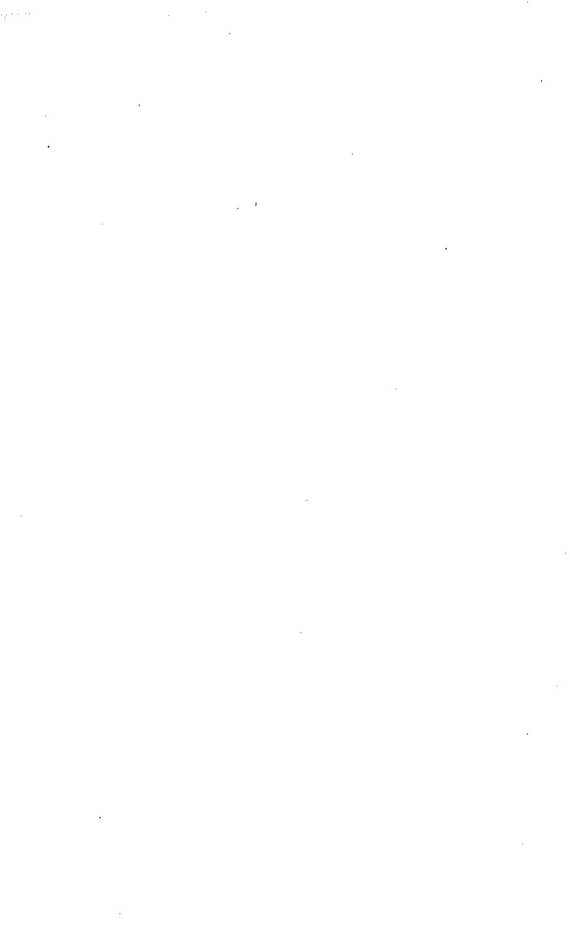
DEEL XIX. No. 5.



|  |   |   | ,   |   |   |
|--|---|---|-----|---|---|
|  |   |   |     |   |   |
|  |   | * |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   | • |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   | •   |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  | • |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   | 1.3 |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     | • |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |
|  |   |   |     |   |   |

## INHOUD

| •                                                  | Bladz. |
|----------------------------------------------------|--------|
| Deel. Onderzoek                                    | 1      |
| Hoofdstuk I. Beschrijving der handschriften        | 3      |
| Hoofdstuk II. Groepeering der handschriften        |        |
| § 1. de handschriften der Óláfs Saga Tryggvasonar  |        |
| <i>a.</i> de hss. 61. 54. 53 en 557                | 17     |
| aanhangsel: de fragmenten MF <sup>1-2</sup> en PF  |        |
| b. de hss. 62 en 1005                              |        |
| § 2. het handschrift der Hallfredar Saga 132       |        |
| Toofdstuk III. Hoofdpunten uit de geschiedenis der |        |
| schriftelijke en mondelinge overlevering           |        |
| Decl. Tekst                                        | 107    |



U, Hooggeachte Leermeester Boer, betuig ik bij het verschijnen van dit werk mijn innigen dank.

De commissie uit de Koninklijke Academie van Wetenschappen, die dit werk beoordeelde; en het bestuur van de Arnamagnæaansche verzameling te Kopenhagen, dat mij de benoodigde handschriften ten gebruike gaf, ben ik zeer erkentelijk voor hun welwillendheid.



1° DEEL

## ONDERZOEK



#### HOOFDSTUK I

#### Beschrijving der handschriften

De saga van Hallfredr vandrædaskáld is in talrijke handschriften overgeleverd.

| 1. A.M.                      | verzameling                              | 2. Oude                         | kon. verzameling |
|------------------------------|------------------------------------------|---------------------------------|------------------|
| membranen                    | papieren                                 |                                 | membraan         |
| 61 folio                     | 325 IX <sup>15</sup> quarto[             | [PF]                            | 1005 folio.      |
| 54',                         | 552 <sup>m</sup> ,,                      | 3                               |                  |
| 53 "                         | ŏ5 folio                                 | 1                               |                  |
| 557 quarto                   | 160 ,,                                   | ,                               |                  |
| 325 VIII <sup>2</sup> ,, [MF | $^{1-2}$ ] $165^{ m h}$ quarto $\langle$ | ETN1 97                         | •                |
| 62 folio                     | 455 ,, /                                 | $\left[\mathbf{P}^{1-8}\right]$ |                  |
| 132 "                        | 497 ,,                                   |                                 |                  |
|                              | 551° "                                   |                                 |                  |
|                              | 553 <sup>g</sup> "                       |                                 | •                |

Behalve de hier vermelde staan nog verscheidene andere papieren hss. van de Hallfredar saga in de katalogi van de A.M. en koninklijke verzameling opgesomd. Deze hss. kunnen buiten het onderzoek gehouden worden, omdat zij bekend staan als afschriften van één der door mij genoemde membranen.

- 1. Een klein deel der zich in deze verzameling bevindende hss. is door den druk vermenigvuldigd: het zijn de hss. 61 en 132.
- 61 is door Sveinbjörn Egilsson e.a. afgedrukt en opgenomen in de serie Fornmanna Sögur, I—III; de afdruk is niet letterlijk.
- 132 is door Gudbrandur Vigfússon en Th. Möbius afgedrukt en opgenomen in de serie Fornsögur; de afdruk is niet nauwkeurig.

Het bleek noodzakelijk deze beide afdrukken met de hss. te vergelijken.

2. Van het hs. 1005 is een afdruk verschenen door de zorgen van Gudbrandur Vigfússon en C. R. Unger. Ook hun werk moest ik met het hs. zelf vergelijken.

Naar hun inhoud zijn de hss. in twee groepen te deelen: de eene levert de afzonderlijke H. S. over; de andere de saga als een deel van de Oláfs saga Tryggvasonar.

Ik ga over tot een beschrijving van elk hs. afzonderlijk.

#### $61^{1}$

Dit handschrift bevat, onder andere saga's, de vertelling van Óláfr Tryggvason's leven mèt die van Hallfredr's. Het boek is geschreven van blad 1°—109° met één, van 110°—\*133 met twéé handen; deze 24 bladen maken de laatste drie katernen uit. Voor ons onderzoek zijn alleen de bladen 1°—75° belangrijk; de overige bevatten Óláfr Haraldsson's saga.

Van de wijze, waarop Sveinbjörn den codex heeft behandeld, geeft hij zelf rekenschap in den formáli van Fornmanna Sögur (FMS) I<sup>2</sup>), welke verzameling door enkele bekwame IJslanders en Denen namens het toen juist opgerichte Oldskrift Selskab werd uitgegeven. Op zijn behandeling behoef ik niet nader in te gaan. Wat mij hier te doen staat, is slechts dit: mee te deelen de plaatsen, waar ik in 61 iets anders vond dan Sveinbjörn, en waar de nauwkeurigheid van de toen levende philologen te kort schoot. Mijn vergelijking heeft zich natuurlijk beperkt tot de Hallfredar saga; haar deelen benoem ik in de volgorde, waarin ze in de Óláfs saga Tryggvasonar zijn opgenomen, met de letters A—G.

#### A. FMS II 1-17.

2.24 Ingjaldr] ottar 61. 3.21 [per] [pit 61. 4.16 ykkr] is boven den regel toegevoegd. 4.22 annarstadar [par add. 61. 5.1 ver | vit 61. 11.20 [vi] at add. 61; de a is nit [par add. 61. 2.2 Ottar] er heeft waarschijnlijk gestaan hallfredr, waarin lif in nn veranderd zijn. 12.11 svarar] is boven den regel toegevoegd. 13.15 kvamur [is boven den regel toegevoegd. 13.23 svaradi] er staat svari, uit kva verheterd. 16.27 einn akkeriss [is boven den regel toegevoegd.

B. FMS II 39-40.

39.15 spur in 61.

#### C. FMS II 50—62.

51.20 ek| uit þv verbeterd. 52.11 ámæla| in 61 uit lasta verbeterd; þeim(2) uit þav. 56.9 Hallfreðr | hallfreðr uit konungr verbeterd. 57.18 sannreyndan| nauwelijks leesbaar. 58.3—1 nöckur| verbeterd uit engi. 59.16 hann(2)| is boven den regel toegevoegd. 60.22 augu| auga 61.

#### D. FMS II 79-88.

80.11 verd ck add. 61.82.14 at ok 61.84.5-6 for en at zijn in 61 uitgevlakt. 85.29 her de h is uit e verbeterd. 86.24 ek is boven den regel toegevoegd.

<sup>&#</sup>x27;) Men vergelijke met deze beschrijving die in den katalogus van de A.M. verzameling (I blz. 40).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Ik haal uit dezen formáli slechts de woorden aan: nærri ordrétt prentud en hin bezta og snotrasta.

#### E. FMS II 211-213.

213.8 uppreistar drapv | ar is uit ra verbeterd.

#### F. FMS II 246-251.

249.1 lauss laass 61, 249.25 af] is boven den regel toegevoegd. 250.14 Póris uit. Prandar verbeterd. 251.8 ek] is boven den regel toegevoegd.

#### G. FMS III 20—29.

21.26 var [at] is boven den regel toegevoegd, evenals 22.20 vid hann. 24.23 [bessa] de s is uit t verbeterd. 25.18 [at] [bar 61; var is verbeterd uit er. 29.5 margir] staat niet in 61.

#### $54^{-1}$ )

Evenals 61 bevat ook deze foliant de saga van Óláfr Tryggvason mèt die van Hallfredr. Zij staat overgeleverd op blad 1—72 door één goede hand; blad 72—76 zijn door een tweede hand met dingen beschreven, die mijn onderzoek niet raken. De Hallfredar saga is in dit handschrift slechts voor een gering deel bewaard. De oorzaak is, dat tusschen de vierde katern, die loopt van blad 25—30 en de vijfde, die de bladen 31—38 omvat, heel wat uit het oorspronkelijk handschrift is verdwenen en juist deze verdwenen katernen hielden de deelen A, B en C van de Hallfredar saga geheel, en van deel D het begin in. <sup>2</sup>) Blad 31<sup>r</sup> begint bovenaan met fe minv.

Dit handschrift, dat zeer veel overeenkomst vertoont met het vorige, is nog niet afgedrukt. Hier en daar heeft Sveinbjörn in een noot onderaan de bladzijden van zijn afdruk van 61 een afwijking van 54 meegedeeld, ja zelfs hier en daar, waar dat volgens hem pas gaf, een lezing van 54 in den text opgenomen. Overigens mag ik ook hier naar den formáli verwijzen. Het doel, dat ik mij stel, komt me voor getroffen te zijn, wanneer ik de afwijkingen van 54 volledig meedeel. Uit het in de vorige alinea vermelde blijkt, dat die afwijkingen eerst kunnen beginnen op het eind van deel D, na de woorden fe minv, d. i. in FMS II 83.27.

#### D. FMS II 83—88.

84.6 hann-leidir] honum voru vkunnar leidir 54. 84. 12—13 hverr-væri] hann at nafni 54. 84.17 at] om. 54. 81.27 Björn] bonda 54. 84.28 hann-farıt] ok for ecki 54. 84.29 stöd-þilit] ok stod vpp vid fotabrikina 54. 85.5 saklausan] en husfreyia bar klædi a uapn hans add. 54. 85. 7—8 Hallfredr-hans] om. 54. 85. 8—9 var-þá] vard hann þar 54. 85.11 hún] om. 54. 85.15 um-hans] vm hann 54. 85.17 i-heradi] þar i sueitum \*) 54. 85.25 rúd] þat rad 54. 85. 25—26 mál-sögn] tidendi 54. 86. 10 sögu alla] alla

<sup>&#</sup>x27;) Men vergelijke met deze beschrijving die in den katalogus van de A.M. verzameling (I blz. 38).

<sup>&</sup>lt;sup>a</sup>) Onder een ander katalogusnummer staan nog vier bladen geboekt als toebehoorende aan 54. Zij hebben niet op de Hallfredar saga betrekking.

<sup>3)</sup> of sucituni.

soguna 54. 86.13 Bjarnar<sup>(2)</sup>] om. 54. 86.14 Björn hann 54. 86.15 fyrr enn] fyrir sakleysi þráð 54. 86.18 annat her add. 54. 86.18 mins om. 54. 86.20 aðra hans add. 54. 86.22 hans hierna staat in 54 de zin: sýndi-gripina (FMS II 86. 25—26). 87.16 saga þin add. 54. 87.23 þess-átt hiernar 54. 87.27 fjallit fiall til hygða annundar 54. 87.27 sannindi sannyrði 54. 88. 2—3 þe-þeirra oh samþykt ok dæmt af ollv bygðarfolki 54. 88.4 alt] all- 54. 88. 17—18 Nú-fund en farðv til 54. 88.19 Hallfreðr-svá om. 54.

# E. FMS II 211--213.

212.7 [jinni] om. 54. 212.10 segir] sagdi; henne add. 51. 212.11 hafi] hefdi 54. 212.17—18 ek-cr<sup>41</sup>] sa er sidrina 54. 212.25 vid] [jeim add. 54. 212.28 konungr] til add. 54. 213.2 hans svein-] hallbedar 54. 213.4 Hallfredr] vogi add. 54. 213.9 ills] onytz 54. 213.16 skadi] sem likligt var add. 54.

# F. FMS II 246-251.

246.18 Eiríksson | om. 54. 246.28 steadr | vegr 54. 247.1 fara | liggia 54. 247.9 skiljast | skilia 54. 247.12 farm | fiarlat sina 54. 247.14—16 ok-ok | en hann 54. 247.17 allir | om. 54. 247.17 fórn | komv 54. 247.24 tólf | om. 54. 247.24 allir | tolf 54. 248. 7—8 cr(2)—4 | parf 54. 248.9 úsemdar — Gris | usemiligvan ordan til griss 54. 248.10 vaskr | infn-add. 54. 248.16 vid hann | om. 54. 248.18 at | om. 54. 250.3 med-menn | vid menn sina 54. 250.21 réd-peir | reid 54. 251.3 hetti | mundi hata 54. 251.3—4 | henna-saman | allan samt | brona vsoma 54.

# G. FMS HI 20-29.

20.13 til-] saugv add. 54. 20.15 vard] var 51. 20.17 ådr [fyrr 54. 20.18 [å] i ]eirī ferd 54. 21.8 råds] med þer add. 54. 21.15 sotti Hallfredr sottv 54. 21.26 var [at] om. 51. 21.27 at-dreyndi ] dreyndi hann 51. 22.4 mun [þer add. 54. 22.10 hann] gris 54. 22.30 til-manne ] fyrir þessa mæn 51. 23 9 fall [frafall 54. 23.25 of] ok 54. 24.2 segir hann [ om. 51. 24.13 hann ] þegar add. 54. 24.18 þeir lága [ hann la 51. 24.19 gerðu] giordi 54. 24.19 litt-við [ litit vm 54. 24.25 við hann | om. 51. 25.1--2 at-jarl om. 54. 25.5 þegar | om. 54. 25.12--13 ór-leggja ] or hendi þeim er hann villdi flotra 54. 25.21 líts ok geiða [ litsgriða 54. 25.22 ok ] sna at hann 54. 28.25 við [ [vi add. 54. 28.25 er-þát0] sem at þeim 54. 28.27 af ] or 54. 29.2 Hallfredr | vngi add. 54. 29.3 ok bjó | om. 54. 29.4 vandræðaskáld | hallfredr add. 54.

# $53^{-1}$ )

Zooals de beide vorige handschriften bevat ook dit de levensbeschrijving van Oláfr Tryggvason, gecombineerd met die van Hallfredt. Er zijn 72 bladen, waaraan verscheidene klerken hebben saamgewerkt. De toestand van de overlevering van de Hallfredarsaga is in dit hs. iets minder ongunstig dan in 54. Maar toch is er hier en daar nog al wat verdwenen: tusschen de vierde katern (blad 19-26) en de vijfde (27-31) is een groote gaping. In het oorspronkelijk hs. bevatten deze bladen o.a. het begin van deel A: blad 27 begint bovenaan met da stund var Griss; maar ook tusschen de vijfde en de zesde katern is wat verloren gegaan. Deze zesde telde in den oorspronkelijken toestand 10 bladen, nu slechts 8 (32-39); tusschen 37 en 38 is een blad weggevallen, maar -

<sup>&#</sup>x27;) Men vergelijke met deze beschrijving die in den katalogus van de A.M. verzameling (I blz. 37).

en dit is voor ons onderzoek van beteekenis — ook vóór 32, en juist dit blad bevatte het einde van deel C: blad 31 eindigt met annarr lutr.

Ook dit handschrift heeft zeer veel overeenkomst met 61 en is evenmin als 54 afgedrukt. Wat ik bij de bespreking van 54 opmerkte, geldt ook hier. Slechts dit nog: de afwijkingen kunnen eerst beginnen midden in A bij de woorden da stund var Griss d.i. in FMS II 12.28 en moeten bij de woorden annarr lutr d.i. in FMS II 55.27 midden in C even ophouden.

# A. FMS II 13—17.

13.4 mikill-góðgjarn] godgiarn vitr ok vinsæll 53. 14.4 því] om. 53. 14.14 staddfræðu] þar við staddr 53. 14.17 á-sveit] at her i sveitvm við oss frendr 53. 14.20—21 ok(2)- ráð] om. 53. 15.2 son hans] om. 53. 15.4 Noregi] þar fyrir 53. 15.6 á-vel] a hans fund. geck fyrir jarl. hann tok honum vel 53. 15.10 flytja] kvæðit aðd. 53. 15.13 esköruliga] om. 53. 15.15 mikla] om. 53. 16.2 byr] om. 53. 16.7 þeim gaf] gaf þeim 53. 16.7—8 urðu-sigla] foro vm siðir ok sigldv 53. 16.8 lögðu-hafnar] ok logðv tið hafnar þeirar er heitir flaðki 53. 16.11 veðrs] vtan aðd. 53. 16.18 skip] om. 53. 16.27 brast] geck i sundr 53. 16.27—17.1 ok- sundr] om. 53. 17.1 fleygði] steypti 53.

# B. FMS II 39-40.

39.12 dag vti add. 53. 39.20 er om. 53.

### C. FMS II 50—55.

50.23 um-konung] vm hann 53. 50.25—27 ef-kvædinu] om. 53. 50.28 kvædit] mitt kvædi 53. 51.3 lokit] endat 53. 51.7 öðrum] om. 53. 51.8 því] aðr aðd. 53. 51.10 mik] om. 53. 51.15 fæ] kann 53. 51.18 um] om. 53. 53.4 guðin] om. 53. 53.5 en 10 enn] om. 53. 53 11—12 gert-yfirbóta] kvedit ok kved nu til vmbota 53. 53.21 betra enn eigi] vel 53. 54.13 mikla] om. 53. 54.14—15 i-ræðuna] med ottari 53. 54.15—16 eigi-[ræta] endaz 53. 54.20 ilt] om. 53. 54.28 hvat manna] hver maðr 53. 55.1 er] om. 53. 55.2 víst] vm aðd. 53. 55.2 hlífir] þyrmir 53. 55.3 rægði-félagar] rægðv þeir 53. 55.4 á-mest] sem þeir mattv 53. 55.6 i járnum] om. 53. 55.15 launi þeir] ombuni 53. 55.20—21 þaðan-staddr] þar skamt i fra er konungr stoð 53. 55.25 ok-mik] om. 53.

#### D. FMS II 79—88.

79.21 [higgia] hafa 53. 79.25 mun] om. 53. 80.11 verd] ek add. 53. 80.21 ek(1). madr] ok kuadz audgils neita gauzkr at kynni 53. 81.2 ekkil miog add. 53. 81.9 ek em] om. 53. 81.14 menn-vegrinn] at ei se uegrinn vel fær þeim monnum 53. 81.15 engan håska] ecki 53. 81.16 mark] is in margine toegevoegd. 81.18 ek] snua aptr okadd. 53. 81.21 eigi] om. 53. 82.1 kom] komu 53. 82.4-5 i hendi] om. 53. 82.6 bezt] om. 53. 82.7-8 kunnu-koma] koma 53. 82.9 vel mælt] vera 53. 82.9 ek] hallfredr 58. 82.13 eigi] om. 53. 82.15-16 á háls sér] aptr a bak ser ok hals 59. 82.18-19 at-eldinn at elldinvm at kveykia 53. 82.23-24 megin hryggiar add. 53. 82.27 ba a gud] om. 53. 83.10 hvárt] ef 53. 83.17 drepinn] davþan 53. 84.6 leidir] leidina 53. 84.12-13 hverr-væri] hann at nafni 53. 84.17 at] om. 53. 84.19 Hallfredi-bygdir] honom var miogh vkunnigt vm bygþar laghit 53. 84.24 einni] om. 53. 85.5-6 stóðulios stod har., begar vpp ok kveykti lios 53. 85.8 husfreyjal ok meun med henni add. 53. 85.15 mál hans] hann 53 en voegt toe: at logvm. 85. 23-24 hinn útlendi] om. 53. 85.25-26 ok tídenda sögn] om. 53. 86.11 sigldi] sydr add. 53. 86.13-14 segir Hallfredr] Jon. 53. 86.14 Björn] hann 53. 86.17 Aufgisl] hefir att ok hann add. 53. 86.20 afra] hans add. 53. 86.21-22 i-varaveizlu] i sitt valld 53. 86.22 hans] syndi hallfredr henni þa gripina add. 53 hier. 86.23 lítit] sagði hann add. 53. 88.3 þeirra] svia 53. 88.4 alt] all- 53. 88.19 sval for a fund hans ok add. 53.

# E. FMS II 211-213.

212.10 segir] sagdi 53 en voegt toe: henni. 212.17—18 ck-cr(1) sa er sidrin 53. 212.19 åttu] tweemaal in hs. 212.28 konungr| tit att. 53. 213.4 Hallfredr] vngi att. 53. 213.6 enn] nv 53. 213.6—8 bata-yrkir] yrkia 53. 213.9 batir] bata 53. 213.9 pina] er þu hefir miog sua gengit af trv þinni att. 53. 213.9 en hefir] ok haf 53. 213.9 ills] onytz 58. 213.11—12 hann-konungs] konungrinn uilldi a hann leggia 53.

#### F. FMS II 246-251.

246.19—20 einn dag [ om. 53. 246.20 bad] beiddi 53. 246.23—24 eigi litil] meiri 53. 246.28 stendr] uegr 53. 247.1 fara] leggia 53. 247.9 skiljast] skilia 53. 247.11 ok-skagafjörd] byriadi vel kom skipi sinv 53. 247.14-16 varnad-ok] fenv 53. 247.17 riful] varo margir saman ok 53. 248.1 en 2 vér viljum en þeim] ek ætlar at en honum 53. 248.7—8 er þörf á] þarf 53. 248.9 úsæmdar-Grís] vsæmiligum ordvæt til Griss 53. 248.10 vaskr] reskr 53. 248.11 úsæmd] de u is boven den regel toegevoegd. 218.16 vid hann] om. 58. 248.18 at] om. 53. 249.3—4 smalamadr-nóttina] savdamadr hafdi a bravttv vm nattina 53. 249.4 um] leika odd. 53. 249.5-til sin] saman 53. 250.3 medmenn] nid menn sina 53. 250.16—18 en-vildi] þegar Griss vissi þat at þeir hallfædr varo brottv fra selivnvæ þa bad hann menn sina 53. 250.21 réd-þeir] reid 53. 250. 29—30 ek-ríða] eigi skulu un renna lengra 53. 251.3 bætti] mundi bæta 53. 251.3 Grisi] gris 53.

# G. FMS III 20-29.

20.18 til-] sogu add. 58. 20.14-skáld kom ok add. 58. 20.18 þál i þeiri færd 53. 21.8 ráðs] med þær add. 58. 21.15 sótti Hallfreðr] sottv 53. 21.26—27 var þat en at hann dreymdi] dreymdi hann 53. 22.4 mun] þær add. 53. 22.10 er-ert] er þu hefir rangt gært ok 53. 22.20 fyrr] om. 53. 22.24—25 enn-gefast] bazst gegna enn 53. 22.28 morginiun] gærir hallfreðr sam fyrr var sagt aðd. 53. 22.30 til-manna] fyrir þessa menn 53. 23.6 yrði] hierna is in 53 þeita doorgestreept. 23.9 fall] frafall 53. 23.18 fyrir] óók in 53. 24.2 segir hann] om. 53. 24.25 við hann] om. 53. 25.10 út] hierna in 53: sem skiotaz. 25.12 mönnum] om. 53. 25.13 leggja| om. 53. 25.20 ok] sen at hann 53. 26.20 andaðr] dandr 53. 28.25 við þei add. 53. 29.1 vóru] var 53. 29.3 ok hjó] om. 53. 29.5 6 okc²- kómuir] ok er mart manna fra honum komit 53.

# 557 <sup>1</sup>).

Dit quarto boekske bevat, anders dan de vorige hss. de Hallfredar saga zelfstandig. Er zijn 48 bladen, die door verschillende handen beschreven zijn. Eerst komt de Gunnlaugs saga ormstungu. Deze eindigt op blad 10° onderaan en op blad 11° bovenaan begint de saga van Hallfredr met de woorden gný ok. Aan de eene saga ontbreekt dus het slot, aan de andere de aanvang. Blijkbaar zijn tusschen blad 10 en 11 twee samenhangende bladen weggevallen: ze vormden het vierde paar van de tweede katern, die van blad 8—13 loopt. Met de derde katern is iets dergelijks gebeurd, ze omvat blad 14—19. Ook hier is tusschen blad 16° en 19°, tusschen de woorden mikla iprott en augat Kalfs met twee bladen een stuk van de vertelling verdwenen. En ten slotte, tusschen 18 en 19 is ook een

<sup>1)</sup> Men vergelijke met deze beschrijving die in den katalogus van de A.M. verzameling (I blz. 708).

groote lacune; wat daar is verloren gegaan, van penninga tot fara, zal ook wel twee bladen beslagen hebben.

Dit handschrift heeft, evenals de beide voorgaande, een sterke overeenkomst met 61. Het is nog nooit afgedrukt en is evenmin, zooals ook niet te verwachten was, door Sveinbjörn aangehaald in zijn formáli en geraadpleegd bij zijn afdruk van 61: het was hem en den zijnen immers om de Óláfs saga, niet om die van Hallfredr te doen. Zoo brengen dus de volgende plaatsen, waar 557 van 61 afwijkt, iets nieuws. Al levert 557 de Hallfredar saga als een zelfstandig geheel over, wil ik toch het materiaal aan afwijkingen in 557 in dezelfde groepen indeelen als in die hss., die de saga broksgewijze bewaard hebben. Voor die handelwijze hoop ik in 't volgend hoofdstuk redelijke gronden te kunnen aanvoeren. Het begin van A tot aan gný ok (FMS II 3.7) ontbreekt, het midden van C van iprótt tot augat (FMS II 57.4—62.2), het einde van D met E en het begin van F van penninga tot fara (FMS II 86.20—247.1).

#### A. FMS II 3—17.

3.8 ok-feigir] enda var beim leingra lifs avdit 557. 3.9-10 litlu sidarr] om. 557. 3.11 inn-meginlands] as meginland 557. 3.13 inn a land as meginland 557. 3.13 sveinar] pilltar 557, 3.16 at fara] om. 557, 3.17 sér] om. 557, 3.29-4.1 þá-úsanulig] eigi er yekr kvoma þa osannleg hær 557, 4,2 edr 8] om. 557, 4,2-3 menn þroskuligir] myklir menn 557. 4.14 [pit(1)] peir 557. 4.16-17 ykkr-kaupferd] hellzt at hid skylit sigla kavpferd vestr 557. 4.18 vilja hlital hlyda mundv 557. 4.19-21 ok-ok] om. 557. 4.27 [at-spurt] mer er svo flytt 557. 5.9 cinskipa] aa 11. skipvm 557. 5.15 vindr byrvænligr] byrr af landi 557, 5.17 levnil einym levnivog 557, 5.21-22 er-sýndist] er þeim likadi 557. 5.24 sofa vpp i loptid add. 557. 5.26 afklædast] þeir voro vn. saman add. 557 hier. 5.29 [eir gengu] om. 557. 6.7 gæta] geyma 557. 6.9 å blåsandi] blasanudi vnudan landi 557, 6.15 eigil om. 557, 7.21 gerdil synudi 557, 8.2 tokusaman] hittvzt 557. 8.3 [fér] gris. s. hann add. 557. 8.3 at(2)] om. 557. 8.23 fyrir-sjá] raada 557. 8.24 ek] eigi ald. 557. 9.1-2 cr-at] cro hav hessy opt vavn iafnan hefir bat til borit 557. 9.4 at-sel sem hann haft betta 557. 9.6-7 skalt-fullkominul hefuir minn fyllan fiandskap i moti 557, 9.8-9 virdi-Jettal munv ord þin metin i þessy 557 9.10 sinni] fyrir þer add. 557. 10.2-4 Ottarr-fekk] ottar bio sik skiott ok hefir med ser alla ha menn er hann feck til 557. 10.15-16 ekki-vid eingi 557. 11.3-4 Jessu játa] þat a sua se 557. 11.28 Ólafick Hallfredi] om. 557. 11.28 ord] a mot add. 557. 11.29 vill-ekki] mundi heim ecki mick 557. 12.3-4 bviat-berast om. 557. 12.9 Ottarr] uit hallfredr verbeterd. 12.14 voru-Hallfredi] var hallfredr þa leystr 557. 12.28 vandkvædi] vanndræda stvnndin 557. 12.29 til skips] vtan 557. 13.23 noot 2] ord sin add. 557. 13.4 vitr-vinsæll] godgiarn vitr ok vinsæll 557. 13.28 svarar-vist] qvezt [at vist mundv giora 557. 14.6 segir hann] om. 557. 14.14 staddr-ræðu] þar vid staddr 557. 14.17 á hendr] at vid 557. 14.17 frændum] frænndr 557. 14.20-21 ok(2) rád] om. 557. 15.4 Noregi] har fyrir 557. 15.6 a-ok] a hans fynd ok geck fyrir jarl ok 557. 15.13 sköruliga] om. 557. 15.15 mikla] om. 557. 16.2 Byr] eigi 557. 16.6-7 noot 2] dit staat ook in 557, behalve lengi; ook ok gaf þeim in 557. 16.7-8 urdu-sigla] foro ym sidir ok sigldy 557. 16.8 lögdu-hafnar] ok lavgdy til hafnar þeirar er fladki h. 557. 16.12—13 þá(2)- myrk] om. 557. 16.24—25 mælti-nú] spurdi þenna mann at nafni enn hann (n)efndizt fyrir honum 557. 16.27 brast] geck i svn(dr) 557. 16.27-17.1 oksundr] om. 557. 71.1 fleygdi] steypti 557. 17.2-3 noot 1] als 53. 17.9-10] om. 557. 17.16 noot 2] als 53. 17.16 reru] erv 557, 17.21-22 sem adr er getit] aldus ook 557.

# Tusschen A en B voegt 557 in:

morg islandz favr kvomv til noregs hetta symur ok voro har a mærgir islandzkir mænn. Kiartan Ólafs s. ok bolli frendi hans ok brandr hinn avrvi værmundar s. heir voro allir vm ') .......... i nidar osi þriat þeim gaf ecki a brytt vm hanstid til annarra lannda.

#### B. FMS II 39—40.

39.12 dag] vti add. 557. 39.18—19 forneskju-atrunadi] ollvm fornym atrvnadi 557. 39.25 [riggja] nema af ydr add. 557. 40.7 honum] heilavg frædi add. 557. Hierna volgt: var hallfredr þa med hirdinni vel halldinn.

#### C. FMS II 50—57 en 62.

50.20-23 Hallfredr-konung] but bar enu til einu tima at hallfredr geck fyrir Olaf konung ok qvaddi hann ok konunge tok þei vel ok spurdi ef hann kynni frædi þav sem hann h. latid kenna honum. hallfredr qvezt þvi þa hlita mundv ok bad konung hlyda qvædi at huma hafdi ort vm hann 557, 51.3 lokit endat 557, 51.8 nema] þei at eins at add. 557, 51.8 [bvi] adr 557, 51.9-10 edr-her] om. 557, 51.11-12 noot 1] als 53, 51.15 fa) kann 557, 51.18 um] om. 557, 51.18 vidr-] var 557, 51.23 þérbykkja] fylgin 557, 52.11 amala] hallmæla 557, 53.11 gert] qvedit 557, 53.12 yfirbóta vmbota 557, 53.21 betra-eigil vel 557, 54.13 mikla] am. 557, 54.14—15 i ræduna] med ottori 557, 54.16 at [ræta] om. 557, 54.27 Ottars] ok barv eigi vrægd savgvna 557. 54.28 hvat manna hver madr 557, 55.1 bledja bleckin 557, 55.2 bliffr byrmir 557. 55.3-4 ragdi-mest ragdy beir hallfred sem beir matty 557, 55,6 i járnum om, 557. 55.15 launi avmbyni 557, 55.20-21 hadan-staddr har skamt i fra er konungrinn stod 557, 55.25 ok-mik] om. 557, 55.26 skemri] skavm 557, 56.1—2 svarar-ok] om. 557, 55, 12-13 skulu-sáttr] skalltv vera vid mie sattr 557, 56, 19 nefna] þv nefnir 557. 56.20 -ordi uit hall- verbeterd, 56.21 ef-herra om. 557. 62.17 meirr enn om. 557. 62.20 ekki om. 557. 62.21 manulæru mann leidv 557. 62.21-22 kvad-skyldu] s. at þeir mundv þa sva standa lata fyst at sinni 557. 62.23 i góðri sæmd] i godv yfirlæti 557.

# D. FMS II 79—86.

79.21 [jiggja] hafa 557, 80.11 verd] ek add, 557, 80.19—21 kvaddi-madr] spurdi hvor annann at nafni eptir þat er þeir hofdy heilsazt spurdi hallfredr hver sa madr væri honn qvezt avdgils heita ok vera gavtzkr at ætt ok 557. 81.6 austr] vestur 557. 81.42 vandfært] van farit 557. 81.44-45 ekki-fara| eigi se vegrin vel fære þrim monnum er nockut bera 557, 81.15 engan háskal ekki 557, 81.18 bælin] in margine toegevoegd, 81.18 ek| sna(l) aptur ok add, 557, 82.1 kom| kvomv 557, 82.4-5 i hendi] am. 557. 82,6-7 pat-hússins] her Jarf at vida heim vtæpiliga 557. 82.7-8 kunna at koma koma 557, 82.9 vel mælt vist vera mundy 557, 82.9 okl hallfredr add. 557. 82.13 eigi] om. 557. 82.15 å håls sér] aptr a bak ser] 557. 82.17—18 lå-Hallfredi om. 557. 82.18-19 kveykja eldinu elldinym at qveikia 557. 82.23-21 megin hryggiarins add. 557, 83.5 gat ham] twéémaal in 557, 83.9 undir klædunum] ом. 557. 83.17 drepiun davbun 557. 84.6 illa leidir eigi leidina 557. 84.12—13 hverrværi| hann at nafni 557, 84.14-15 segir hann| om, 557, 84.17 at om, 557, 84.19 Hallfredr-bygdir homum var miog vkunnigt vm bygdar lagit 557, 84.24 einni om. 557, 84.24 [ar-rekkjur] [aer voro 11, ok 557, 84.26 lokhvilu hurdinni] lokhvilunue 557; er heeft zeker lokhvrdinne gestaan. S5.5-6 stóðu-lokit stod hvn þegar vpp ok kveikti lios ak lavk 557, 85.8 húsfreyja] ak menn med henne add, 557, 85.14-15 dæmt-hans] dæmdr at logum 557, 85,23-24 hinn útlendi] om, 557, 85,25-26 ok tídenda sögn] om. 557, 86,11 sigidi| sydur add, 557, 86,19-14 segir H.] om. 557, 86,14 vita må] vitad er 557, 86.14 Björn hann 557, 86.17 Audgisl hefir att ok hann add, 557, 86.18-19 annat-enn] at sanna sogv mælti til vitnis nema [ann 557, 86.20 aðra] hans add, 557.

<sup>1)</sup> Open ruimte voor eenige letters.

### F. FMS II 247-251.

247.1 fara] leggia 557, 247.11 kom-Skagafjörd] byriadi vel kom skipi sinv 557, 247.14—15 varnad sinn-sveita] feit 557, 247.17 ridu] voro margir saman oh 557, 247.17 föru] snerv 557, 247.18 sneru] vikv 557, 248.1 en 2 vér viljum en þeim] ek ætla at en horum 557, 248.7—9 nökkurar-vid] mærgar v. þær er eigi var gagn at rita med mænsavng til K. oh vsamdigym ordym til 557, 248.10 er-vaskr] sva ravskr 557, 248.13 verka] ordym 557, 248.16 vid hann] om, 557, 248.18 at] om, 557, 248.20] op deze merkwaardige plaats leest 557 als 53, 249.4 mm] leika 557, 249.5 til sin] samæn 557, 249.6—7 Hallfredr] foro nv ok add, 557, 249.8 bak] mælti hænn ok add, 557, 250.3 med] vid 557, 250.16—18 En-vildi] þegar gris vissi þat at þeir hallfredr voro brytt fra selivnum þa b að hæn mæm sina 557, 250.21 réd-þeir] reið 557, 250.29—30 ek- rida] eigi skal renna leingra 557, 251.1 vid] nockar ord ætd, 557, 251.3 bætti Grísi] mundi bæta gris 557, 251.8 ek] om, 557.

#### G. FMS III 20-29.

(20.13—20 Nú-Pórissonar) om. 557, 20.27 ok orti) tweemaal in hs. 20.27 þá Gríssvísur] gris þa visur 557, 21.4—5 hverja-sami] om. 557, 21.8 ráds] med þer æld, 557, 21.15 sótti Hallfredr] sottv ser 557, 21.26—27 var þat en at hann dreymdi] dreymdi hann 557, 22.4 mm] þer æld, 557, 22.75 sál yekar æld, 557, 22.10 þú] hefor rangt giort ok þvæld, 557, 22.20 fyrr] om. 557, 22.25 gefast] gagna 557, 22.28 morgininn] gerir hallfredr sem fyrr var sagt æld, 557, 22.30 til-nanna] fyrir þessa menn 557, 23.9 fall fræfall 557, 23.16 Hallfredr-því] h. mælti ok sagdizt þri jata 557, 23.18 fyrir] óók in 557, 24.2 segir hann] om. 557, 24.25 við hann] om. 557, 25.10 sem-út] om. 557, 25.13 leggja] lata 557, 25.20 hóti] ok 557, 25.22 ok] sva at hæm 557, 26.8—9 en-jarl] enn villdi hæm hallfred med ser hafa 557, 26.10 andådr] davdr 557, 27.2 meint] krængt 557, 28.14 fundu] om. 557, 28.23 honum] at syn æld, 557, 28.25 við] því æld, 557, 29.3 ok bjó] om. 557, 29.5—6 eru-komnir] ert mærgt fra honum komit 557,

Er zijn nog 5 fragmenten van de Oláfssaga Tryggvasonar overgeleverd. Zij zijn geboekt onder no. 325 VIII<sup>2</sup>. Het Ajn alle membranen brokstukken van die Oláfs saga, die de saga van Hallfredr in zieh opgenomen heeft. Waar de omvang van de laatste klein is in vergelijking met die van de eerste, is de kans groot, dat eenige fragmenten geen enkel van de zeven deelen (A—G) der Hallfredar saga bevatten. Het resultaat van mijn onderzoek was, dat slechts 2 van de 5 fragmenten niet ter zijde behoefden gelegd te worden: het eerste, dat ik den naam MF geef, is met een deel van D, het tweede, MF met een deel van C beschreven. Hun inhoud vertoont een sterke gelijkenis met dien van 61.

#### D. FMS II 79—83.25.

79.20—21 leyfi-herra] mocilijk leesbaar. 79.22 kaupferd] om. MF¹. 80.11 verd] ek add. MF¹. 80.14—18] mocilijk leesbaar. 80.21—22 gauzkr-Gautlandi] suænskr madr ok gavtzkr madr a ek þar MF¹. 80.25 audgisl mælti] om. MF¹. 81.11 fara-segja] mocilijk leesbaar. 81.12 sækir] kemr MF¹. 81.14 farist-mönnum] se [æim [ær ucl hentr MF¹. 81.18 ek] snua aptr ok add. MF¹. 82.1 kom] komv MF¹. 82.2—7[ mocilijk leesbaar. 82.15 kastat] afsir MF¹. 82.24 á hrygg lundunum] hryggiar MF¹. 83.8 brá- saxi] tok sax citt MF¹. 83.8 hann] hafdi vid sik ok hann add. MF¹. 83.17 drepinn] daudan MF¹.

#### E. FMS II 213.6--213.16.

213.9 ills vnytz MF2. 213.16 skadi sem likligt var add. MF2.

Dan is er nog een papieren fragment van de Óláfssaga, dat in de A.M. verzameling wordt bewaard en in den katalogus het nummer 325 1X16 draagt. Het telt 26 bladen. Het is in den nieuwen tiid vervaardigd met het doel de lacunes in het handschrift 54 aan te vullen. Hoewel het zeer veel overeenkomst heeft met de verschillende bovenvermelde membranen, is het toch, naar mijn overtuiging, van geen enkel van deze een afschrift. Het fragment is in tweeën te deelen: het eerste stuk, blad 1-2, vult een lacune aan, die slechts de eigenlijke Óláfssaga bevatte; het tweede: blad 3-26 vulde die groote lacune aan, die de deelen A-D van de Hallfredar saga had weggerukt. Het eerste stuk komt dus nièt, het tweede wel voor ons onderzoek in aanmerking; het eindigt daar, waar 54 begint: FMS II 83.27 en begint natuurlijk dáár, waar 54 eindigt. Wat de waarde van het fragment vermindert, is, dat het een lacune heeft. Tusschen blad 18 en 19 ontbreekt wat; daardoor is het begin van deel C verloren gegaan. Ik noem het brokstuk PF.

#### A. FMS II 1-17.

1.3 het om. PF. 1.8 Porkell porlake PF. 1.13 beir bratt om. PF. 2.2 Porvalds ollum mannum PF. 2.2-3 sva fyrir, ok allt folk var PF. 2.14-15 bviat-gert] on ... PF. 2.22-23 beiddi ser ak add. PF. 3.3-4 ykkr-audit færi gefzt a PF. 3.6 i brott ut ok svo til skogar PF. 4.16 ykkr-at| hellzt at bit skulud PF. 4.18 hlital hlyda PF. 5.9 einskipa] tveimskipa PF. 5.15 å vindr vinbr af landi PF. 5.22 syndist likadi PF. 5.24 sofal app i loptit add. PF. 6.15 eigil om. PF. 8.17 menn nökkurir margir menn PF 8.23 fyrir sjål rafa PF. 8.24 ekl ei add. PF. 9.1-2 er-vantl ero bay bessu von PF. 9.8-9 engis-bettal mikils munv bijn ord metin vm betta PF. 10.15 ekkil einginn PF. 11.22 sitt ok er hvortveggi reihr PF. 12.11 svarar krappur karl erttu add, PF, 12.28 vandkvædil vandreba stund PF, 13.4 vitr-vinsælll godgiorn vitr ok vinsell PF, 13,23 leggja ord add. PF, 14.6 ek bidia bie add. PF, 14.14 staddr-raedu bar vid staddr PF. 14.17 å-frændum at vid oss frenhi PF. 14.20-21 ok råd om. PF. 15.4 Noregi] þar fyrir PF. 15.6 á-þvíl á hans fund, geck hann fyrir jarl en hann tok honum PF. 15.13 sköruliga om. PF. 15.13 ok-drapa om. PF. ook mikla (15.17). 16.2 byr om. PF. 16.3 nökkur till til einhvorra PF. 16.6 noot 2 als 53. 16.7 urdul form PF. 16.7—8 at sigla] ok sigldu PF. 16.8 noot 3] als 53.16.27 brast] geck i sonþr PF. 16.27-17.2 ok-strenginn] om. PF. 17.2 noot 1 als 53. 17.3 skip olpumadrinn steipti ser þegar utbirdis ok gat gripit strenginn add. PF. 17.16 grunnfæri] ackeri PF.

# B. FMS II 39-40.

39.12 dag vti add, PF, 39.27 skipverjar companar PF.

# C. FMS II 51-62.

51.15 fa | kann PF. 51.18 nm] om. PF. 53.21 betra-kvedit | vel qvedit ok betra enn ei PF. 51.14 hag | mcd add. PF. 54.19 einhlitr | hlytr PF. 55.1 bledja | gledia PF. 56.4—5 var(2)- hans | lika | i konungi hann minar PF. 56.19 nefna | þa nefnir PF. 57.10 mjúkliga | mikiliga PF. 53.5 vært | hent PF. 58.10 dótturson Porleifs | son | porleifs spaka PF. 59.4 lima | snua PF. 59.13 seint | stapallt PF. 60.4 ok-fródr | om. PF. 60.10 opt | i nott PF. 60.18 verdr | lyzt PF. 60.22 augu | auga PF. 61.18 hoguðu | hagum PF. 61.25 hreysti ok drengskap | om. PF. 62.1 sýst | lyzt PF. 62.18 með spjótsoddi | om. PF.

## D. FMS II 79—84.

79.21 þiggja] hafa PF. 80.4 er sagt add. PF. 80.11 verð ek add. PF. 80.15 austan utan PF. 80.21 gauzkr maðr] svenskur m. ok gautskur PF. 80.21—22 á Gautlandi] þar PF. 81.12 sækir] kemr PF. 8.14 ekki-mönnum] ecki sie þeim marnnum vel hentur þar PF. 81.18 ek] snua aptur ok add. PF. 81.28 fór] leiþina add. PF. 82.1 kom] koma PF. 82.4—5 í hendi om. PF. 82.15 kastal kastali aptur PF. 82.24 á hrygglundunum] hryggjar PF. 83.8 brá-saxi] tok sax eitt PF. 83.8 hann hafþi við sik ok hann add. PF. 83.17 drepinn dauþan PF.

Na onderzoek bleek mij, dat  $P^1$  een afschrift is van 557; de schrijver heeft zoo slaafs gewerkt, dat hij daar, waar 557 gapingen vertoont, open ruimten op zijn papier heeft achtergelaten.

# $62^{-1}$ )

Deze foliant is beschreven met de Óláfs saga Tryggvasonar, waarin de Hallfredar saga is opgenomen. Het handschrift is niet bijzonder omvangrijk: het telt slechts 53 bladen; het ziet er ook niet fraai uit, maar is toch, althans wat de Hallfredar saga betreft, tamelijk goed leesbaar. Tusschen de vierde en de vijfde (de laatste) katern, die van blad 48—53 loopt, is een lacune, die voor ons onderzoek van gewicht is: blad 48° begint bovenaan met de woorden: sem þú vakir (FMS III 22.4) d. i. midden in G. Het verlies van zeker wel een heele katern onthoudt ons niet alleen het begin van G, maar ook F.

Ik achtte het van belang de zes in dit hs. van de Hallfredar saga bewaarde deelen letterlijk te laten afdrukken. Ze zijn te vinden in het tweede gedeelte van dit geschrift onder de gebruikelijke benamingen: A—E en G.

# $1005^{2}$ )

Dit prachtige, zware, kostelijk bewaarde en keurig versierde manuscript bevat, met vele andere saga's, de vertellingen van Óláfr Tryggvason en van Hallfredr vandrædaskáld. Ik kan me bepalen tot het maken van een enkele aanmerking op de methode, volgens welke Gudbrandur en Unger hebben gemeend te moeten werken.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Men vergelijke met deze beschrijving die in den katalogus van de A.M. verzameling (I blz. 41).

<sup>2)</sup> Men vergelijke met deze opmerkingen de beschrijvingen in den katalogus van de koninklijke verzameling (blz. 10—16) en in het derde deel van den afdruk.

Het komt me voor, dat een nummering van de regels en het plaatsen van cijfers, waar een kolom eindigt, niet in den text, maar in margine, de overzichtelijkheid van hun arbeid bevorderd hadden. Maar een ernstiger bezwaar heb ik tegen het feit, dat zij herhaaldelijk uitroepteekens plaatsen en op eigen gezag woorden invoegen.

Op een paar plaatsen is hun afdruk niet correct: I 305.13 lees ik: ok hans madr; I 327.23: olafi; I 329.36: med mer; de eerste

plants staat in A. de beide andere in C.

Wat nu P2 betreft, de hand van Asgeirr Jónsson en de beschrijving in den A.M. katalogus 1) wekken verwachtingen op. Ik hoopte, dat het hs. beteekenis zou hebben als afschrift van een verloren membraan en wel van een, die de zelfstandige Hallfredar saga bevat had. Maar het bleek mij na onderzoek, dat P2 een afschrift is van 1005. De samensteller van den katalogus is op de aangehaalde plaats niet zoo gelukkig geweest als elders. Er staat als inhoud van P2 opgegeven: 1° de Óláfs saga Tryggvasonar 2°-5° enkele hættir, waaronder die van Hallfredr als 4°. Deze opgave is misleidend. De vergissing van den samensteller vindt haar oorsprong hierin, dat hij het laatste deel van de Hallfredar saga, deel G, dat terecht door 10052) en 12 bûttr genoemd wordt, heeft aangezien voor een zelfstandig geheel, een meening, die nict onredelijk is, daar op de Hallfredar saga in haar geheel tegenover de Óláfs saga de benaming Játtr toepasselijk zou kunnen zijn. Tegenover de vele fouten, die uit 1005 in P2 zijn overgegnan, staat een enkele verbetering, die de copist tijdens zijn arbeid heeft aangebracht. Dat zijn bron in deze gevallen niet een andere membraan of papieren hs. geweest is, maar zijn eigen rede, blijkt uit zijn houding tegenover een plaats als I 299.23-24, waar P2 schrift: hann var oc bar med Ingiallde. Had hij een anderen text te hulp geroepen, dan was er wel iets beters komen te staan.

De druk, die van de Óláfs saga Tryggvasonar in 1689 te Skálholt verscheen, is een voorlooper van dien van de jaren 1860—1868 te Christiania, dus dien van Gudbrandur en Unger, met dit verschil, dat de Skálholtsche afdrukkers heel wat vrijer tegenover het hs. gestaan hebben dan de Christiania'sche: zij brengen heel wat verbeteringen aan, die van groote kennis en inzicht getuigen <sup>3</sup>).

<sup>1)</sup> I blz. 39.

<sup>)</sup> I 533,25.

<sup>\*)</sup> Op I 299, 25 – 24, waar zooals ik opmerkte, P<br/>\* faalde, giste de Skálholtsche afdruk: ocvarmed<br/> Ingealdi<math display="inline">ocottore.

# 1324)

Drie zware folianten. In den laatsten is van blad 149<sup>v</sup>—156<sup>r</sup> de Hallfredar saga als zelfstandige vertelling overgeleverd.

Een vergelijking van het hs. met den afdruk <sup>2</sup>) — de Hallfredar saga in de Fornsögur van Gudbrandur Vigfússon en Th. Möbius — had tot resultaat, dat ik op verschillende plaatsen iets anders meende te moeten lezen dan deze heeren lieten afdrukken. Ik vermeld mijn bevindingen hieronder en volg daarbij hun pagineering in de Fornsögur: blz. 83—115.

84.8 gný-eldsgangi] gny gny ok elldzgangangi 132. 84.12 kómu] koma 132. 84.18 ottars] uit sins verbeterd, 84.20 ykkarl vekur 132, 87.3 kvad let 132, 87.26 handa till til handa 132, 88.1 få] ma add, 132, 88.15 förunautar forunautr 132, 90,27 fadirinn fadir enn 132. 90.20-21 honum leitztl er staat; honum leiz; de laatste i is boven den regel toegevoegd; er stond hann lez, 92,3 gerdi] á add, 132, 93,5 kom/ twéémaal in . 132. 94.11 vardveitt] er staat; varueit; een d is tusschen r en u boven den regel toegevoegd. 96.3 mest] twéémaal in 132. 98.27 gripr] grimr; de noot in den afdruk is fout. 99.26 sumar] suia met r boven de a. 100.6 Hallfredr] hann 132. 101.14 brau (zf)] er staat eerder een n in 132, 101,18 illvirki] illuirkiun 132, 101,19 hér] hus 132, 101,29 illal in 132 is godar doorgestreept; in margine staat illar, 104,28 vitl ver 132, 105,3 bó] in 182 onderstreept; in margine staat heir. 108.26 við] fyrir 132. 108.32 mik) twéémaal in 132, 109.9 mælti] s. 132, 109.27 med Brandi] modir Brandz 132, 110.22 þeir] twéémaal in 132. 112.26 er] ok add. 132. 113.16 ferð] ondernan de bladzijde in 132 toegevoegd. 113.17 en staat niet in 132; evenmin als vel (113.18). 113.18 ok Hrafni vid Hrafn 132. 115.5-14 ydr-Hallfredi in 132 nagenoeg onleesbaar; deze regels staan op blad 156r 2e kolom regel 1-10.

P<sup>3-8</sup> bleken afschriften te zijn van 132.

Het eenige, dat ik moet opmerken, is, dat P<sup>6</sup> met twéé handen is geschreven, in dien zin, dat de tweede hand veranderingen in den door de eerste hand geschreven text heeft aangebracht; deze tweede hand heeft hare bron in P<sup>8</sup> gehad. Nu is P<sup>8</sup> ongelukkigerwijze een buitengewoon slecht afschrift, wat de tweede hand in P<sup>6</sup> niet gemerkt blijkt te hebben: de goede text in P<sup>6</sup> is door haar wijsneuzige doorhalingen totaal bedorven.

P<sup>7</sup> is niet volledig; wat na bladzijde 106 in Gudbrandur's afdruk staat, is door slechts één blad vertegenwoordigd, dat bij het inbinden in het handschrift een verkeerde plaats gekregen heeft.

<sup>1)</sup> Men vergelijke met deze beschrijving die in den AM. katalogus (I blz. 94).

<sup>2)</sup> Eerst toen de kopy van dit geschrift reeds was vastgesteld, bleek 't mij, dat een tweede afdruk van het hs. 132 in Konråd (fislason's Ond-IJslandsche bloemlezing (Kopenhagen 1860) heel wat correcter is dan de hier geciteerde.

# HOOFDSTUK II

#### GROEPERRING DER HANDSCHRIFTEN

De in het vorige hoofdstuk bijeengezochte bouwstof voor het volgende wil ik in twee paragraphen bespreken: § 1" 61, 54, 53 en 557 met MF<sup>1-2</sup> en PF; § 1" 62 en 1005; § 2 132. In paragraph 1° en 1° behandel ik materiaal, verzameld uit de geinterpoleerde Hallfredar saga, in paragraph 2 stof uit de afzonderlijke saga.

Dat ik § 1 in twee onderafdeelingen gesplitst heb, hoop ik later te kunnen verdedigen; de beweegredenen, die mij er toe leidden 557 in § 1a en niet in § 2 onder te brengen — 557 bevat immers óók de afzonderlijke Hallfredar saga — moet ik hier, voordat ik tot de afzonderlijke §§ overga, meedeelen.

Inderdaad levert 557 niet de gecombincerde saga's van Oláfr en Hallfredr over, maar alleen die van Hallfredr. Maar tusschen de beide overleveringen - die van 132 en 557 - is dit groote verschil, dat 132 blijkbaar alleen van Hallfredr wil vertellen, en dat ongetwijfeld de bedoeling van zijn bron geen andere geweest is. terwiil de toestand van 557 bewijst, dat de copist wel is waar de saga van Hallfredr afzonderlijk wil afschrijven, maar dat de inhoud van zijn bron de gecombineerde saga is geweest, een handschrift van denzelfden aard als 61, 54 en 53. De copist heeft dus de brokken A tot en met G, die hij in zijn bron vond, tot een geheel trachten te vereenigen. Zijn compilatie is hem tamelijk wel gelukt; hij heeft de naden opgevuld met enkele door hem zelf gefabriceerde zinnetjes, en het zou ons moeilijk gevallen zijn, hem te betrappen, als hij niet éénmaal verstrooid geweest was. Op het eind van brok A (FMS II 17.21—22) sleept hij n.l. het bijzinnetje sem áðir er gelit mee, dat hij had moeten weglaten. Over de aanvullingszinnen, die ik in het vorige hoofdstuk onder 557 heb laten afdrukken, kom ik nog te spreken.

Na deze noodzakelijke inleidende beschouwingen kan ik overgaan tot een nader onderzoek.

# § 1a. De verhouding tusschen 61, 54, 53 en 557.

Over het geheel genomen, dekken de vier hoofdhandschriften 61, 54, 53 en 557 elkaar tamelijk wel. Een nauwkeurig onderzoek naar hun onderlinge verschillen en naar den graad van hun verwantschap is nog niet ingesteld. Ik heb mij daartoe gezet en mag verwachten, dat de resultaten niet alleen voor de Hallfredar saga — mijn eigenlijk doel — maar ook voor de geheele Oláfs saga Tryggvasonar zullen gelden.

Een onderzoek naar de verhoudingen van. 61, 54, 58 en 557 alléén — althans wat de eerste drie hss. betreft — op grond van de deelen A tot en met G van de geinterpoleerde Hallfredar saga wordt ons door de gebrekkigheid van de overlevering van de vertelling in deze handschriften niet gemakkelijk gemaakt. Immers, wel is in 61 de saga van A-G geheel bewaard gebleven, maar in 54 vinden we van A-C niets, van D een deel en slechts E-G volledig; in 53 zijn wel B en D-G behouden in hun geheel, maar A en C slechts voor een deel, terwijl in 557 E verdwenen is, en van A, C D en F een deel en alleen B en G ongeschonden over zijn. Een onderzoek, dat een afdoend resultaat wil zien, kan dus slechts D, F en G tot object kiezen en wel in D, F en G slechts die brokken, die aan de vier hoofdhandschriften gemeenschappelijk zijn. Deze brokken loopen in FMS II van blz. 84-86, en van blz. 247-251; in III van blz. 20-29. Ik deel de onderlinge afwijkingen hier mede en noem deze groep afwijkingen I.

| Д  |
|----|
| ΕŢ |
| 0  |
| 2  |
| C  |
|    |

|                          | . 257                                      | hann kunni eigi leidina | als 54                        | ontbreekt | als 54        | als 53              |            | als 53    | þær vóru 11.  | lokhvíJuni | als 61  | als 61 | als 61       |                         |                 | als 61            | demdr at logum         | als 61       | ontbreekt    | als 53           | als 61 .            | als 53         | als 61    | ontbreekt   | als 54               | vitat er                              |
|--------------------------|--------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------|-----------|---------------|---------------------|------------|-----------|---------------|------------|---------|--------|--------------|-------------------------|-----------------|-------------------|------------------------|--------------|--------------|------------------|---------------------|----------------|-----------|-------------|----------------------|---------------------------------------|
|                          | ir hann kunni illə ləsəti                  | als 54                  | * als 61                      | . als 54  | miok áknumiat | bygdarlagit um      | 1 lokhvilu | 118 61    | als 61 .      | als 61     | ris 61  | als 61 |              | 12 de nachtelijke scène | als 61          | domt um hann at 1 | als 61                 | ontbreekt    | . mál        |                  | sigldi sudr         |                | ontbreekt |             | als 61 a             | als 61                                |
| 40                       | honum vóru ókunnar leidir<br>hann at nafni |                         | *** varningi binum            |           |               | als 61              | 19 870     | als 61    | bónda         | for ekki   | bríkina |        | 37           | vildi 12 de n           | dæmt um hann    | par i sveitum     | als 61                 | tiđendi      | alla. soguna | als 61           | okkar               | als 61         | hann      |             | fyrir sakleysi byjat | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 |
| 2 hvan kunni illa leidir | S segir hann væri                          | 5 tr                    | o 11. var har ökunnigt um hee |           | 7 han         | 8 Johnson 2 rekkjur | 9 p.       | John To 1 | 10 Dann-farit | 11 pilit   |         |        | 13 vildi hün | 14 demt um mal hans     | Lo i pvi heradi | 16 hinn útlendi   | 10 mal ok tiđenda sogn | to sogn alla | 19 sigidi    | ZU okkar Bjarnar | 21 segir Hallfredr. | 22 Bjorn<br>99 |           | 24 Iyir enn |                      |                                       |

| 555   | als 53<br>at sanna sǫgu mælti til vitnis nema<br>Þann<br>als 54                     | als 53<br>als 54<br>als 53<br>als 61<br>féit                              |                  | als 61<br>als 53                            | margar visur hær er eigi var gagn<br>at rita       | osannligum ordum til G.<br>svå reskr m.           | ordum    | ontbreckt<br>ontbreekt | als 53              | als 53       | als 61<br>hvat leika var       | als 53     | þeir H. fóru nu ok bjogguz<br>mælti hann ok hrosti | als 54           |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|------------------|---------------------------------------------|----------------------------------------------------|---------------------------------------------------|----------|------------------------|---------------------|--------------|--------------------------------|------------|----------------------------------------------------|------------------|
| ົ້ນອີ | er A. hehr átt ok hann sagði mér at<br>als 61<br>als 54                             | leggja<br>als 54<br>ok byrjaði vel kom skipi sinu í K.<br>als 61<br>féní  | const            | als $61ek ætlar-honum$                      | als 54                                             | ats 54                                            | als 61   | ontbreekt<br>ontbreekt | ok sé honum ósæmd   | sandamadr    | outbreekt<br>brot um loite var | saman      | als 61                                             | als 54 ·         |
| 54    | als 61<br>annat hér til vitnisburdar at —<br>spnn enn/<br>adra hans                 | liggja<br>skilja<br>ats 61<br>fjárhlut .                                  | , 33 de aankomst | menn ridu -12 **<br>als 61                  | nokkurar vísur þær er eigi þarf á<br>at rita       | ósæmiligum orðum til G.<br>er hí isfnvæskr maðr   | als 61   | ontbreekt              | ok sé honum sæmd    | als 61       | als 61                         | als 61     | als 61                                             | vid menn sing    |
| 61    | 25 er A. sagdi mér at<br>26 annat til mins vitnisburdar at — sonn<br>enn<br>27 aðra | 28 fara 29 skiljaz 30 ok kom skipi sínu í Sk. í K. 31 farm 32 varnað sinn |                  | 34 12 menn ridu-allir<br>35 vér viljum-þeim | 36 nokkurar visur þær er eigi er þorf á<br>at rita | 37 ósæmdar orðum við Grís<br>38 er bii vaskr maðr | 39 verka | 40 við hunn<br>41 st   | 42 ef honum er sæmd | 43 smalamadr | 44 hleypt . 45 hrot nm ren     | 46 til sín | 47 þeir H. bjøgguz<br>48 hnesti hann               | 49 med sina menn |

| 557  als 53  als 54 eigi skal renna lengra als 54 als 53 ef                                                                                                                                                    | ok orti G. þá vísur þat er hálfnið  ontbreekt  als 54  als 61  sóttu sér  als 54  als 54  r er þu hefir rangt gert ok þi ert                                                             |                                                                                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| begar G. vissi hat at heir H. voru brott fra seljunum hå bad hann menn sina rifta als 54. eigi skuln nu renna lengra als 54. Gris þ. ós. a. s. uls 61.                                                         | als 61  als 61  als 54                                                                                                   | vid hann ontbreekt bau munu mer bezt gegna enn sem fyrr Um morgininn gerir H. sem fyrr var sagt als 54 als 54 als 61 |
| als 61  Griss reid als 61  mundi bæta Grisi a. s. þ. ós. als 61                                                                                                                                                | ok orti H. visur her er hålfnid eru kalladar hverju-Hallfred vid hædni þá er hann gerir mér at-sami til råds með þér um mál K. sóttu dreyndi hann , mun þér er þu ert sakaðr við Grís    | als 61 als 61 als 61 fyrir þessa menn fráfall als 61 fyrir                                                           |
| 50 En er Griss kom til seljanna en H. var i brott lis segir G. monnum sinum at hann vildi rida 51 Griss red ok ridu þeir 52 ok skal eigi lengra undan rida 53 boetti 54 Grisi þenna ósóma allan saman 55 ef ek | 66 ok orti þá Gríssvísur þat er hálfnið<br>57 hverju-sami<br>58 til ráðs<br>59 um Kolfinnu<br>60 sótti Hallfreðr<br>61 var þat at hann dreymdi<br>62 mun<br>63 er þú ert sakaðr við hann | 64 fyrr 65 þau munu mér enn bezt gefaz sem fyrr 66 Um morgininn 67 til þeira manna 68 fall 69 H. játti þvi           |

| 557 | onlbreekt als 61 als 61 ontbreekt                                          | als 61 ontbreekt ór handum þeim mannum er á hann vilda 1440                                                  | ok<br>als 54<br>en vildi hann H. med sér hafa                              | als 53<br>als 61       | krangt<br>ontbreekt<br>frå honum at sýn        | als 54                                           | ontoreekt als 61 ok ert mart manna frå honum komit             |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|------------------------|------------------------------------------------|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| 53  | ontbreekt<br>als 61<br>als 61<br>ontbreekt                                 | <i>als</i> 61<br>ok leiđa út sem skjótast<br>ór họndum þeim er á hann vildu                                  | als 61<br>als 54<br>als 61                                                 | dauđr<br>als 61 '      | als 61 als 61 als 61                           | als $0\pm$ als $61$ var als $61$                 | ontbreekt<br>als 61<br>ok er mart manna frå honum komit        |
| 54  | onlbreekt<br>han lå-gerdi<br>litt un sik<br>onlbreekt                      | ontbreekt<br>als 61<br>ór hendi þeim er hann vildi fjotra                                                    | als 61<br>svá at hann stakk.<br>als 61                                     | als 61<br>þar          | als 61<br>als 61<br>als 61                     | at þeim<br>als 61<br>H. ungi                     | ontbreekt H. vandrædaskáld ok eru margir menn frå honum komnir |
| 61  | 71 segir hann<br>72 þeir lágu-gerðu<br>73 litt vart við sik<br>74 við hann | 75 at drepa Eirik jarl<br>76 sem skjótast ok leiða út<br>77 ór hondum þeim, monnum er á hann<br>vildu leggja | 78 hóti<br>79 ok stakk<br>80 en ekki vil ek þik með mér hafa segir<br>iarl | 81 andadr<br>82 Pórarr | 83 meint<br>84 fundu<br>85 frå honum<br>86 við | 87 å þá<br>88 vóru<br>89 Hallfreðr<br>60 ct. 13: | 90 ok vjo<br>92 ok eru menn frå honum komnir                   |

Ik deel deze 92 plaatsen in vier groepen:

a. de plaatsen, waar twéé hss. wel en twéé hss. niet de oorspronkelijke lezing vertegenwoordigen.

b. de plaatsen, waar drie hss. niet en één hs. wel de oorspronke-

lijke lezing vertegenwoordigen.

c. de plaatsen, waar drie hss. wel en één hs. niet de oorspronke-

lijke lezing vertegenwoordigen.

d. de plaatsen, waar twéé hss. paarsgewijze een lezing overleveren, over welker al- of niet-oorspronkelijkheid voorloopig nog geen oordeel kan worden uitgesproken.

Onder de oorspronkelijke lezing versta ik de lezing van de

gemeenschappelijke bron van de vier handschriften.

a. 61-54 wel, 53-557 niet oorspronkelijk.

42. FMS II 248.20. Deze hoogst gewichtige plaats biedt heel wat moeilijkheden, die door de keuze van Sveinbjörn eer vergroot dan verminderd worden. Er wordt hier verteld, dat Hallfredr de nacht bij Kolfinna in Griss' zomerhoeve doorbrengt, hij bespot haar man en Kolfinna zegt dan: je houding nù en vroeger tegenover min man, die welwillend en vredelievend is, vind ik in de hoogste mate ongepast: het stond je beter voor je beleedigingen te boeten dan hem telkens weer te hoonen, want hij zal een flinke kerel blijken te zijn, ef hann á eptir sínum hlut at siá ok sé honum sæmd bodin. Dit is mijn keuze, in tegenstelling met die van Sveinbjörn. Ik wil eerst de zijne bestrijden, dan de mijne verdedigen. Sveinbjörn kiest partij voor de lezing van 53, door hem C genoemd en laat dan, in afwijking van de lezing van 61 (A), drukken: ok sé honum ósamd bodin; 557 is door hem buiten beschouwing gelaten. De reden, die Sveinbjörn tot die keuze geleid heeft, is zeker deze geweest: hij meende, dat C (53)'s lezing in verband met het onmiddellijk voorafgaande een beteren zin zou geven dan de lezingen van de andere handschriften, vooral van A. Volgens hem is op ef hann å eptir sinum hlut at sjå ok sé honum osamd bodin niets aan te merken. Dit zou dan moeten beteekenen: wanneer hij (Griss) voor zijn zaak op moet komen en (wanneer) hem een beleediging wordt aangedaan. Het klinkt verleidelijk en geeft een goeden zin. Maar er zijn ook bezwaren tegen in te brengen: Sveinbjörn meent, dat sé honum ósæmd bodin óók een bijzin is. eveneens door ef ingeleid en met den eersten bijzin door ok verbonden. Hij wil dus ef vóór dien tweeden bijzin ingevoegd zien: ef hann á at sjá ok ef sé honum ósamd boðin. Dit nu is onmogelijk èn wat woordschikking aangaat en wat den modus betreft. Vormden werkelijk de woorden in quaestie een tweeden bijzin, dan zou er

gestaan hebben ok honum er ósæmd boitin, dus met een indicatief evenals in den eersten bijzin. Ik mag dus Sveinbjörn's keuze hier voor niets meer dan een minder goed geslaagde gissing houden. Ik kies zelf partij voor 54 (B): ok sé honum samd bodin. Dit is, naar 't mij voorkomt, de gedachtegang van de bron van de vier hss. geweest: hij zal blijken flink te zijn, wanneer hij voor zijn zaak moet opkomen en er worde hem genoegdoening verschaft. Dit valt in den toon van Kolfinna's bedsermoen, dat overigens in alle hss. gelijkluidend is overgeleverd. Hallfredr volgt Kolfinna's raad niet op; het conflict tusschen hem en Griss wordt verscherpt door den dood van Einarr Pórisson en door de Grissvisur. Hallfredr vraagt dan den machtigen Porkell Porgrimsson hulp, die hem beloofd wordt op voorwaarde, dat Griss væri nokkur sæmd bodin; hier (FMS III 21.17 in G) geeft Porkell Hallfredr dus denzelfden raad als Kolfinna. De lezing van 54 (Sveinbjörn's B) geeft, dunkt me, een in alle opzichten bevredigenden zin. Dat hier de schrijver van de gemeenschappelijke bron stilistisch niet gelukkig geweest is, is ook door 61 gevoeld; 61 waagt een conjectuur en lijft het korte hoofdzinnetje bij den onmiddellijk voorafgaanden bijzin in, handelt dus als Sveinbjörn, maar gaat wat woordschikking en modus betreft, correcter dan deze te werk en herhaalt voor de duidelijkheid het voegwoord ef. S.'s keuze geeft daarentegen een goeden zin, 61's gissing niet. 53-557's gissing behoeft nu niet meer besproken te worden, het is Sveinbjörn's keuze, die ik, naar ik hoop, met redelijke argumenten bestreden heb. Mijn conclusie is: in de bron van 61-54 stond, evenals in de gemeenschappelijke bron van alle vier: ok sé honum sæmd bodin; in 53-557's bron: ok sé honum ósæmd boðin. De waarschijnlijkheid is zeer groot, dat 53-557 een afzonderlijke groep vormen tegenover 61-54.

Over andere plaatsen mag ik korter spreken.

35. FMS II 247—248. Kolfinna ontvangt de gasten en stelt de gebruikelijke vraag: iets nieuws? Niet veel, zegt Hallfredr, je zult wel een en ander hooren; wij willen hier overnachten. Kolfinna antwoordt dan: ik zal jullie een maal voorzetten. Zij stijgen af en worden goed onthaald. Wanneer 53 en 557 in de eerste twee gevallen, in tegenstelling met 61 en 54, singularis hebben (ik wil en jou), dan kunnen deze vormen dáár, in verband met den óók in 53 en 557 volgenden pluralis (zij stijgen en worden), bezwaarlijk oorspronkelijk zijn.

25. FMS II 86. 16—17. Hallfredr vertelt Ingibjorg, Audgísl's weduwe, zijn wedervaren en eindigt aldus: als jij die Ingibjorg bent, die A. mij zeide, dat zijn vrouw was, dan —. Dit is de

lezing van 61 en 54 en zeker de oorspronkelijke. 53 en 557's overlevering luidt: — die A. heeft bezeten en hij mij zeide, dat zijne vrouw was —. Ongetwijfeld heeft de schrijver van de gemeenschappelijke bron van 53 en 557 zich op deze plaats verschreven en is daarna weer plichtmatig tot zijn voorbeeld teruggekeerd.

- 63. FMS III 22.10. Koning Óláfr vermaant Halfredr bæt fé pat er þú ert sakaðr við hann. Evenals op de vorige plaats, is ook hier het spoor van den tusschenpersoon te zien, die tusschen de overleveringen van 61 en 54 en die van 53 en 557 staat. Deze hss. lezen nl.: er þú hefir rangt gert ok þú ert sakaðr við hann. 53 laat dan afzonderlijk þú ert weg.
- 66. FMS III 22. 28—29. De koning had Hallfredt bevolen den volgenden morgen zich naar een zeker punt te begeven. Den volgenden morgen, zoo vertellen 61 en 54, gaat H. daar heen. Ook hier is een secundaire hand te bespeuren, die zich verschrijft en haar vergissing herstelt. 53 en 557 vertellen nl.: den volgenden morgen doet Hallfredt, zooals te voren verteld is, en gaat.
- 77. FMS III 25. 11—12. Als de boeien Hallfredr zullen worden aangelegd, grijpt hij toe en rukt ze - en nu volgt wat ik op 77 citeerde. In de cerste plaats, 54 heeft een singularis: één man, die de boeien aanlegt; 61, 53 en 557 een pluralis: er zijn er méér. Deze laatste pluralis is ongetwijfeld oorspronkelijk. Immers, onmiddellijk daarop deelen alle hss. -- óók 54 - mee, dat Hallfreðr de boeien zwaaide en een van de mannen van Eirikr er mee neersloeg. Zien we af van deze afwijking van 54, dan bevatten 61 en 54 een gelijkwaardige overlevering: 61 or hondum feim monnum er á hann vildu leggja, 54\* ór hondum þeim monnum er hann vildu fiotra. Nog is 't niet uit te maken, welk handschrift hier de oorspronkelijke lezing bevat, al is, wat stijl aangaat, aan die van 61 de voorkeur te geven. In de tweede plaats, wat ons in de lezingen van 53 en 557 treft is dit, dat beide hss. een fout hebben; hun gemeenschappelijke bron heeft leggja weggelaten. 53 gaat hierin mee. 557 heeft afzonderlijk láta toegevoegd.
- 21. FMS II. 86. 13—14. Hallfredr zet de vertelling van zijn wedervaren in de direkte rede voort; het begin van zijn avonturen wordt ons in de indirekte rede meegedeeld. We mogen verwachten, dat de overgang van de indirekte in de direkte rede wordt duidelijk gemaakt door de toevoeging van de woorden segir Hallfredr. Aldus 61—54; niet 53—557.
  - b. 54-53-557 niet, 61 wel oorspronkelijk.
- 12. FMS II. 84—85. De nachtelijke scène bij Björn. In de eerste plaats deel ik de voorstelling mee, die 61 van deze gebeurte-

nissen geeft. - Hallfredr wordt vriendelijk door Björn ontvangen, er was daar heel wat volk in huis, en toen het uur van ter ruste gaan gekomen was, legden zich huisheer en huisvrouw in één bedstede. Dáár waren twee slaapplaatsen; één van die twee werd Hallfredr aangewezen. Toen men 1) zich te slapen had gelegd, werd de bedstede door een luik afgesloten en een grendel er voor geschoven. Hallfredr was nu des te meer op zijn hoede voor Björn<sup>2</sup>); hij was niet uit de kleeren gegaan; stond op aan het voeteneind en zwaaide zijn zwaard. Björn trachtte hem toen te treffen met zijn speer, maar Hallfredr velde hem terstond. De huisvrouw sprong op, riep tot het volk in huis en spoorde het aan dien booswicht, die haar man onschuldig verslagen had, te grijpen; het volk stond onmiddellijk op, er werd licht gemaakt, het luik werd van de bedstede genomen; Hallfredr wilde zich verdedigen, maar de huisvrouw had kleeden 3) over zijn wapens geworpen; hij werd overmeesterd en gebonden. - Deze voorstelling laat aan duidelijkheid niets te wenschen over. Om interne redenen aarzel ik niet haar voor de oorspronkelijke te houden. Externe redenen - het feit, dat de van 61 en zijn verwanten onafhankelijke groep dezelfde voorstelling heeft - hebben mij in die meening versterkt. De overlevering van 54, 53 en 557 is eenigszins anders. Ter wille van de duidelijkheid plaats ik hun drie lezingen hier naast elkaar. Tot op het volk gann ze samen met die van 61.

54

maar de huisvrouw wierp kleeden over zijn wapens; het volk stond onmiddellijk op, er werd licht gemaakt,

op, er werd lieht gemaakt, het luik werd van de bedstede genomen, hij werd overmeesterd en gebonden. 59

h ij stond onmiddellijk op en maakte licht en het luik werd van de bedstede genomen. Hallfredr wilde zich verdedigen, maar de huisvrouw en het volk met haar wierpen kleeden over zijn wapens, hij werd vermeesterd en gebonden.

557

zij stond onmiddellijk op en maakte licht en nam het luik van de bedstede. Hallfredr wilde zich verdedigen, maar de huisvrouw en het volk met haar wierpen kleeden over zijn wapens hij werd vermeesterd en gebonden.

Ons treft hier ten eerste: de lezingen van 61, 53 en 557 dekken elkaar nagenoeg geheel. Er zijn twéé uitzonderingen, die ik beide door cursiveering heb aangeduid. De eerste uitzondering is, dat 61 — 54 trouwens óók — leest het volk stond op; 53 en 557 hij resp. zij stond op. Dit laatste is natuurlijk dwaasheid; 53—

¹) In den IJslandschen text staat pan; dit beteekent zeker huisheer, huisvrouw een Hallfredr.

<sup>2)</sup> De sluiting was immers aan de buitenzijde geschied.

<sup>3)</sup> Hiermee worden bedocht kussens, dekens e. d. die in de bedstede voor de hand lagen.

557's dwaling kan gemakkelijk verklaard worden uit hun gemeenschappelijke bron; de schrijver heeft blijkbaar menn (het volk) tot hann gemaakt en heeft bovendien het volgende werkwoord, in zijn bron — en óók in 61 en 54 — onpersoonlijk 1) gebruikt, het subject hann gegeven. 53 is hem hierin gevolgd; 557 is een stap verder gegaan: dit hs. heeft hann in hun veranderd en ook het derde werkwoord, dat in zijn voorbeeld - evenals in 53 - nog onpersoonlijk 1) werd geconstrucerd, met hun in verbinding gebracht. De tweede uitzondering is de gemeenschappelijke toevoeging in 53 en 557 van de woorden en het volk met haar. Dat de woorden in quaestie niet oorspronkelijk kunnen zijn, zal blijken uit het verdere betoog naar aanleiding van deze plaats. Er is immers nog iets, dat treft. Terwijl het volk opstaat en men licht maakt en ontsluit, had de vrouw des huizes Hallfredr's wapenen en hem zelf met dekens e. d. overstelpt. Hij wilde zich na de ontsluiting verdedigen, maar kon niet. Dit is sagatoon. De toehoorders behoeven zich nu niet af te vragen: kon hij ze dan met hen allen niet aan? Neen, zegt de verteller bij voorbaat, hij was machteloos en tegen de huisvrouw mocht onze held niet gewapend optreden. Wat heeft nu 54 gedaan? De woorden en húsfreyja bar klæði á vápa hans naar voren gehaald — dáár pasten ze óók goed — en de nu wel overbodige woorden Hallfredr bjóz til varnar overgeslagen. Dat de volgorde van 61 en van 53-557 en hun bron de oorspronkelijke is, blijkt hieruit, dat en húsfreyja bar stilistisch op die plaats in 54 allerongelukkigst past. Er gaat aan vooraf: húsfreyja hljóp, hét hun, bað. Daarna verwachten we ok bar hun. De combinatie Hallfredr bjóz, en húsfreyja bar past daarentegen voortreffelijk, wat stijl aangaat.

33 FMS II 247, de aankomst op IJsland. De overlevering van 61, die ik voor de beste houd, deel ik hier in haar geheel mee. — Hallfredr landde aan den mond van de Kolbeinsá, hij en zijn metgezellen namen de lading uit het schip en trokken het vaartuig het land op; daarop verschafte zich Hallfredr een man, die zijn waar zou moeten bewaken en in den volgenden winter te koop bieden; maar hij zelf reed met elf anderen in westelijke richting van het schip en was van plan zuidwaarts over de hoogvlakte te rijden, welk plan hij ten uitvoer bracht; zij reden allen in kleeding van geverfde wol; toen zij een eind in westelijke richting van den Skagafjordr gegaan waren, wendden ze zich naar de zomerhoeve van Griss. —

<sup>1)</sup> De oorspronkelijke text zegt niet nadrukkelijk, wie licht maken en wie het luik wegnemen. Dit zal wel door het volk geschied zijn.

Op de duidelijkheid van 61's voorstelling is niets aan te merken; misschien is die voorstelling voor sommigen zelfs wel wat te woordenrijk. Met de lezingen van de andere hss. staat 't zoo, dat 54, 53 en 557 het geeursiveerde in 61 van en tot en niet bevatten en dat eenerzijds 54, anderzijds 53-557 voor allen iets anders zetten. Uit de overlevering van 54 en 53-557 - hun gemeenschappelijke bron noem ik Y — blijkt, dat beide, 54 en Y, onafhankelijk van elkander het gecursiveerde hebben overgeslagen. Wat 54 betreft, de schrijver vond de woorden van en tot en overbodig. Waartoe zou hij dat tusschenliggende meenemen? Het hoofddoel van Hallfredr's tocht is de vaderlijke hoeve aan de Nordrá in het zuiden over de hoogvlakte; dat ze eerst westwaarts reden, werd later in zijn bron nog eens vermeld en waartoe dient de vermelding van dien man, die de koopwaar moet rondbieden, die in de verdere saga geen rol speelt? 54 verbindt, heel natuurlijk, de twee handelingen van Hallfreitr: het zich een man verschaffen met het van plan zijn. Om den overgang, die wat plotseling is, te verzachten, verandert het hs. en in maar hij 1). Maar nu kwam 54's schrijver in moeilijkheid. Dat allen, dat hij in zijn bron vond — ik noem die bron X sloeg op Hallfredr en de elf anderen, die immers door 54 waren overgeslagen. Maar hij weet raad: hij slaat allen over en zoo komt zij te slaan op die mannen, die de lading uit het schip droegen en het schip aan land trokken: Hallfredr en zijn tochtgenooten, kortom, dezelfden, die X bedoelde. - Wat Y betreft, 53-557 dus, dit hs. is van en op en overgesprongen: een gewone afschrijversfout. Maar toen kwam ook Y voor de moeilijkheid met allen te staan. Y waagt een conjectuur en schrijft: zij waren in grooten getale en allen in bonte kleederen. Juist deze overlevering van Y bewijst de onbewustheid van het overslaan. Had Y de woorden in quaestie bewust overgeslagen zooals 54, dan had het hs. — evenals 54 — allen weggelaten of geschreven: zij waren met hen twaalven. Het getal twaalf had het dan in het bewust-overgeslagene kunnen vinden. - 53 is nog verder gegaan en slaat het woord en over.

Deze beide plaatsen in groep & heb ik zeer uitvoerig moeten bespreken. Eenerzijds moest ik den indruk versterken, dat 53 en 557 een afzonderlijke groep vormen tegenover 61 en 54, anderzijds opkomende indrukken verzwakken, die tot de meening zouden kunnen voeren, dat ook 54 onder deze afzonderlijke groep te schikken ware. Ik mag nu alle plaatsen, waar 61—54—53, of 61—54—557 of

<sup>1)</sup> In den IJslandschen text staat en hann; juist dit IJslandsche en past hier uitstekend. Het Nederlandsche maar is misschien wat te sterk.

54-53-557 of 61-53-557 een gemeenschappelijke lezing bevatten tegenover het vierde hs. ten behoeve van hun gezamenlijke bron X inoogsten. Deze plaatsen bespreek ik onder c; ik mag dat zeer kort doen.

c. 1° 61—54—53 wel, 557 niet oorspronkelijk.

Er zijn hier twee mogelijkheden: of 557 maakt een klaarblijkelijke fout of 557 bevat een lezing, die wel is waar gelijkwaardig is aan die van de drie andere hss., maar die toch op grond van de bestaande verhoudingen niet de oorspronkelijke kan zijn. De lezingen van de van X onafhankelijke groep hss. zullen dit bevestigen.

Fout:

3 (FMS II 84. 14-15) behoeft geen nadere toelichting. 7 en 8 (FMS 84. 24 en 26) zijn ook duidelijk in verband met het boven bij plaats 12 besprokene; naar aanleiding van 8 merk ik nog even op, dat we hier te doen hebben met een verschrijving: lokhurđinni uit lokhvilu hurđinni; lokhurđinni is toen door den copist verbeterd in lokhvilunni. 26 (FMS II 86. 19) is een verschrijving van 557; dat het hs. mælti invoegt, is uitstekend, want in Y was segir Hallfredr (FMS II 86. 14) overgeslagen, zooals ik boven bij de bespreking van plaats 21 constateerde, maar natuurlijk missen we na mælti hann of Hallfreitr. 38 (FMS II 248. 10) behoeft geen toolichting. 47 en 48 (FMS II 249, 7 en 8) spreken voor zich zelf; 55 (FMS II 251. 7-8) eveneens. 56 (FMS III 20. 27) is een grappige verschrijving van 557: in X stond ok orti þá Gríssvísur met Hallfreðr als onderwerp en Griss als eerste lid van het voorwerp: het samengestelde Grissvisur; 557 vat blijkbaar Griss als onderwerp op. 69 (FMS III 23. 16) is duidelijk, evenals 80 (FMS III 26. 8-9) en 84 (FMS III 28, 14). 92 ert voor er (FMS III 29, 5) is een verschrijving onder invloed van het volgende mart.

Gelijkwaardig, maar niet oorspronkelijk:

1 (FMS II 84. 6) eigi in 557 tegenover illa in 61—53, dus in X. 14 (FMS II 85. 14—15) damdr in 557 tegenover damt um hann in 54—53, dus in X. 23 (FMS II 86. 14) is duidelijk, evenals 36 en 37 (FMS II 248. 7 en 9) ósannligum in 557 tegenover ósamiligum in 54—53, dus in X; en 39 (FMS II 248. 13) waar men Fritzner nasla i. v. verki. 45 (FMS II 249. 4) en 52 (FMS II 250. 29); voor de eerste plaats sla men Fritzner op i. v. leikr; de verhoudingen zijn hier aldus: X hvat um var, Y hvat um leika var, 557 hvat leika var; wat de tweede plaats aangaat X ek skal eigi lengra undan rita Y eigi skulu (vér) nu renna lengra; 557's lezing skal houd ik voor een verschrijving uit skulu. 57

(FMS III 21. 4—5) deze bijzinnen kunnen gemist worden. 60 (FMS III 21. 15) sóttu sér in 557 tegenover sóttu in 54—53, dus in X. 76 (FMS III 25. 10), 78 (FMS III 25. 20), 83 (FMS III 27. 2) en 85 (FMS III 28. 23) behoeven geen toelichting. Ten slotte merk ik op, dat op plaats 33 — de aankomst — tegenover fóru resp. sneru in de fiss. 61, 54 en 53 (FMS II 247. 17 en 18) sneru resp. viku in 557 staan. In beteekenis is er geen verschil; maar in de gegeven omstandigheden kunnen deze twee lezingen van 557, hoe goed op zich zelf, niet oorspronkelijk zijn.

· 2° 61—54—557 wel, 53 niet oorspronkelijk.

Aan deze groep zou ik als inleiding dezelfde woorden kunnen doen voorafgaan als aan groep 1°; ik laat dit na om ruimte te besparen.

Fout:

44 (FMS II 249.3) en 88 (FMS III 29.1) zijn duidelijk. Gelijkwaardig, maar niet oorspronkelijk:

65 (FMS III 22. 24—25) enn bezt in 61—54—557, dus in X tegenover bezt-enn in 53.76 (FMS III 25.10) de omzetting kan hier het werk zijn van 53, maar ook van Y; doordat 557 de betreffende woorden overslaat, is de beslissing niet mogelijk.

3° 54-53-557 wel, 61 niet oorspronkelijk.

Een dergelijke inleiding als aan groep  $1^{\circ}$  voorafgaat, meen ik te mogen weglaten.

Fout:

28 (FMS II 247.1) zeker is *liggja* in 54 hier het oorspronkelijke, *fara* is in 61 gekomen onder invloed van het onmiddellijk voorafgaande *fara*; *leggja* in Y is natuurlijk een secundaire fout van minder beteekenis. Dat Sveinbjörn dat niet gemerkt heeft, is wonderlijk. 70 (FMS III 23. 18) deze fout is dan toch wel door Sveinbjörn verbeterd, maar waarom heeft hij niet vermeld, dat ook 53 — door hem C genoemd — *fyrir* leest?

Gelijkwaardig, maar niet oorspronkelijk:

2 en 4 (FMS II 84. 12—13 en 17) zijn duidelijk, evenals 14 (FMS II 85. 14—15) um hann X tegenover um mál hans 61; 22 (FMS II 86. 14). 27 (FMS II 86. 20). 29 (FMS II 247. 9). 37 (FMS II 248. 9) ósæmiligum X tegenover ósæmdar 61; 40 en 41 (FMS II 248. 16 en 18). 49 (FMS II 250. 3) en 51 (FMS II 250. 21) de overlevering van 61 maakt den indruk, alsof 61 zich eerst verschreef van reið tot réð en daarna poogde zijn verschrijving goed te maken. 53 (FMS II 251. 3). 58 (FMS III 21. 8). 61 (FMS III 21. 26—27), voor welke plaats ik verwijs naar mijn beschrijving van 61 in het vorige hoofdstuk. 62 (FMS III 22. 4).

67 (FMS III 22. 30). 68 (FMS III 23. 9). 71 (FMS III 24. 2). 74 (FMS III 24. 25). 79 (FMS III 25. 22). 86 (FMS III 28. 25) en 90 (FMS III 29. 2) behoeven geen toelichting; op plaats 92 (FMS III 29. 5—6) is margir 54 onmisbaar; X heeft margir menn gehad; Y mart manna. Op geen van deze plaatsen heeft Sveinbjörn in zijn afdruk van 61 door een opmerking in een noot aangeduid, dat er naast de lezing van 61 in andere hss. — zijn B en C, onze 54 en 53 — lezingen stonden, die zeker even goed, zoo niet beter waren dan die van 61.

4° 61-53-557 wel, 54 niet oorspronkelijk.

Ook hier zijn twee mogelijkheden; ook hier worden de plaatsen, waar 54 op zich zelf genomen oorspronkelijk had kunnen zijn, niet door de andere, van X onafhankelijke, groep, gesteund.

Fout:

59 (FMS III 21. 10) reeds door Sveinbjörn geconstateerd, die evenwel niet in de noot vermeldde, dat ook 53 (C) mál overslaat; 557 heeft — zooals ik reeds zeide — Sveinbjörn niet gebruikt. 82 (FMS III 26. 20) en 91 (FMS III 29. 1) behoeven geen toelichting.

Gelijkwaardig, maar niet oorspronkelijk:

1 (FMS II 84. 6) 9, 10 en 11 (FMS II 84. 27. 28 en 29), 13 en 15 (FMS III 85. 11 en 17), 17 (FMS II 85. 25) mál ok tidenda sugn 61 en X, zooals uit Y's mál blijkt tegenover tidendi 54. 18 (FMS II 86. 10), 20 (FMS II 86. 13), 24 (FMS II 86. 15), 26 (FMS II 86. 18), waar hêr een toevoeging is van 54 en mins—blijkens 53's overlevering oorspronkelijk—door 54 is overgeslagen 31 (FMS II 247. 12) een verschrijving voor farm is natuurlijk mogelijk. 34 (FMS II 247. 24), 38 (FMS II 248. 10) vaskr X—roskr Y, jafnvaskr 54. 54 (FMS II 251. 3—4). 56 en 57 (FMS III 21. 1 en 5). 63 (FMS III 22. 10) Gris 54—hann X. 72 en 73 (FMS III 24. 19), voor welke plaats ik verwijs naar Fritzner i. v. gera en varr. 75 (FMS III 25. 1—2). 87 (FMS III 28. 25). 89 (FMS III 27. 2). Al deze plaatsen zijn duidelijk.

Hier breng ik ten slotte die plaatsen onder, waar Y tegenover 61 en 54 een plausibele overlevering heeft. Vóór het begin van dit gedeelte van mijn betoog was het onmogelijk uit te maken, aan welke zijde, aan die van 61—54, of aan die van 53—557 de oorspronkelijke lezing te vinden was. Maar nu, na de behandeling van de groepen à en b acht ik mij gerechtigd op al die twijfelachtige plaatsen de overlevering van 61—54 voor primair, die van 58—557 (Y) voor secundair te houden. Een beschouwing van

de lezingen van de van X onafhankelijke groep, die ik in paragraaf 15 zal behandelen, heeft mij in deze opvatting gesterkt.

1 leiðir X — leiðina Y (FMS II 84. 6). 5 H. var þar ókunnigt um bygðir X — honum var mjok ókunnigt um bygðarlagit Y (FMS II 84. 19). 6 í lokhvílu einni X — í lokhvílu Y (FMS II 84. 24). 14 damt um hann X — damt um hann at logum Y (FMS II 85. 14—15). 16 hinn útlendi X — ontbreckt Y (FMS II 85. 24—25). 17 mál ok tíðenda sogn X — mál Y (FMS II 85. 26—27). 19 sigldi X — sigldi sudr Y (FMS II 86. 11). 30 ontbreekt en í Skagafjorđ X — ok byrjađi vel en ontbreekt Y (FMS II 247. 11). 32 varnat sinn X — fénu of féit Y (FMS II 247. 14) 1). 38 er þú vaskr maðir X — er þú roskr maðir Y (FMS 11 248. 10). 43 smalamatr X — sautamatr Y (FMS II 249. 3). 45 hvat um var X — hvat um leika var Y (FMS II 249. 4). 46 til sín X saman Y (FMS II 249. 5). 50 En-ríða X — þegar-ríða Y (FMS II 250. 16—18). 52 ek-ríða X — eigi skulu renna lengra Y (FMS II 250. 29). 54 Grísi X — Grís Y (FMS II 251. 3). 69 fyrr X ontbreekt Y (FMS III 22. 20). 65 gefas X — gegna Y (FMS III 22. 25). 76 sem skjólast ok leiða út X — ok leiða út sem skjólast Y (FMS III 25, 10). S1 andatr X — dautr Y (FMS III 26, 20). 92 ok eru-komnir X — ok er-komit Y (FMS III 29. 5).

Al deze plaatsen behoeven geen verdere toelichting.

Ik mag de bespreking van groep I niet beeindigen, zonder nog met een enkel woord de aandacht gevestigd te hebben op het feit, dat 557 in het begin van G (FMS III 20. 13—20) de woorden Nú-Pórissonar overslaat. Die woorden stonden ongetwijfeld in 557's bron Y, maar de compilator van 557 vond het — terecht — niet noodig ze mee te nemen. Ze passen in de Óláfs saga, niet in de Hallfredar saga. Was de compilator overal zoo handig geweest, dan ware het ons moeilijker gevallen hem te betrappen.

Hiermee is § 1a nog niet beeindigd. Ik moet de plaatsen bespreken, waar niet alle vier, maar slechts drie of twee hss. een lezing overleveren. Het zal dan moeten blijken, of het in groep I gewonnen resultaat juist is of niet. Dus ga ik nu over tot de deelen A, B, C en E van de Hallfredar saga en tot dat deel van D (FMS II 79—84 en 86—88), dat ik in groep I onbesproken moest laten. Voor A, Ben C komen in aanmerking 61 geheel en 53—557 gedeeltelijk; voor E 61, 54 en 53 geheel en voor het niet in groep I behandelde

<sup>1)</sup> Men vergelijke Fritzner i. v. varāveita.

deel van D 61 en 53 geheel, 54 en 557 gedeeltelijk. Ak noem deze groep afwijkingen II.

### GROEP II

61

1 ok þat er þeir vóru feigir 2 litlu sidarr 3 inn til meginlands

4 inn à land 5 sveinar 6 at fara

7 fengu sér

8 þá mun ykkur kváma hér eigi ósannlig

9 7 vetr eda 8 10 menn þroskuligir

12 ætla ek ykkr helzt at sigla kaupferð

13 vilja hlita

14 ok-ok

15 bat hefi ek spurt

16 ciuskipa

17 vindr byrvænligr

18 i leyni

19 er honum syndiz

20 at sofa

21 beir gengn

22 gæta

23 á blásandi 24 eigi

25 gerdi

26 töku tal saman

27 fyrir hir at

28 lát þú þú fyrir sjá

29 hat råd skul ek hafa

30 er þessu vant; opt berr svá at

31 at betta sé

32 bu skalt hafa minn f. f.

33 engis-letta

34 dóttur sinni

35 Óttarr-fekk

36 ekki má vid margnum

37 vil ek bessu játa

38 þeim Ottari ok Hallfredi kóma þau ord

39 hann vil þeim um ekki vera bágráðr

40 byint-beraz

41 vorn-Hallfreili

557

enda var Jeim lengra lifs audit

ontbreektd meginland

a meginland

piltar ontbreckt fengu

eigi er ykkur kváma þá ósannlig

7 vetr miklir menn

heir

ætla ek helzt at bit skulut sigla kaupferd

hlyda mundu

ontbreekt mer er svå flutt

á 11. skipum byrr af landi

i einum leynivág er þeim líkadi

at sofa upp i loptit

outbrecktgeyma

blásandi undan landi

outbreckt syndi

hittuz

fyrir þér Griss s. h.

lát þú þá ráða

þat råd skal ek eigi hafa

ern þau þessu von; jafnan hefir þat til borit

sem hann hafi betta

bu hefir minn f. f. i móti

engis munu ord þín metin í þessu

dóttur sinni fyrir þér

Ottarr bjó sik skjótt ok hefir med sér alla

þá menn er hann fekk til engi margnum

vil ek þat "a" svá sé

þeim kónnu þan orð á mót

hann mundi þeim ekki mjok vera bágráðir ontbreckt

var Já Hallfredr leystr

| 61                                                  | 5 <b>3</b>                                           | 557                                                                         |
|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 42 vandkvæði                                        | [vandræ]da stund                                     | vandræða stundin                                                            |
| 43 til skips                                        | als 61                                               | útan                                                                        |
| 44 hofdingi mikill vitr maðr<br>góðgjarn ok vinsæll | hofðingi góðgjarn vitr ok<br>vinsæll                 | hofdingi mikill gódgjarn vitr<br>ok vinsæll                                 |
| 45 leggja til                                       | leggja ord til                                       | leggja ord sin til                                                          |
| 46 Ing. svarar þat skal ek                          | uls 61                                               | Ing. kvez hat vist mundu                                                    |
| vist gera                                           |                                                      | gera                                                                        |
| 47 því                                              | ontbreckt                                            | als 61                                                                      |
| 48 leitat                                           | vera leitat                                          | als 61                                                                      |
| 49 nú vil ek segir hann                             | nú vil ek biðja þik segir hann                       | nú vil ek                                                                   |
| 50 var staddr við þessa ræðu                        | var þar við staddr                                   | als 53                                                                      |
| 51 málum á hendr oss frænd-<br>um hér í sveit       | målum at hér í sveitum við<br>oss frændr             | málum at vid oss frændr<br>hér í sveit                                      |
| 52 ok rád                                           | outbreekt                                            | outbreckt                                                                   |
| 53 son hans                                         | outbreekt                                            | als 61                                                                      |
| 54 Noregi ·                                         | þar fyrir                                            | als 53                                                                      |
| 55 Hallfredr sótti brátt á                          | Hallfr. sótti brátt á hans                           | H. sótti brátt á hans fund                                                  |
| fund jarls ok kvaddi                                | fund gekk fyrir jarl hann                            | gekk fyrir jarl ok kvaddi                                                   |
| hann jarl tók því vel                               | tók honum vel                                        | hann jarl tók því vel                                                       |
| 56 at flytja                                        | at flytja kvædit                                     | als 61                                                                      |
| 57 skęrnliga                                        | ontbreekt                                            | ontbreekt                                                                   |
| 58 mikla                                            | onthreekt                                            | onthreekt                                                                   |
| 59 at Deim gæfi byr at sigla                        | at beim gæfi at sigla                                | at beim gæli eigi at sigla                                                  |
| 60 Jeim gaf                                         | sidan lágu þeir þar lengi ok<br>gaf þeim             | sidan lágu þeir þar ok gaf<br>þeim                                          |
| 61 urđu at sigla inn                                | förn ok sigldu inn                                   | als 53                                                                      |
| 62 onthreckt                                        | þeirar er heitir Flaðki                              | als 53                                                                      |
| 63 af hafi                                          | útan af hafi                                         | als 61                                                                      |
| 64 þá var-myrk                                      | als 61                                               | onthreekt                                                                   |
| 65 á eitt skip                                      | á eitt                                               | als 61                                                                      |
| 66 H. mælti-Akkerisfrakki                           | als 61                                               | H. spurdi þann mann at<br>nafni en hannnefndiz fyrir<br>honum Akkerisfrakki |
| 67 brast ok gekk i sundr                            | gekk í sundr                                         | als 53                                                                      |
| 68 fleygði                                          | steypti                                              | als 53                                                                      |
| 69 nidrdrættinum                                    | nidrferðinni                                         | als 53                                                                      |
| 70 Ólpumadrinn-svá                                  | als 61                                               | onthreekt                                                                   |
| 71 grunnfæri                                        | akkeri                                               | als 53                                                                      |
| 72 reru                                             | als 61                                               | eru                                                                         |
|                                                     | 57's invocging en omvang van<br>57's inleiding tot C | В                                                                           |
|                                                     |                                                      |                                                                             |
| ${f B}$                                             |                                                      |                                                                             |
| 75 einn dag                                         | einn dag úti                                         | als 58                                                                      |
| 76 er þér einsætt                                   | þér einsætt                                          | als 61                                                                      |
| 77 forneskju ok illum *** átrúnadi                  | als 61                                               | ellum fornum átrúnaði                                                       |
| 78 higgja                                           | als 61                                               | þiggja nema af ydr                                                          |
| 79 outbreekt                                        | ontbreekt                                            | heilog frædi                                                                |

| TE OVERTIME                                                                        | ARRING AVE DE L           | IALICIAEDAN SAGA                                   |
|------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|----------------------------------------------------|
| Ω                                                                                  |                           |                                                    |
|                                                                                    | •                         |                                                    |
| 61                                                                                 | 53                        | 557                                                |
| 80 um Oláf konung                                                                  | um hann                   | als 53                                             |
| 81 ef-kvæðinu                                                                      | ontbreekt                 | als 61                                             |
| 82 kvæðit                                                                          | mitt kvædi                | als 61                                             |
| 83 lokit                                                                           | endat                     | als 53                                             |
| 81 qđrum                                                                           | ontbreckt                 | als 61                                             |
| 85 nema þú heitir mér því                                                          | nema þú heitir mér f      | yvi áðir nema því at eins at þú heitir<br>mér áðir |
| 86 eða rekir mik frá þér                                                           | eða rekir frá þér         | outbreekt                                          |
| 87 þér-sóma                                                                        | Þér-hug                   | uls 53                                             |
| 88 fæ                                                                              | kann                      | als 53                                             |
| 89 enn er samt um viðrnefnit                                                       | enn er samt viðrnefn      |                                                    |
| 90 mun hér á þykkja                                                                | als 61                    | mun fylgja                                         |
| 91 ámela                                                                           | als 61                    | hallmæla                                           |
| 92 at lofa gudin                                                                   | at lofa                   | als 61                                             |
| 93 þá kvað H. enn                                                                  | þá kvað H.                | als 61                                             |
| 94 Enn mælti konungr                                                               | konungr mælti             | als 61                                             |
| 95 gert ok kveð þú nú vísu<br>til yfirbóta                                         | kvedit ok kved nú til u   | mbóta als 53                                       |
| 96 betra en eigi                                                                   | vel                       | als 53                                             |
| 97 i mikla deilu                                                                   | í deilu                   | als 53                                             |
| 98 bar hann heldr í hag<br>Óttari ræðuna                                           | bar hann heldr med (      | Ottari als 53                                      |
| 99 at honum mundi eigi<br>endaz at Jrata vid H.                                    | at honum mundi enda<br>H. | z við at honum mundi eigi endaz<br>við H.          |
| 100 illt                                                                           | outbreekt                 | als 61                                             |
| 101 Óttars                                                                         | als 61                    | ok báru eigi órægð soguna                          |
| 102 hvat manna                                                                     | hverr madr                | als 53                                             |
| 103 bledja                                                                         | als 61                    | blekkja                                            |
| 101 er eigi vist                                                                   | eigi vist um              | • uls 61                                           |
| 105 hlitir                                                                         | þyrmir                    | als 53                                             |
| <ul> <li>106 rægdu K, ok þeir fél-<br/>agar H, á alla vega<br/>sem mest</li> </ul> | rægdu þeir H. sem þeir n  | náttu <i>als</i> 53                                |
| 107 í járnum                                                                       | ontbreekt                 | unthrasht                                          |
| 108 launi þeir                                                                     | ombuni                    | <i>ontbreekt</i><br>qmbuni þeir                    |
| 109 þaðan skamt frá því er                                                         | þar skamt í frá er kom    |                                                    |
| 0. K. var úti staddr                                                               | stod                      | angi ata aa                                        |
| 110 ok verðið eigi heitrofi<br>við mik                                             | ontbreekt                 | onlbreckt                                          |
| 61                                                                                 |                           | 557                                                |
| 111 skemri                                                                         | skemm                     | 557                                                |
| 112 O.K. svarar svá skal vera<br>Þér beiðið ok                                     | o. k. o. K.               |                                                    |
| 113 ok skulu vit vera sáttir                                                       | ok skal                   | tu vera sáttr við mik                              |
| 114 nefna                                                                          | bú nefn                   |                                                    |
| 115 ef þér vilið herra                                                             | ontbree                   |                                                    |
| 116 meirr en hálflaunat                                                            | hálflaun                  |                                                    |
| 117 at ek gerda því ekki meir                                                      |                           | erda því meira at h.                               |
| 118 manulæru                                                                       | mannlei                   |                                                    |
| 119 kvad þá svá standa skyldu                                                      | s. at he                  | ir mundi þá svá standa láta fyrst                  |
| 120 i gódri sæmd                                                                   | at sin<br>i gödu g        | '                                                  |

| 31 0 137123                   |                                    |                                |
|-------------------------------|------------------------------------|--------------------------------|
| $\mathbf{D}$                  |                                    |                                |
| 61                            | 53                                 | 557                            |
| 121 mart mun                  | mart                               | als 61                         |
| 122 kvaddi hvárr annan ok     |                                    | spurði hvárr annan at nafni    |
| spurdi H. hverr þessi         |                                    | eptir þat er þeir hofðu        |
| madr væri hann svar-          | ,                                  | heilsaz spurði H. hverr sá     |
| ar ek heiti A. gauzkr         | ok kvaz A. heita gauzkr            | mađr væri hann kvaz A.         |
| m. á ek á G.                  | at kynni á ek á G.                 | heita ok vera gauzkr <i>at</i> |
|                               |                                    | ætt ok á ek á G.               |
| 123 ekki hreinn               | ekki mjok hreinn                   | als 61                         |
| 124 austr                     | als 61 ,                           | vestr                          |
| 125 ek em                     | ontbreekt                          | As 61                          |
| 126 vandfært                  | als 61                             | vanfarit                       |
| 127 sumir menn at ekki        | sumir at ekki sé vegrinn           | sumir menn at ekki sé          |
| fariz vel Jeim m.             | vel færr þeim m. er með            | vegrinn vel færr þeim m.       |
| vegrinn er med fé fara        | fé fara                            | er nąkkut bera                 |
| 128 engan háska               | ekki                               | als 53                         |
| 129 rúðaz                     | snúa aptr ok rádaz                 | als 53                         |
| 130 veit ek eigi              | veit ek                            | als 61                         |
| 131 kom                       | kómu                               | uls 53                         |
| 132 i hendi                   | ontbreekt                          | onthreekt .                    |
| 133 Jat mun bezt at vida      | hat mun at vida heim ötæp-         | hér þarf at viða heim          |
| heim ótæpiliga til            | iliga til hússins                  | ótæpiliga til hússins          |
| hússins                       | •                                  |                                |
| 134 kunnu at koma             | koma                               | als 53                         |
| 135 H. kvad þat vel mælt      | H. kvad Jat vera                   | H. kvad þat vist vera          |
| 136 heldr vil ek sækja vatnit | heldr vil <i>II</i> . sækja vatnit | heldr vil ek II. sækja vatnit  |
| 137 tendradiz eigi skjótt     | tendrađiz skjótt                   | als 53                         |
| 138 á háls sér                | aptr á bak sér ok háls             | aptr á bak sér                 |
| 139 lá-Hallfredi              | als 61                             | ontbreekt                      |
| 140 at kveykja eldinn         | at eldinum at kveykja              | als 53                         |
| 141 tveim megin á hrygg-      | tveim megin hryggjarins á          |                                |
| lundunum                      | hrygglundunum                      | als 53                         |
| 142 þá á guð                  | onthreekt                          | als 61                         |
| 143 undir klæðunum            | als 61                             | ontbreekt                      |
| 144 hvárt                     | ef<br>dauđan                       | als 61<br>als 53               |
| 145 drepinn                   | aauaan                             | แเร ออ                         |
| 61                            | 54                                 | 53                             |
| 146 i sina vardveizlu         | als 61<br>147 de omzetting         | i sitt vald                    |
| 148 ontbreckt                 | ontbreckt                          | sagdi hann                     |
| 149 saga                      | saga þín                           | uls 61                         |
| 150 þess er Bj. hefir átt     | Bjarnar                            | uls 61                         |
| 151 ú fjallit                 | á fjall til b. Q.                  | als 61                         |
| 152 sannindi                  | sannyrdi                           | als 61                         |
| 153 var þat þá samþykt af     | var þat ok samþykt ok dæmt         | var þat þá samþykt af ollu     |
| ollu bygdarfólki ok           | af ollu bygðarfólki                | bygdarfólki ok dæmt eptir      |
| dæmt eptir legum              | t                                  | logum Svia                     |
| peira                         |                                    |                                |
| perio                         | all(lath)                          | ~I., 54                        |

allmikill en far þú til *ontbreckt* 

154 allt mikill 155 nú far þú á fund

156 H. gerdi svá

H. gerdi svá fór á fund hans ok

als 54

als 61

| ${f E}$                                  |                                   |                             |
|------------------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------|
| 61                                       | 54                                | 53                          |
| 157 Kristni þinni                        | Kristni                           | als 61                      |
| 158 segir                                | sagdi henni                       | als 54                      |
| 159 fyrir því at ek skil at              | fyrir því at sá er siðrinn        | fyrir því at sá er siðrinn  |
| så er betri en hinn                      | betri en hinn                     | betri en hinn               |
| 160 Hallfredi                            | þeim Hallfreði                    | als 61                      |
| 161 ontbreckt                            | til                               | als 54                      |
| 162 Ingibjørg kona hans<br>sveinbarn     | Ingibjørg kona Hallfreðar<br>barn | als 61                      |
| 163 Hallfreðr                            | Hallfredr ungi                    | als 54                      |
| 164 enn                                  | als 61                            | nú                          |
| 165 bœta-yrkir                           | als 61                            | yrkja                       |
| 166 bætir                                | als 61                            | berta                       |
|                                          | 167 de omzetting                  |                             |
| 168 en hafir                             | als 61                            | ok haf                      |
| 169 ills                                 | ónyts                             | als $54$                    |
| 170 hann mælti gera eptir<br>vilja Ó. K. | als 61                            | konungr vildi á hann leggja |
| 171 ontbreckt                            | sem likligt var                   | als 61                      |

Deze plaatsen wil ik in twee groepen deelen; de 1° groep omvat de plaatsen, door *drie*; de 2° groep de plaatsen, door *twee* handschriften overgeleverd.

1° groep (42—110, 121—145; de hss. 61, 53 en 557; 146—171; de hss. 61, 54 en 53).

Er zijn hier drie mogelijkheden: a één handschrift heeft wel, twéé hss. hebben niet de oorspronkelijke lezing; b twéé hss. hebben wel, één handschrift heeft niet de oorspronkelijke lezing; c er is onzekerheid.

u.

137 (FMS II 82.13). Hallfredt, Audgist en Quundr komen bij de hut aan, waar ze willen overnachten; zij verdeelen de werkzaamheden en Hallfredt zal vuur maken, maar de houtjes vatten ziet spoedig vlam. Deze lezing — die van 61 — is natuurlijk de oorspronkelijke, ziet is hier onmisbaar; 53 en 557, die dit woord weglaten, zijn op deze plaats zeker niet oorspronkelijk. Immers, wanneer alle drie de hss. — dus óók hun gemeenschappelijke bron — meedeelen, dat Hallfredt bij het vuur neerhurkt om het te verlevendigen, kveykja, en die houding door de bron voorondersteld wordt, wanneer deze Quundr met het plan tot zijn verraderlijken aanval laat binnenkomen en wanneer deze bij Hallfredt de gedachte laat opkomen, dat Quundr toch wel heel lang werk heeft, heeft die bron X dan ook niet moeten vertellen, dat het lang duurde, voordat het vuur flink brandde?

61 (FMS II 16, 7—8). Hallfredtr en de zijnen komen op een zomer in Noorwegen. Heidendom en aristokratenregeering heeft

plaats gemaakt voor Christendom en monarchie. Zij bidden den goden gunstigen wind, die ze naar de open zee van Noorwegen weg zal voeren; maar peim gaf eigi i brott, ze moesten wel, tegen hun zin, dieper den fjord inzeilen en het gevaar loopen, met koning Óláfr in aanraking te komen. Juist op die noodzakelijkheid verder landwaarts in te zeilen: urdu at sigla inn legt 61 terecht den nadruk; Y's slappe overlevering fóru ok sigldu inn kan ik niet voor de oorspronkelijke houden; ik vat haar op als een verschrijving van denzelfden aard, als enkele andere overleveringen van Y in groep I.

59 (FMS II 16.2). Hallfredr c.s. willen at peim gæfi byr at sigla van Noorwegen weg. Aldus 61. Ik houd het er voor, dat byr in Y onduidelijk geschreven is geweest: 53 laat het woord weg, 557 verandert het in eigi, wat hier geen zin geeft.

Ik vond hier verscheidene plaatsen onder de nummers 42—110, 121—145, waar ik 61's lezing voor de oorspronkelijke meende te mogen houden en 53—557's lezing voor de niet-oorspronkelijke. Onder de nummers 146—171 vond ik geen enkele plaats, waar ik 61's lezing voor de primaire, 54—53's lezing voor de secundaire mocht houden. Had ik een plaats van dien aard gevonden, dan waren er twéé mogelijkheden geweest: ôf de afwijkingen stamden uit een gemeenschappelijke bron ôf de afwijkingen waren door elk der beide hss. voor zich begaan. Zulke plaatsen heb ik in groep I wêl, in groep II niet aangetroffen. Een grond voor één dezer twee mogelijkheden ontbrak hier ten eenenmale.

Ъ.

Mijn resultaten, in groep I gewonnen, vind ik bevestigd; ik blijf van oordeel, dat 53 en 557 een afzonderlijke groep vormen tegenover 61 en 54. Onder de nummers 42—110, 121—145 (61, 53 en 557) en onder de nummers 146—171 (61, 54 en 53) bespreek ik eerst de manifeste fouten van één handschrift tegenover de klaarblijkelijk juiste — en dus oorspronkelijke — lezingen der beide andere. Onder de nummers 42—110, 121—145 zal ik daarna de overige lezingen van 61—53 en van 61—557 voor X inoogsten; onder de nummers 146—171 zal ik evenzoo handelen met de resteerende lezingen van 61—54, van 61—53 en van 54—53. Op zich zelf genomen, hadden die lezingen zeer wel de oorspronkelijke kunnen zijn; op grond van de bestaande verhoudingen zijn nu de overleveringen van de twee andere hss. in deze gevallen de primaire.

Fouten onder de nummers 42—110, 121—145: de hss. 61, 53 en 557.

43 (FMS II 12. 29), een verschrijving van 557, evenals 49 (FMS II 14. 6) waar segir hann door 557 is overgeslagen. 55 (FMS II 15. 5-7), waar 53 ok kvaddi hann heeft overgeslagen; door deze vergissing moest bvi, dat in X en Y op het kvedja sloeg, worden veranderd in honum. 65 (FMS II 16. 18) is duidelijk: een vergissing van 557. 70 (FMS II 17. 9-10) evenzoo, met 72 (FMS II 17. 16). 76 en S6 (FMS II 39. 20 en 51. 9-10) zijn weer twee verschrijvingen van 53; de laatste, het overslaan van het object mik bij reka is 53 niet zwaar aan te rekenen: het onmiddellijk voorafgaande segir heeft immers hetzelfde object. 92 (FMS II 53. 4) en 99 (FMS II 54. 15-16), waar óók 53 het falende hs. is; op de laatste plaats heeft de schrijver eigi overzien, wat begrijpelijk is, daar het volgende woord eveneens met een e begint. Daarentegen is 103 (FMS II 55. 1) zeker een fout van 557; bledja moge ongewoon zijn, blekkja heeft hier in dit verband geen zin. Maar 104 is een verschrijving van 53 (FMS II 55. 1-2): er kan niet gemist worden. Evenzoo 108 (FMS II 55. 15), waar heir is overgeslagen en 121 (FMS II 79. 25) waar dit met mun geschied is. 122 (FMS II 80. 19-21). 557 is hier een beetje aan het knoeien geweest: eptir hat er heir hofdu heilsaz is een poging om den zin van de woorden kraddi keúrr annan in zijn bron, toch nog weer te geven. 124 is een fout van 557 (FMS II S1. 6), 127 (FMS II 81. 13-14) eveneens: er nokkut bera is dwaasheid. Op 130 (FMS II 81, 21) hebben natuurlijk 61 en 557 de oorspronkelijke lezing, terwijl 131 (FMS II 82. 1) de cenige plaats is, waar ik 53 en 557 de primaire lezing moest toewijzen tegenover 61: dat het aantal plaatsen van dien aard gering zou zijn, was wel te verwachten. Kömu is natuurlijk het juiste hier; 61's verschrijving kom is, na fór, verklaarbaar. Maar Sveinbjörn moet toch hier weer eens op zijn onnauwkeurigheid gewezen worden, niet alleen in zijn afdruk van 61, maar ook in het aanhalen van varianten. 133 (FMS II 82. 6), waar best door 53 is overgeslagen, en 135 (FMS II 82. 8-9), waar dit handschrift hetzelfde deed met vist, zijn duidelijk. Op 136 (FMS II 82. 9-10) vergist zich 53 wéér; ck ontbreekt, waardoor de zin zijn beteekenis verliest; op 142 (FMS II 82, 27) evenzoo, deze plants behoeft geen nadere toelichting.

Fouten onder de nummers 146—171: de liss. 61, 54 en 53. 156 (FMS II 88. 19), waar de woorden Hallfredr gerdi svá moeilijk gemist kunnen worden. Op 160 en 162 betwijfel ik evenzeer de oorspronkelijkheid van 54 (FMS II 212. 25 en 213. 2): de koning zal toch wel alléén Hallfredr vriendelijk ontvangen hebben en moet niet sveinbarn primair zijn, in verband met het in alle drie

de hss. overgeleverde, onmiddellijk volgende *peim sveini*? Op 163 daarentegen geloof ik, dat 61 tegenover 54 en 53 zeker niet het oorspronkelijke bewaard heeft: *ungi* is hier onmisbaar.

Gelijkwaardige, maar niet-oorspronkelijke plaatsen onder de nummers 42-110, 121-145: de hss. 61, 53 en 557.

46 (FMS II 13. 28), waar hier 61 en 53 samengaan, is 557 niet oorspronkelijk, evenmin 47 en 48 (FMS II 14. 4 en 5) en 49 (FMS II 14. 6), waar 53 niet oorspronkelijk is. Op 53 (FMS II 15. 2), 56 (FMS II 15. 10) en 63 (FMS II 16. 11) hebben eveneens 61 en 557 de primaire lezing; op 64 (FMS II 16. 12-13) en 66 (FMS II 16, 24-26) 61 en 53. Zoo is op 77, 78 en 79 (FMS II 39. 18-19, 25 en 40. 7) de overlevering in 61 en 53 die van X; omgekeerd op 81, 82 en 84 (FMS II 50. 26-27, 28 en 51. 7) die van 61 en 557 de overlevering van X. Op 85 (FMS II 51. 8) is de lezing van 557 secundair — over úðr laat ik mij hier niet uit - op 86 eveneens (FMS II 51. 9-10) waar het tweede gedeelte van den bijzin van eđa-þér door 557 is overgeslagen. Op 90 en 91 (FMS II 51. 23 en 52. 11) zijn 61 en 53, op 93 en 94 (FMS II 53. 5 en 10) zijn 61 en 557 primair. Op 100 en 101 (FMS II 54, 20 en 27) geven we eerst 61 en 557, daarna 61 en 53 den voorkeur. Op 104 (FMS II 55. 2) is um een toevoeging van 53, op 123 mjok (FMS II 81. 2); 53 heeft op 125 ek em overgeslagen (FMS II 81. 9), terwijl op 126 557 randfært in van(d) farit veranderd heeft, wat op hetzelfde neerkomt (FMS II 81.12). Op 133 stond pat mun best in X (FMS II 82. 6), niet 557's hér parf, terwijl op 139 de woorden lá-Hallfredi oorspronkelijk zijn (FMS II 82. 17-18), hoewel ze in 557 mankeeren en 557's text door dit gebrek niet bedorven is. Op 143 en 144 (FMS II 83. 9 en 10) stonden undir klædunum en hvárt in X.

Gelijkwaardige, maar niet-oorspronkelijke plaatsen onder de nummers 146-171: de liss. 61, 54 en 53.

Op 146 is de lezing van 61 en 54 de oorspronkelijke (FMS II 86. 21—22). 147 (FMS II 86. 22—26). 54 en 53 hebben den zin sýndi hann henni þá gripina (25—26) staan achter er ek kom til hans; zóó was de toestand óók in X; 61 heeft de woorden verplaatst. 148 (FMS II 86. 23), waar na lítit 53 invoegt sagāti hann, wat zeker niet oorspronkelijk is; Y had hier een fout, het had segir Hallfreār (FMS II 86. 13—14) overgeslagen en nu trachten beide van Y stammende hss. 53 en 557, elk voor zich, in het gemis van dit inquit te voorzien: 557 door mælti in te schuiven (zie boven), 53 door de op 148 geciteerde woorden in zijn text te wringen op een daartoe minder geschikte plaats. Op 149, 150, 151 en 152

(FMS II 87. 16, 23 en 27) zijn 61 en 53 primair, op 153 (FMS II 88. 1—3) evenzoo. Op 154 zijn 54 en 53 oorspronkelijk, op 155 en 157 61 en 53 (FMS II 88. 4—5, 17—18 en 212. 6—7), daarentegen op 158 weer 54 en 53 (FMS II 212. 10), evenals op 159 (FMS II 212. 17—18). Ook op 161 en 169 hebben 54 en 53 het oorspronkelijke bewaard (FMS II 212. 28 en 213. 9); Sveinbjörn verzuimt hier weer varianten aan te teekenen. Op 164—168 vertegenwoordigen 61 en 54 de lezing van X (FMS II 213. 6—9); wat 167 betreft, het bijzinnetje er-pinni voegt 53 achter pina (9). In dit stuk is de text van 53 wel is waar onberispelijk, maar hij kan op grond van de bestaande verhoudingen niet primair zijn. 170 (FMS II 213. 11—12) en 171 (FMS II 213. 16), waar resp. 53 en 54 secundair zijn, al zijn hun overleveringen op deze beide plaatsen niet zonder zin.

Ik moet deze groep b beeindigen met de opmerking, dat de nietoorspronkelijkheid van alle gelijkwaardige plaatsen onder de nummers 42—110, 121—145; 146—171 wordt bevestigd door de correspondeerende overleveringen in de van X onafhankelijke groep.

c.

Er schieten nog verscheidene plaatsen over, waar het, door het ontbreken van de overlevering van 54, niet mogelijk is vast te stellen, of eenerzijds 61, dan wel anderzijds 53 en 557, dus Y, de oorspronkelijke lezing bewaard hebben.

42 vandkræði en vandræða stund(in) kunnen beide oorspronkelijk zijn (FMS II 12, 28) evenzoo de lezingen op 44 (FMS II 13, 3-4). welks bewoordingen ik hier niet opnieuw zal aanhalen; de plaats spreekt voor zich zelf; mikill is zeker door 53 overgeslagen. 45 (FMS II 13. 22) leggja til en leggja ord (sin) til; tusschen deze twee voortreffelijke overleveringen is de keuze moeilijk. 50 en 51 (FMS II 14. 14 en 17); wat de tweede plaats betreft, ik kan daar tusschen de overlevering van 61 en die van 53-557 niet kiezen, zij lijken mij beide verstaanbaar; slechts deze opmerking wilde ik maken, dat de volgorde der woorden en het singulare sreit in 557 oorspronkelijk is. 52 (FMS II 14, 20-21), 54 (FMS II 15, 4), 57 (FMS II 15, 13), 58 (FMS II 15, 15) en 60 (FMS II 16, 7) geven geen aanleiding tot uitweidingen; op de laatste plaats zal lengi wel in Y gestaan hebben en door 557 zijn weggelaten; het komt me voor, dat Y hier X's voorstelling bewaard heeft, maar bewijzen kan ik het niet, evenmin als ik op interne gronden bewijzen kan, dat het bijzinnetje er heilir Fladki in Y oorspronkelijk is (plaats 62; FMS II 16. 8). Bij 67, 68, 69 en 71 (FMS II 16. 27, 17. 1, 2-3 en 16) heb ik niets op te merken. 75 (FMS II

39. 12) is moeilijk te beoordeelen. Wat 80 aangaat (FMS II 50. 23) um hann in Y is stilistisch zeker beter dan um Ólúf konung in 61, maar welke lezing de oorspronkelijke is, staat niet vast. 83 lokit 61 endat Y (FMS II 51. 3). Een beslissing is niet mogelijk, evenmin als op 85 (FMS II 51. 8) waar de vraag: stond ádr in X, open blijft. Op plaats 87 (FMS II 51, 11—12) spreckt de koning tot Hallfredr enkele woorden, die zijn oordeel bevatten over Hallfredr's karakter. De woorden verschillen in 61 en Y, het oordeel is in beide hss. hetzelfde. 88 zoowel fæ 61 als kann Y kunnen oorspronkelijk zijn (FMS II 51, 15). Over plaats 89 hoop ik in paragraaph 1b te spreken. 95 en 96 (FMS II 53. 11-12 en 21) zijn duidelijk, zooals 97, 98 en 99 (FMS II 54, 13, 14 en 15-16); op de laatste plaats kan at præta zeer wel gemist worden. 102 (FMS II 54. 28) behoeft geen nadere toelichting, 105, 106 en 107 (FMS II 55. 2, 3-4 en 6) zijn duidelijk, evenals 109 (FMS II 55. 20-21). Bij 110 (FMS II 55. 25) heb ik lang geaarzeld; ik ben nog altijd van meening, dat 61 hier beter is dan Y, dat de waarschijnlijkheid, dat de woorden in quaestie in X gestaan hebben, groot is, maar het is niet mogelijk aan te toonen, dat de text van Y zonder die woorden geen zin geeft. 122 hann svarar ek heiti A. gauzkr m. 61; hann (svarar ok) kvaz A. heita (ok vera) gauzkr at ætt (of kynni) Y (FMS II 80. 20-21); of er in Y ætt of kynni gestaan heeft, is niet uit te maken. 557 heeft wat weggelaten en er wat bijgevoegd. 127 (FMS II 81. 13-15) is duidelijk; menn in 61-557 is natuurlijk oorspronkelijk. 128 en 129 (FMS II 81. 15 en 18-19) behoeven geen toelichting, evenmin 132 (FMS II 82. 4-5). 134 en 135 (FMS II 82. 7-8 en 9) op de laatste plaats is de keuze tusschen hat vel mælt en hat vist vera moeilijk. 138 (FMS II 82. 15-16) de lezing van 53 á bak sér ok háls kan oorspronkelijk zijn en 61-557 kunnen, elk voor zich, tegenover deze lezing een verschillende houding aangenomen hebben, terwijl aptr een toevoeging van Y kan zijn. Maar aptr á bak kan ook door Y zijn toegevoegd, waarop 557 afzonderlijk ok háls weglaat, er is hier geen zekerheid. 140 (FMS II 82. 18-19) behoeft geen toelichting, evenmin als 141 (FMS II 82, 23-24) en 145 (FMS II 83, 17). 2° groep (1-41, 111-120: de liss. 61 en 557).

Er zijn hier twee mogelijkheden a één handschrift heeft wel de oorspronkelijke lezing, het andere niet; b or is onzekerheid. Tertium non datur.

α.

557 heeft de oorspronkelijke lezing wel, 61 niet. Het aantal plaatsen is gering.

- 24 (FMS II 6. 15). Gunnhildr hoort van de wraak, die de fóstbræðir Óttarr en Ávaldi op hun vadermoorders, háár aanhangers, hebben uitgeoefend. Zij spreekt dan deze woorden: ik had hen, die onze vrienden hebben vermoord, in het oog moeten houden. Zij bedoelt: ik had van het oogenblik, waarop ik na den slag bij Fitjar de alleenheerschappij herkreeg, die jongelieden, die, als aanhangers van de aristokratie en van den door dezen op den troon gezetten koning Hákon, dadelijk na den slag door hun oom Galti waren weggezonden naar de Britsche eilanden, niet moeten laten ontsnappen; dan hadden ze hun daad niet kunnen bedrijven. Een logische voortzetting van dien gedachtengang vormen hare slotwoorden: ik weet, wie het gedaan hebben; toch moet het nu maar bij dit blijven. Wat ons verbaast, is niet alleen, dat Sveinbjörn hier in den laatsten zin het dwaze eigi achter ek veit heeft behouden uit 61 — in 557 ontbreekt het —, maar ook, dat hij niet in een noot heeft aangeteekend, dat 62 en 1005 het woord overslaan. Ik zou dien voortreffelijken kenner van de oud-IJslandsche litteratuur wel hebben willen vragen: is Gunnhildr niet in de familie- en koningssaga de dæmonisch-alwetende?
- 33 (FMS II 9. 8—9). Na de verloving van Kolfinna verloopt het twistgesprek tusschen haar verloofde Griss en haar aanbidder Hallfredt zóó, dat deze laatste Griss zijn vriendschap opzegt, wanneer Griss bij zijn plan blijft met Kolfinna te trouwen. Már, een van de hoofdpersonen in deze comedie, zegt dan tot Hallfredt: ik schat je woorden in dezen op niets; want ze zullen in dezen voor niets gerekend worden: de beslissing komt aan Ávaldi toe, den vader. Aldus 61. Niet alleen bij mij komt de gedachte op: wat uit zich Már omslachtig in 61! Heeft de man in het vuur van den twist zich dan niet wat meer bondig en snijdend kunnen uitdrukken. Ik ben er van overtuigd, dat 61 zich hier verschreven heeft en dat 557 de treffende oorspronkelijke lezing bewaard heeft, die niets anders bevatte dan de korte woorden van Már: met jouw gepraat zal in dezen geen rekening worden gehouden.
- 61 heeft de oorspronkelijke lezing wel, 557 niet. Het aantal plaatsen is niet gering.
- 11 (FMS II 4. 14). De overlevering in 61 luidt: ef peir vita, at pit eruit á lífi; 557 heeft zich verschreven en onder invloed van peir pit tot peir gemaakt.
- 14 (FMS II 4. 19-21). De schrijver is hier van het eerste ok op het tweede ok overgesprongen.
- 21 (FMS II 5. 29). Peir gengu slaat 557 over; blijkbaar is de schrijver van p (peir) op p (pei) overgesprongen.

28 en 29 (FMS II 8. 23-24). Terwijl de vader van Kolfinna, Avaldi, met Már, den bemiddelaar en Griss, den bruigom, over de verloving spreekt, heeft Hallfredr met de bruid een vertrouwelijk gesprek. Hallfredr uit zijn misnoegdheid: ik behoef niet te vragen, wie er op bezoek is: Már natuurlijk, om jou voor Griss ten huwelijk te vragen; ik geloof niet, dat het met dat huwelijk goed zal verloopen, zooals de verhoudingen nu zijn. Kolfinna, die de geheele vertelling door een passieve houding aanneemt, zegt daarop: laat toch hen, die te beslissen hebben in deze zaak, voor het verdere verloop bezorgd zijn (lát þú þá fyrir sjá, er ráða eigu), waarop Hallfredr uitroept: Beslissing! maar het komt mij toe te beslissen, ook al voel je zelf nu dadelijk reeds meer voor een huwelijk met Griss dan voor een met mij (pat rát skal ek hafa). — Wat de eerste plaats 28 betreft, ze biedt geen moeilijkheden; fyrir sjá in 61 is oorspronkelijk en ráda in 557 is een verschrijving onder invloed van het onmiddellijk volgende ráđa. Maar over de tweede plaats 29 moet ik uitvoeriger spreken. Wat er in Hallfredt op dit gewichtige oogenblik omgaat, is dit: ik wil Kolfinna bezitten en mijn wil moet doorgezet worden, zoo ver als mogelijk is. Wil Avaldi met Már Kolfinna aan Griss uithuwelijken en wil deze zijn verloving in een bruiloft omzetten, dan zal ik dat beletten of mij op Griss wreken. Wat in Kolfinna omgaat, is dit: jij hebt niets te willen, ik leg mij bij de beslissing, den wil van mijn vader neer en dat behoor jij óók te doen. Hallfreðr meent dan: Neen, ik leg me niet neer bij je vaders beslissing, zelfs al zou jij, wat ik uit je houding mag opmaken, liever met Griss dan met mij trouwen. - De houding van Hallfredr hier is in overeenstemming met zijn houding in het verdere verloop van het conflict en met zijn karakter, zooals dat in de saga geteekend wordt; van de houding van Kolfinna geldt hetzelfde. Wanneer nl. Hallfredr door Már en Gríss gebonden wordt en Óttarr erbij komt, een sætt ontstaat met sjálfdæmi voor Ottarr, weigert Hallfredr zich te schikken, als het blijkt, dat de inhoud van Ottarr's gerāt is: huwelijk van Griss met Kolfinna en verbanning van Hallfredr. Hij weigert op dezen grond: ik heb te beslissen, en niet haar vader, noch de mijne (FMS II 11. 19-20; 12. 10—11), waarop Ottarr hem terceht toeduwt: neen, bij mijn wil zal je je nu moeten neerleggen. — Ik achtte deze uitweiding noodig, wilde het voor een ieder duidelijk zijn, dat 61's pat rad skal ek hafa de oorspronkelijke lezing moet vertegenwoordigen, en niet 557's hat ráð skal ek eigi hafa. Wij verwachten hier een ráð in de beteekenis: beslissing 1); 61 helpt ons, 557 niet. Ik kan zijn

<sup>1)</sup> Men vergelijke Fritzner i. v. (III. 5: ufyvrelse).

lezing niet anders verklaren dan als een misvatting van het woord rád.

36 (FMS II 10, 15—16). Hier heeft 557 zich verschreven en is van m op m overgesprongen. Of ekki of engi oorspronkelijk is, is nu niet uit te maken.

37 (FMS II 11. 3-4) is duidelijk.

111 (FMS II 55. 26) een verschrijving, welke geen nadere toelichting behoeft.

116 (FMS II 62. 17). 557's lezing is niet dwaas en zou wel de oorspronkelijke kunnen vertegenwoordigen, als er niet een zwaar wegend argument was van stilistischen aard voor de oorspronkelijkheid van 61. 61—557 (X) lezen: enn eigi betr en hálfgert (FMS II 62. 10—11). Mogen we nu ook niet, als een terugslag hierop, in X verwachten; enn eigi meirr en hálflaunat (61). Een dergelijk antwoord past bij Hallfredr.

117 (FMS II 62. 19—20) is duidelijk. b.

Op alle overige plaatsen is onzekerheid; overal kan zoowel de lezing van 61 als die van 557 de oorspronkelijke vertegenwoordigen.

Toen ik mij zette tot het bewerken van dit geschrift, achtte ik het voldoende alleen die plaatsen toe te lichten, die voor de beoordeeling van de groepeering der hss. van gewicht waren; de overige plaatsen op dezelfde uitvoerige wijze te bespreken zou mijn werk te omvangrijk maken en zou voor de overzichtelijkheid van het geheel nadeelig zijn Ik heb deze wijze van doen tot nu toe volgehouden en zal haar blijven volhouden. De talrijke plaatsen in deze rubriek zal ik slechts noemen; ook hier mag ik, zooals elders, de beoordeeling van de verschillende nummers gerustelijk aan den zaakkundigen lezer overlaten.

1 (FMS II 3. 8). 2 (FMS II 3. 9—10). 3 (FMS II 3. 11). 4 (FMS II 3. 13). 5 (FMS II 3. 13). 6 (FMS II 3. 16). 7 (FMS II 3. 17). 8 (FMS II 3. 29—4. 1). 9 (FMS II 4. 2). 10 (FMS II 4. 3). 12 (FMS II 4. 16—17). 13 (FMS II 4. 18) en 15 (FMS II 4. 27) voor welke plaats ik naar Fritzner i. v. fytja verwijs. 16 (FMS II 5. 9). 17 (FMS II 5. 15). 18 (FMS II 5. 17). 19 (FMS II 5. 21—22). 20 (FMS II 5. 24). 22 (FMS II 6. 7). 23 (FMS II 6. 9). 25 (FMS II 7. 21). 26 (FMS II 8. 2). 27 (FMS II 8. 3). 30 (FMS II 9. 1—2). 31 (FMS II 9. 4). 32 (FMS II 9. 5—6). 34 (FMS II 9. 10). 35 (FMS II 10. 2—4). 38 (FMS II 11. 28). 39 (FMS II 11. 29). 40 (FMS II 12. 3—4). 41 (FMS II 12. 14). 112 (FMS II 56. 1—2). 113 (FMS II 56. 12—13). 114 (FMS II 56. 19). 115 (FMS II 56. 21). 118 (FMS II 62. 21). 119 (FMS II 62. 21—22) 120 (FMS II 62. 23). Al deze plaatsen zijn duidelijk.

Ik mag niet tot een ander onderwerp overgaan, voordat ik nog enkele woorden aan 73 en 74 gewijd heb.

De schrijver van 557 heeft de brokken A tot en met G van de Hallfredar saga uit de Óláfs saga bijeengegaard; dat staat vast. Het blijkt niet alleen uit die plants, waar de schrijver verstrooid is geweest en zich laat betrappen, maar ook uit enkele plaatsen, waar hij goed opgelet heeft; bijv. waar hij zelf een overgang van A op B vervaardigde. Ik citeerde dezen overgang in zijn geheele omvang in het vorige hoofdstuk en zal 't daarbij laten. Ter wille van mijn betoog zal ik nu den overgang hier in het Nederlandsch meedeelen. "Er waren toen in dien zomer vele IJslandsche schepen naar Noorwegen gekomen met IJslanders, als Kjartan, Bolli en Brandr. Zij bleven allen in Nidaróss, want het was hun in den herfst ommogelijk naar andere landen te vertrekken ')''. De bron van dezen overgang is geen andere dan de tusschenliggende hoofdstukken, tusschen brok A en B van de Hallfredar saga, dus wat staat in FMS II van blz. 19—39. De compilator van de groote Olafs saga Tryggvasonar schreef hier de Laxdæla saga mgenoeg letterlijk af 2). Uit deze hoofdstukken der Laxdæla saga heeft de compilator van 557 hier en daar een zin opgediept; bijv. há vóru margir íslendskir menn í Noregi (FMS II 26. 11); lágu þar þá III kaupskip (FMS II 26. 13); er íslendskir menn áttu; Hallfreðr Óttarsson, Brandr Vermundarson, synir Breidárskegyja, (Kjartan Ólafsson ok Bolli *Porleiksson*). Hier worden de namen van Kjartan en Bolli weggelaten om dezelfde redenen, waarom in den overgang in 557 Hallfredt's naam wordt overgeslagen. Voor de bron van de overige bewoordingen van 557's overgang kan en mag ik mij hier niet uitlaten. Aan den eenen kant hangt de beantwoording van die bronnenvraag samen met de quaestie van de onderlinge verhouding der verschillende Óláfs saga's Tryggvasonar — een zaak, die ik elders hoop te kunnen bespreken -, aan den anderen kant raakt ze niet het probleem der overlevering van de Hallfredar saga: ons doel.

Ten slotte nog dit: B eindigt in 557 met pater noster (FMS II 40. 8). Dat de schrijver het overbodig vond nog te vertellen, dat de bijfiguren Brandr e. a. óók Christenen werden, is begrijpelijk.

Een kleine verandering in C's begin, welke ik in het vorige hoofdstuk opnam in de beschrijving, waarmaar ik verwijs, geeft geen aanleiding tot uitweidingen. De bron van de verandering is 's compilators rede.

<sup>1)</sup> Bij vergissing worden de zoons van Breidarskeggi niet meegeteld.

<sup>2)</sup> In de volgende § kom ik hierop terug.

Hierna beeindig ik groep II en vat mijn resultaten aldus samen:

# AANHANGSEL

Ik mag niet tot paragraaph 1b overgaan zonder nog met een enkel woord over de fragmenten gesproken te hebben:  $MF^{1-2}$  en PF.

Wat PF betreft, blad 3—26 bevat een groot deel van de Óláfs saga, dat voor ons onderzoek van belang is, omdat in dat sagafragment de brokken A—D van de Hallfredar saga zijn overgeleverd. Tusschen blad 18 en 19 is een lacune, waardoor zóóveel, als staat van FMS II 47 tot 51 verloren is gegaan. Het begin van C missen we nu; het eindigt, zooals ik in het vorige hoofdstuk meedeelde, midden in D, dáár, waar 54 weer begint (FMS II 83. 27).

Wat MF<sup>1-2</sup> aangaat, in deze twee membranen fragmenten zijn twee brokjes van de Óláfs saga bewaard, die ons onderzoek raken: een stuk van D van het begin tot aan FMS II 83. 25 is o. a. in MF<sup>1</sup> overgeleverd. MF<sup>2</sup> bevat o. a. de laatste regels van E (FMS II 213).

Ik deel de afwijkingen van deze fragmenten in *twéé* groepen mee. In groep III plaats ik de afwijkingen van PF in de brokken A en B der Hallfredar saga; in groep IV plaats ik de afwijkingen van PF in de brokken C en D der Hallfredar saga, benevens de afwijkingen van MF<sup>2</sup>; de enkele afwijkingen van MF<sup>2</sup> laat ik voorloopig buiten beschouwing.

## GROEP III

## A

61

1 er Ylfi hét 2 Porkell silfri

3 ok gerduz þeir brátt fóstbræðr

4 ok kom til bæjar Porvalds á óvart svá at allir menn vóru fyrir í svefni

5 hvat er til saka þvíat ek veit eigi at vér hafim þér mein gert

6 ok beiddi monnum útgongu

7 ef ykkr verdr nekkurrar framkvæmdar audit

8 Komuz þeir þar í brott

PF

er Ylfi Porlákr silfri ok gerðuz fóstbræðr ok kom til bæjar o

ok kom til bæjar ollum monnum á óvart ok allt fölk var í svefni

hvat er til saka

ok beiddi sér ok monnum útgongu ef færi gefz á

Kómuz þeir þar út ok svá til skógar

|       |                                                     | DE OVERLEVERING VAN DE H                                                                                                                                                                                                                                                                     | IALLFREDAR SAGA                                                                                                                                                                                                                                                | 41      |
|-------|-----------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| . AG. | ætla ek helzt at þit skuluð sigla kaupferð          | vilja hlyđa tveimskipa þar var kominn å vindr af landi byrvænligr er honum likađi «1s 557 a1s 557 margir menn a1s 557 misfis munu orđ Jin metin um ļetta enginn må við margnum ok er hvárrtveggi reiðr krappr karl ertu                                                                      | PF  als 53  als 53  als 53  als 53  als 53  rels 53  als 53  als 557  als 557  als 557  als 58  als 58  als 58  als 58  als 58  als 58                                                                                                                         |         |
| . 557 | ætla ek helzt at þit skuluð sigla kaupferð<br>vestr | hlýđa mundu à 11. skipum par var kominn ú byrr af landi er þeim líkaði at sofa upp í loptit ek veit ats 61 lát þú þá ráða þat ráð skal ek eigi hafa eru þan þessu von engis munu orð þin metin í þessu engi margnum ontbreekt                                                                | vandræða stund góðgjarn, vitr ok vinsæll leggja orð til Nú vil ek biðja þik segir hann var þar við staddr málum at hér í sveitum við oss malum at við oss frændr sveit rændr við bæn þar fyrir hans fund gekk fyrir jard hann å hans fund gekk fyrir jard hann |         |
| 61    | 9 ætla ek ykkr helzt at sigla kaupferð              | 10 vilja hlíta 11 einskipa 12 þú var kominn ú vindr byrvænligr 13 er honum sýndiz 14 at sofa 15 ek veit eigi 16 menn nækkurir 17 lát þú þú fyrir sjú 18 þat ráð skal ek hafa 19 er lessu vant 20 engis virði ek orð þín hér um þvíat þan nunn engis metin um þetta 22 onubræckt 23 onubræckt | gódgjarn ok vinsæll segir hann vid Jessa ræða endr oss frændum hér i sveit k ráð                                                                                                                                                                               | įvi vel |

| 4:0 | 1)11 0 (11                                                                                                                     |                                                                                                                     |                                       |                              |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|------------------------------|
| PF  | ontbreekt ontbreekt als 59 fil einhverra heidinna landa als 53 als 53                                                          | als 53 als 53 als 53 als 53 als 53                                                                                  | als 53                                | сотрыпа                      |
| 557 | ontbrecht  als 61  ontbrecht at þeim gæfi eigi at sigla alv 61  ngi ok gaf als 53 (zonder lengi)                               | an $as 50$<br>as 53<br>as 53<br>as 53<br>as 53<br>as 53<br>as 53                                                    | als 53                                | als 61                       |
| 2   | ontbrecht als 61 outbrecht at peim gad at sigla als 61 sidan lägu þeir þar lengi ok gaf þeim                                   | fórn ok siglðu inn<br>er heitir Fladki<br>gekk í sindr<br>steypti<br>niðrferðinni<br>akkeri                         | , , , , , , , , , , , , , , , , , , , | als 61                       |
| 5   | ipa<br>yr at sigla<br>dinna landa                                                                                              | inn<br>. i sandr                                                                                                    | <b>A</b>                              |                              |
|     | 93 skornliga<br>34 ok var þat drápa<br>35 mikla<br>36 at þeim gælt þyr at sigla<br>37 nokkur til heidinna landa<br>38 þeim gaf | 39 urdu at sigla inn<br>40 outbreekt<br>41 brast ok gekk i sundr<br>43 fleygdli<br>44 nidrdrættinum<br>45 grunnfæri |                                       | 46 einn dag<br>47 skipverjar |

|          | PF<br>als 53  | als 53                              | slikt er vel kvedit ok betra en eigi<br>i hag med Öttari<br>hlytr<br>gledja  | PF<br>ok likađi konungi hann minnr en áđr<br>als 557      | PF ontbreekt i nott liz þú at hogum lyzt ontbreekt                                       |  |
|----------|---------------|-------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| P IV     | 557<br>als 53 | als 53<br>(niet vidr, maar var)     | als 53<br>als 53<br>als 61<br>blekkja                                        | ·                                                         | 61 14 ok-fróðr 15 opt 16 verðr þú 17 at hoguðu 18 sýst 19 hreysti ok drengskap           |  |
| GROEP IV | 53<br>kann    | enn er samt vidrnefnit              | slikt er vel kvedit<br>med Óttari<br>als 61<br>als 61                        | 557<br>21 áðr - als 61<br>þú nefnir                       | HK.                                                                                      |  |
| 2        | 61            | ı ıx<br>2 enn er samt um vidrnefnit | 3 slikt er betra en eigi kvedit<br>4 i hag Óttari<br>5 einlilítr<br>6 bledja | 61<br>7 ok var konungr þá færi til hans en áðr<br>8 nefna | 61 9 mjúkliga 10 vært 11 Porleifr er dótturson Forleifs HK. sonar 12 líma 13 seint 61 61 |  |

| <b>a</b>                      |                                             |                         | •                          |                 |
|-------------------------------|---------------------------------------------|-------------------------|----------------------------|-----------------|
| 19                            | 53                                          | 557                     | Яď                         | ME              |
| 21 pagja<br>99 kmatant        | hafa                                        | als 53                  | als 53                     | 5               |
| 23 svá ov                     | als 61                                      | als 61                  | als 61                     | onthreekt       |
| 94 anstan floodon             | als 61                                      | als 61                  | svå er sagt                | als 61          |
|                               | als 61                                      | als 61                  | útan fjarðar               | als 61          |
| landi                         | gauzkr at kynni — a (f.                     | gauzkr at ætt - å G.    | svenskr maðr ok gauzkr —   | als PF          |
| 26 A. mælti                   | uls 61                                      |                         | Jar                        |                 |
| 27 sekir                      | als 61                                      | als of                  | als 61                     | ontbreekt       |
| 28 at ekki fariz vel heim     | 04 of 1 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 2 | 19 812                  | kemr                       | als PF          |
|                               | toin the regring ver form                   | als 53                  | at ekki sé þeim monnum vel | als PF          |
| 29 onthreak                   | penn monnum                                 |                         | hentr þar vegrinn          | (zonaler monnum |
| 30 für                        | sina apir ok                                | als 53                  | als 53                     | als 53          |
| 31 kom                        | ats bl                                      | als 61                  | fór leiðina                | als 61.         |
| 39 1 band;                    | Komu                                        | als 53                  | koma                       | als 53          |
| 33 beetst                     | ontbreekt                                   | ontbreekt               | ontbreekt                  | ۍ.              |
| oo wastat                     | als 61<br>;                                 | als 61                  | kastadi aptr               | afsir           |
| 21 6 1 mm and 1 - 3           | + aptr                                      | + aptr                  |                            |                 |
| ox a mygglandanam             | hryggjarins á hrygglundun-                  | als 53                  | hryggjar                   | als PF          |
| 95 had 1441. 2001 and 1       | un .                                        |                         |                            |                 |
| oo old illid saxi er nann var | als 61                                      | als 61                  | tók sax eitt er hann hafði | als PF          |
| gyrar mea undir klædun-<br>um |                                             | (zonder undir klæðunum) | viđ sik ok hann var gyrdr  |                 |
| 36 dreminn                    | ें<br>गेर<br>१<br>१                         | :                       | med undir klædunum         |                 |
| and an or                     | dandan                                      | als 53                  | als 53                     | als 53          |

## GROEP III

Ik noem het complex afwijkingen van PF in groep III PFz. Wanneer men de afwijkingen nauwkeurig beziet, dan blijkt het volgende:

- 1 PFz kan geen afschrift zijn van 61. Het wijkt  $47 \times$  van 61 af en onder die 47 afwijkingen zijn er twéé de nummers 15 en 20 waar PFz het oorspronkelijke heeft bewaard mèt 557 —, terwijl 61 hier van de oorspronkelijke lezing afwijkt. Het pleidooi voor 557—PFz's oorspronkelijkheid kan men boven vinden 1).
- 2 PF<sup>z</sup> kan geen afschrift zijn van 557. Afdoende is het argument, dat 557 slechts een uit de Óláfs saga gecompileerde Hallfredar saga bevat, terwijl PF<sup>z</sup> méér heeft willen geven. Bovendien op verscheidene plaatsen, zooals 11, 14, 21, 36, 37, 72 e. a. in groep II, waar ik gepoogd heb aan te toonen, dat 557 niet en 61 wel oorspronkelijk is, gaat PF<sup>z</sup> met 61 en 53, niet met 557 mee.
- 3 PFz kan geen afschrift zijn van 53. Op de plaatsen in groep II, bijv. 47, 48, 53, 56, 65 e.a., waar 53 de oorspronkelijke lezing niet bewaard heeft, heeft PFz met 557 en 61 dit wel gedaan. Het argument, dat de overlevering van PFz omvangrijker is dan die van 53, en dat de grootere omvang reeds dadelijk tegen een afhankelijkheid van PFz van 53 pleit, moet verworpen worden. Het afschrift had vervaardigd kunnen zijn in een tijd, toen 53 nog geen lacunes had.
- 4 PF<sup>2</sup> kan dan een afschrift zijn van 54. Ook dit is onmogelijk. Immers, het fragment heeft, zooals ik in het vorig hoofdstuk aanduidde, gediend om de lacunes van 54 op te vullen. Waartoe zou de schrijver van PF met papier de lacunes van het membranen hs. 54 opvullen, wanneer op dat oogenblik hem de membranen katernen zelf ter beschikking stonden? Ook dit moet verworpen worden.
  - 5, PFz is dus een afschrift van een onbekend membraan.
- 6 PFz is niet een afschrift van X. Op de plaatsen 36 en 39 gaat PFz samen met 53 en 557. In de vorige groep II heb ik trachten aan te toonen, dat op deze twee plaatsen 53 en 557 niet de lezing van X vertegenwoordigden, dat de lezingen van 53—557 hier uit hun gemeenschappelijke bron Y stamden.
- 7 PF<sup>a</sup> is dus nauw met Y verwant, maar is géén afschrift van Y. Hiertegen spreken 27 en 32, daar op de eerste plaats (27) nú vil ek, segir hann in X en Y stond en de toevoeging bidja Jik in

<sup>1)</sup> Dat mikils in PF<sup>2</sup> fout is voor engis, spreekt van zelf; maar het gaat hier om iets anders.

53—PFz niet uit Y kan stammer; daar op de tweede plaats (32) ok kraddi hann in X en Y stond en de weglating van deze gewichtige woorden — ik verwijs naar mijn betoog in groep II — op rekening van 53—PFz moet geschoven worden.

Mijn conclusie is deze: 53 en PF<sup>2</sup> stammen samen van een verloren membraan, dat op zijn beurt Y tot bron heeft gehad. Dat verloren membraan heeft ok kvaddi hann (FMS II 15. 5—6) overgeslagen en því in hann veranderd. De onzekerheid, of gekk fyrir rarl oorspronkelijk is of niet, blijft bestaan, nu we weten, dat PF<sup>2</sup> nauw met Y verwant is. De gemeenschappelijke bron van 53 en PF<sup>2</sup> noem ik Z.

Op de plaatsen 24 tot 26 blijft ook na nog onzekerheid bestaan, evenals op 28, 30, 31, 33 en 29 gedeeltelijk; op de laatste plaats is de omzetting en het plurale het werk van Z. Op 34 (FMS II 15. 14) hebben we natuurlijk met een zelfstandige afwijking van PFz te doen. Op de plaatsen 35, 38, 40 en 41 blijft ook nu nog onzekerheid, evenals op 43 tot 46; op 37 (FMS II 16.3) en 47 (FMS II 39, 27) hebben we met zelfstandige afwijkingen van PF<sup>2</sup> te doen. De vergissing op 42 bestaat hierin, dat PF van strengrinn (FMS II 16, 27) op i (FMS II 17, 2) is overgesprongen, maar later zijn fout heeft hersteld. Ik mag naar mijn beschrijving in hoofdstuk I verwijzen. Wat de overige plaatsen betreft, waar PFz en 557 samengaan, kan natuurlijk of een fout in Y ten grond liggen, of zij vertegenwoordigen de oorspronkelijke lezing, of er is onzekerheid. Fouten van Y zijn blijkbaar 17 en 18; fouten van 61 — dus de oorspronkelijke lezing bij 557—PF<sup>a</sup> — hebben we op 15 en 20; onzekerheid is op 9 tot 14, 19 en 21. Op 9 is restr dan een afzonderlijke toevoeging van 557, zooals mundu door 557 is neergeschreven voor rilja op 10; op 12 is byrr in 557 wel een verandering uit vindr byrvænligr; op 13 þeim uit honum. Waar 61 en 557 samengaan, hebben we te maken met afwijkingen van PF2 (of Z) bijv. 16, 22 en 23 (resp. FMS II S. 17, 11, 22 en 12, 11). De plaatsen 1 tot S zijn onzeker; 1 en 4 zijn zeker wel fouten van PFz, vooral 1, waar niet over te praten valt. Op 4 (FMS II 2. 2-3) heeft PFz zich verschreven.

# GROEP IV

Ik noem het complex afwijkingen van PF in groep IV PF<sup>\$\varepsilon\$</sup>. Wanneer men de afwijkingen nauwkeurig beziet, dan blijkt het volgende:

1 PF\$\beta\$ kan geen afschrift zijn van 61; het wijkt talrijke malen

- van 61 af, en onder die afwijkingen is er één 31 —, waar  $PF^{\beta}$  met het plurale koma dichter bij het oorspronkelijke staat dan 61's singulare kom. In groep II heb ik deze plaats besproken.
- 2 PF $^{\beta}$  kan geen afschrift zijn van 557. Hier geldt hetzelfde argument als bij PF $^{z}$ ; bovendien, op plaatsen als 86, 90, 91, 101, 111, 117 e. a. in groep II, waar 557 zeker *niet* oorspronkelijk is, gaat PF $^{\beta}$  samen met 61 en 53 tegenover 557.
- 3 PF¢ kan geen afschrift zijn van 53. Ook dit moet verworpen worden. Op plaatsen als 92, 100, 104, 121, 123, 130 e. a. in groep II, waar 53 afwijkt van de oorspronkelijke lezing, heeft PF¢ deze wêl bewaard met 61 en 557. Overigens gelden ook hier dezelfde woorden als die, welke ik in groep III op deze plaats neerschreef.
- 4 PF<sup>β</sup> kan geen afschrift zijn van 54. Ik verwijs hier naar mijn argumentatie onder groep III.
- 5 PF $^{\beta}$  kan geen afschrift zijn van MF $^{1}$ , zooals uit de afwijkingen in groep IV duidelijk is. PF $^{\beta}$  en MF $^{1}$  gaan op verscheidene plaatsen wêl samen tegenover de verschillende andere hss., maar een plaats als 33 in deze groep IV, waar we zeker te doen hebben met een afschrijversfout in MF $^{1}$  en waar PF $^{\beta}$  een zeer begrijpelijke lezing heeft, pleit tegen een afhankelijkheid van PF $^{\beta}$  van MF $^{1}$ .
  - 6 PF\$\beta\$ is dus een afschrift van een onbekend membraan.
- 7 PF $^{\beta}$  is geen afschrift van Y; een treffende fout van Y (groep II 137) is door PF $^{\beta}$  vermeden; daarmee vervalt ook alle saamhoorigheid van PF $^{\beta}$  met Z.
- 8 PF\$\beta\$ is zeer nauw verwant met MF1. Op 25, 27, 28, 34 en 35 hebben zij een gemeenschappelijke lezing tegenover de andere hss.; maar, wat meer beteekent, op 25 hebben zij tezamen een gemeenschappelijke fout tegenover de andere hss. Op deze plaats (FMS II 80. 21—22) is gauzkr oorspronkelijk; over at at en at kynni is onzekerheid: de woorden kunnen een toevoeging zijn van Y, ze kunnen ook door 61 zijn weggelaten. Maar de lezing svenskr madr ok gauzhr in PFB - MF1, die geen zin heeft, is blijkbaar het gevolg van een verschrijving in een gemeenschappelijke bron van die beide hss. De plaats 35 (FMS II 83, 8-9) steunt deze meening: er hann var gyrdr med undir klædunum stond in X; de lezing van PR<sup>\rho</sup> - MF<sup>1</sup> kan slechts verklaard worden uit een vergissing van den schrijver van een gemeenschappelijk voorbeeld. Ik noem dit voorbeeld P; P liet zich hier gaan en haalde, op de gebruikelijke wijze van afschrijvers, zijn schade weer in door achter zijn verschrijving ten overvloede toe te voegen, wat hij alsnog in zijn bron vond.

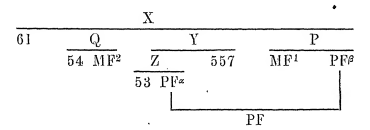
Wat de overige plaatsen aangaat, de volgende kunnen bijzondere afwijkingen zijn van PF<sup>\beta</sup>: 5 (FMS II 54. 19), 6 (FMS II 55. 1), 7 (FMS II 56. 5) en 20 (FMS II 62. 18), maar deze afwijkingen kunnen ook uit P stammen: 5 is voor mij alleen verklaarbaar. wanneer ik  $\psi^{(i)}$  als een wisselteeken met i opvat, welke teekens, naar men weet, in het nieuw-IJslandsch - en dit fragment is niet oud! — denzelfden klank aanduiden; het weglaten van ein- is dan een verschrijving. De plaatsen 23, 24 en 30 (FMS II 80. 3-4, 80. 15 en 81. 28) kunnen slechts bijzondere afwijkingen van PF<sup>\varepsilon</sup> zijn. Bijzondere afwijkingen van MF1 zijn 22, 26 en 33 (FMS II 79. 22, 80. 25 en 82. 15). PF\$\beta\$ steunt Y op 1, 2 (over welke plaats ik, zooals vermeld, in de volgende paragraaph 16 hoop te spreken) 21, 29, 32 en 36 tegenover 61; MF<sup>1</sup> helpt hier mee. Over 3 en 4 is niet te oordeelen: hier kunnen we te doen hebben met een afwijking van P, maar het is ook mogelijk, dat PFB hier het oorspronkelijke bewaard heeft tegenover 61 eener- en Y anderzijds. Op 28 bestaat dezelfde mogelijkheid, waar MF1 mechelpt; op 27 en 35 hebben we, evenals op 25, zeker met afwijkingen van P te doen; op 34 zijn de verhoudingen blijkbaar zoo, dat P á hrvaglundunum in hryggjar veranderd heeft, terwijl Y hryggjarins heeft toegevoegd. Wat 8 aangaat, de onzekerheid is nu opgeheven: Jú nefnir is niet uit Y, maar uit X en 61 is hier afgeweken (FMS II 56. 19). De plaatsen 9 tot 19 blijven natuurlijk onzeker, waar hier alleen 61 en PF\$ overleveringen hebben. De mogelijkheid bestaat, dat PF\$ een lezing van X bewaart, bijv. op 17 (FMS II 59, 18); wat ik van 13 en 18 (FMS II 59. 13 en 62. 1) moet denken, weet ik niet: ik houd stapallt voor een jonger woord; lyzt voor een jongere schrijfwijze voor lizt te houden helpt hier niet; waarschijnlijk is het een verschrijving voor sýst van sýsla.

Ten slotte nog iets over MF<sup>2</sup>. Het is moeilijk dit kleine fragmentje een plaats aan te wijzen. Met 61 is het niet in verband te brengen: het leest ongls, zooals 54 en 53, dus zooals X (FMS II 213. 9) tegenover het secundaire ills van 61. Met 53 is het evenmin verwant, want we vinden in MF<sup>2</sup> geen spoor van de hier in 53 zoo wonderlijke omzettingen en veranderingen, die niet uit X stammen, omdat ze niet in 61 en 54 aanwezig zijn. Met 54 daarentegen zou het verwant kunnen zijn: het heeft op het eind van E (FMS II 213. 16) de voor 54 karakteristieke toevoeging sem likligt var, die niet in X aanwezig was, omdat 61 en 53 ze missen. Ik heb de overtuiging, dat 54 en MF<sup>2</sup> een gemeenschappelijke bron gehad hebben, die op haar beurt weer uit X voortgekomen is: een toe-

慰

voeging als sem likligt var is het werk van die bron geweest; aan haar zijn ook vele afwijkingen toe te schrijven in 54 van X. Ik noem die bron Q.

Ik kom ten slotte tot het volgende schema.



§ 16. De verhouding tusschen 62 en 1005.

Voordat ik begin met de bespreking van deze tweede groep overleveringen van de Óláfs saga, ben ik verplicht mij over de algemeene redenen te uiten, die mij er toe bewogen deze groep als een van X onafhankelijke groep te behandelen.

62, dat ik hier in het tweede deel voor het eerst, wat de brokken A—E en G van de Hallfredar saga betreft, publiceer, lijkt toch bij een oppervlakkige beschouwing zeer nauw met X verwant. Het begin van brok A wordt wel is waar minder breed meegedeeld, maar brok B—E en G (F is immers niet overgeleverd) stemmen toch hier en daar woordelijk met X overeen. Bij een nadere beschouwing treft ons, dat in brok D verteld wordt, dat het mes, dat Hallfredr het leven redde (FMS II 82) niet een mes was, dat men toen ter tijd placht te dragen, zooals X overlevert, maar een geschenk van koning Óláfr bij het afscheid. Ook zijn in 62 de brokken D en E aan elkaar gevoegd; in X zijn ze gescheiden.

1005 wijkt sterker van X af, op het eerste gezicht. X stelt zich tevreden met in brok F slechts enkele strofen van Hallfredr tegen Griss mee te deelen (FMS II 248), 1005 deelt er verscheidene mee; in X vormt G een afgesloten geheel, in 1005 is G gesplitst (G¹ en G²). Aan G¹ gaat een mededeeling vóóraf van een overval van Már, wordt de þingscène breeder dan in X verteld; in G² stuiten we op een episode, waarin Hallfredr met Hrafn Qnundarson en Gunnlaugr Illugason in aanraking gebracht wordt, een episode, die we in X missen. Te driester lijkt de onderneming 62 en 1005 met elkaar in verband te brengen, wanneer het verder blijkt, dat op al de zooeven genoemde plaatsen 1005 met 132 overeenstemt, maar 62 met X.

34 ontbreekt

Om te komen tot een juist inzicht in deze - schijnbaar ingewikkelde verhoudingen, is het noodig, de plaatsen te verzamelen en te bezien, waar X eener- en 62 met 1005 anderzijds van elkaar verschillen. 62 en 1005's gemeenschappelijke lezingen tegenover X noem ik R; de groep afwijkingen noem ik groep V.

# GROEP V

| GR                                    | OEPV                  |
|---------------------------------------|-----------------------|
| <b>.</b>                              |                       |
| X                                     | ${ m R}$              |
| 1 mann                                | menn                  |
| 2 ollum monnum                        | ollum .               |
| 3 þá var enn nóttin skamma stund myrk |                       |
|                                       | myrkt add. 62]        |
| 4 hér fyrir-óhreint                   | er fyrir öhreint 62   |
|                                       | fyrir er óhreint 1005 |
| 5 er hann hafdi ætlat                 | en hann hafdi ætlat   |
| В                                     |                       |
| 6 hann mann                           | hann                  |
| 7 konungr                             | ontbreekt             |
| 8 engum manni qārum                   | engum qđrum           |
| 9 i einni drápu                       | i einu kvædi          |
| -                                     |                       |
| ${f C}$                               |                       |
| 10 er lokit var                       | er lokit var kvæðinu  |
| 11 kenningarnafn eiga                 | eiga kenningarnafn    |
| 12 engum manni                        | engum                 |
| 13 mikla deilu                        | deilu mikla           |
| 14 i hag Óttari                       | i hag þeim Óttari     |
| 15 honum                              | Óttari                |
| 16 tóku þeir at                       | vóru þeir at          |
| 17 vægi mann                          | mann vægi 62          |
|                                       | mann dræpi 1005       |
| 18 þeir félagar                       | hans félagar          |
| 19 at drepa                           | at drepa hann         |
| 20 nú þess                            | outbreckt             |
| 21 hans                               | konungi 62            |
|                                       | honum 1005            |
| 22 reiðin yður                        | konungs reiðin        |
| 23 ekki                               | ekki siđan            |
| 24 þat samir svá vel                  | Jat samir 62          |
|                                       | Jat samir ok 1005     |
| 25 eigi                               | eigi ok 62            |
|                                       | eigi 1005             |
| 26 i                                  | at                    |
| 27 sem þér er kent                    | ontbreekt             |
| 28 áburðar                            | atburdar              |
| 29 vil ek                             | on tbreekt            |
| 30 kýs                                | kys til               |
| 31 á rjóðri nokkuru                   | ontbreekt             |
| 32 lét breyta                         | breytti               |
| 33 um                                 | út                    |

einn

#### X

35 svá bar nú at móti er H. kom. H. gckk at hauginum fór hann heldr seint

36 hyat manna hann væri

37 hungr ok

38 leitat

39 farit

40 þvíat hann var einn af þeim mennum .

41 sem

42 ótti ok áhyggja

43 verit

44 heldr mun ek þat með ollu á mik taka at gefa þér kauplaust annat augat

45 gerum þat eigi

46 góðr drengr er meiddr

47 látum

48 Hallfr. m.

49 hvar

50 ef bér vilið

51 er hat sannast i

52 svá

## D

53 áðr 54 kom

55 kvaddi hvárr annan ok spurði H. hverr þ. m. væri. h. s. ek heiti A. gauzkr m. á ek á G. bú ok konu en þó em ek nú at kominn

56 ekki hreinn

57 markir

58 fariz

59 hjá

60 styrkr madr

61 eldivid

62 eptir vidinum

63 mikill

64 rak

65 lá

66 sér

67 viđar hogg

68 var þar mart manna ok er til rekkna

var farit

69 ok hondla

Н

sér þat nú í móti H. er hann kom at hauginum. fór hann heldr vesaliga 62

svá bar nú á móti at H. kom at hauginum. fór hann heldr vesaliga 1005

hverr væri ontbreekt farit

verit

var hann einn af beim monnum 62

einn manna beira 1005

er 62 at 1005 ótti

at verit

heldr vil ek þat taka á mik kauplaust at gefa þér annat augat

ger eigi svå 62 ger eigi þat 1005 góðr drengr meiddr 62

at gódr drengr sé meiddr 1005

látim s. Hallfr. 62 ontbreckt 1005

hvi outbreekt

en þat er sannast at segja 62

en þat er sannast 1005

ontbreekt

ontbreekt

gekk kvaddi hvárr annan ok spurðuz at nafni hann nefndiz A. gauzkr m. ok at kominn 62 kvaddi hvárr annan ok spurði hvárr annan at nafni hann nefndiz A. gauzkr m. á ek á G. bú ok konu en þó em ek nú at kominn 1005

óhreinn skóginu greiðiz frá mjok sterkr

eldsvið at koma at viðinum 62

at vida heim 1005 så sami færði

var ontbreekt við hogg ontbreekt

at hondla

| X                                                                         | ${ m R}$                                                                              |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| 70 færðr                                                                  | leiddr                                                                                |  |  |  |  |
| 71 samt                                                                   | ontbreekt                                                                             |  |  |  |  |
| 72 at                                                                     | á 62                                                                                  |  |  |  |  |
| •                                                                         | til 1005                                                                              |  |  |  |  |
| 73 adrir                                                                  | allir                                                                                 |  |  |  |  |
| 74 sem ek ætla sú I. er                                                   | sú I. sem ek ætla ok                                                                  |  |  |  |  |
| 75 leigt                                                                  | keypt                                                                                 |  |  |  |  |
| 76 dráps hans                                                             | hans                                                                                  |  |  |  |  |
| 77 vóru-átt                                                               | ontbreekt                                                                             |  |  |  |  |
| 78 at-áðr                                                                 | ontbreekt                                                                             |  |  |  |  |
| 79 mart er i því vænligt en þó eigi sét                                   | eigi verðr sét fyrir allri virðingu þar um 62                                         |  |  |  |  |
| fyrir allri gegningu þar um                                               | . mart er i því ólíkligt en eigi sék fyrir                                            |  |  |  |  |
|                                                                           | allri virðingu þar um 1005                                                            |  |  |  |  |
| 80 hér                                                                    | ontbreckt                                                                             |  |  |  |  |
| E                                                                         | ,                                                                                     |  |  |  |  |
| 81 Nú-konu                                                                | II ron v rote anote i Gantlandi lak hafði                                             |  |  |  |  |
| or Ma-Kona                                                                | H. var 11. vetr austr i Gautlandi lok hafði<br>fengit at eiga heiðinnar konu sem fyrr |  |  |  |  |
|                                                                           |                                                                                       |  |  |  |  |
| 82 til hans                                                               | var sagt add. 1005) ontbreckt                                                         |  |  |  |  |
|                                                                           | launa                                                                                 |  |  |  |  |
| 83 ombuna<br>84 tulan ok allubidhan                                       | trúar                                                                                 |  |  |  |  |
| 84 trúar ok sáluhjálpar<br>85 fyrir því at sá er siðrinn betri en hinn þá |                                                                                       |  |  |  |  |
| oo lynt pet at sa et sidmin jeen en mint pa                               | fyrir því at ek skil at sá siðr er miklu                                              |  |  |  |  |
| •                                                                         | betri en så — 1005                                                                    |  |  |  |  |
| 86 henn ver vetroemall                                                    | ontbreekt                                                                             |  |  |  |  |
| 86 hann var vetrgamall<br>87 þeira H.                                     | hennar                                                                                |  |  |  |  |
|                                                                           |                                                                                       |  |  |  |  |
| 88 omzetting                                                              |                                                                                       |  |  |  |  |
| G                                                                         |                                                                                       |  |  |  |  |
| 89 så                                                                     | sá ykkar                                                                              |  |  |  |  |
| 90 ontbreekt                                                              | at því                                                                                |  |  |  |  |
| 91 ert klæddr                                                             | vaknar .                                                                              |  |  |  |  |
| 92 gefaz                                                                  | duga                                                                                  |  |  |  |  |
| 93 þar til er hann kom á þann bæ er E.                                    | ok á þann bor er E.j. var fyrir 62                                                    |  |  |  |  |
| j. var fyrir                                                              | å þann bæ er E.j. var fyrir 1005                                                      |  |  |  |  |
| 94 þeim mennum                                                            | monnum                                                                                |  |  |  |  |
| 95 at gera vid mik hvat er hann vildi                                     | at drepa mik ef hann vildi                                                            |  |  |  |  |
| 96 med ykkr E. j.                                                         | í milli ykkar jarls                                                                   |  |  |  |  |
| 97 fertugr at aldri                                                       | hålffertugr [at aldri add. 1005]                                                      |  |  |  |  |
| 98 sótt                                                                   | súttarfar                                                                             |  |  |  |  |
| 99 þat vil ek enn halda                                                   | því vil ek enn játa 62                                                                |  |  |  |  |
|                                                                           | onthreekt 1005                                                                        |  |  |  |  |

Ik splits het materiaal in twee deelen: a: of X, of R is oorspronkelijk; b: er is onzekerheid.

a.

X is oorspronkelijk.

40 (FMS II 60. 14, F<sup>1</sup>) I 330. 35) Hallfredr bezoekt Porleifr en antwoordt op diens vraag, of Hallfredr — deze had zich als

<sup>&#</sup>x27;) Onder F versta ik in het vervolg den afdruk van 1005 door Gudbrandur Vigfússon en Unger.

landlooper vermond — bij koning Óláfr aan het hof was, dat hij het aan den lijve ondervonden had, at hann (= Hallfredr) var har, omdat Hallfredr een van die mannen was, die hem — den pseudo-landlooper — voor den koning gevoerd hadden: hriat hann (= Hallfredr) var einn enz. Met deze woorden heb ik getracht de duidelijke overlevering van X weer te geven. De lezingen van 62 en 1005 gaan hier blijkbaar terug op een fout in hun gemeenschappelijke bron R; R is nl. van hann var op hann var overgesprongen. 1005 heeft zijn voorbeeld slaafs gevolgd 1), is dientengevolge onbegrijpelijk geworden; 62 waagt de conjectuur, die voor de hand lag. Dat 1005 afzonderlijk af heim monnum in manna heira heeft veranderd, doet niets ter zake.

28 (FMS II 51. 25, F I 329. 20). Ik behoef hier niet uitvoerig te vertellen, waar 't om gaat. Ook door de afdrukkers van 1005 is in een noot erkend, dat 1005 hier beter gedaan had met dburdar te schrijven; men vergelijke overigens Fritzner in verbis. Sveinbjörn zwijgt hier, zooals zoo vaak.

29 (FMS II 58. 18, F I 329. 34). Hier heeft R de onmisbare woorden vil ek overgeslagen. Het is wonderlijk, dat we in geen van beide hss. 62 en 1005 een poging vinden om door een gissing de fout van hun bron te herstellen, zelfs niet in 62, dat herhaaldelijk blijk geeft nauwkeurig gewerkt te hebben.

33 (FMS II 59. 2, F I 330. 7). Voordat Hallfreder Porleifr opzoekt, laat hij zich door zijn tochtgenooten onkenbaar maken, o. a. hann sneri um hvormunum, aldus X. Nu past dat snúa um e-u (zie Fritzner i. v.) in de beteekenis: cen verandering in den toestand van iets teweeg brengen, hier uitstekend; de overlevering van 62 en 1005: út is geheel onbegrijpelijk, ik moet hier denken aan een verschrijving in hun gemeenschappelijk voorbeeld.

35 (FMS II 59. 12—13, F I 330. 14). Hallfredr begeeft zich op weg naar Porleifr's woning. Porleifr was gewoon langen tijd op een afstand van zijn hoeve op een heuvel te zitten ok svá bar nú at móti er H. kom. H. gekk at hauginum. Dit is, zooals men ziet, X's overlevering; en ze lijkt me onberispelijk. X wil zeggen: Zóó geschiedde het ook, toen II. in aantocht was (vgl. Fritzner I 129), hij ging naar de heuvel toe. Dit zóó in X kan op niets anders slaan dan op het zitten op den heuvel van Porleifr. Ook hier hebben we te doen met een verschrijving van R, dat van Hallfredr<sup>(1)</sup> op Hallfredr<sup>(2)</sup> is overgesprongen, welke verschrijving R gemakkelijk

<sup>1)</sup> Het is merkwaardig, dat de afdrukkers Gudbrandur en Unger, die er elders dadelijk bij zijn, waar het geldt 1005 te verbeteren door noten, of toevoegingen tusschen haakjes, zich hier onthouden hebben.

werd gemaakt door het feit, dat R's bron niet gekk, maar kom las. Door deze samentrekking van R wordt de zin niet bedorven. Maar nu verandert 1005 er in at, waardoor zijn overlevering zinloos wordt 1). 62's overlevering gaat terug op de samentrekking van R, maar is een verhaspeling.

48 (FMS II 61. 23, F I 331. 23). In X stond Hallfredr mælti, welke onmisbare woorden blijkbaar in R ontbraken. 1005 heeft weer slaafs nageschreven, 62 merkt het gemis en waagt een geslaagde conjectuur: het voegt midden tusschen de woorden van Hallfredr segir H. in.

77 (FMS II 87. 23—25, F I 344. 23). Deze plaats is van groot gewicht. Hallfredar heeft zijn wedervaren aan Ingibjorg verteld, zij schenkt geloof aan zijn woorden, waarop hij als bewijs voor de betrouwbaarheid van zijn vertelling mes en gordel van Audgisl aan de weduwe laat zien. "Nu gaat Ingibjorg naar de hoeve van Bjorn; dáár waren alle muntstukken, die II. op zijn tocht bij zich gedragen had en Audgisl's eigendom geweest waren. Dat geld trok Ingibjorg aan zich, want zij en haar man hadden geen kinderen". R nu slaat de gecursiveerde woorden over. Dat deze oorspronkelijk zijn, daarover is geen twijfel mogelijk. Dat geld in X en R slaat in X op alle muntstukken, in R op niets. Hoe R er toe gekomen is dien onmisbaren zin over te slaan, is begrijpelijk: het springt van átt op átt over: een gewone copieerfout 2).

R is oorspronkelijk.

5 (FMS II 17. 21, F I 307. 36). We hebben hier te dom met een plaats, die eerder tot de Óláfs saga dan tot de Hallfredar saga behoort. De steun van de afzonderlijke Hallfredar saga, 132, die nu eens groep X, dan weer groep R helpt, zooals we in paragraaph 2 zien zullen, kunnen we hier niet inroepen. R zegt: Óláfr was op dat oogenblik van uit het Noorden daar aangekomen, maar zijn bedoeling was geweest Noordwaarts naar Hálogaland te trekken. Deze woorden slaan op den mislukten tocht naar 't Noorden, die Óláfr ondernomen had, en waarvan X zoowel als R vertellen (FMS I 306, F I 298); hij was op weg, maar moest weer terug. Het verband is duidelijker, wanneer men met R maar leest, dan wanneer men met X er leest, welke overlevering ik nauwelijks in het Nederlandsch vermag weer te geven.

43 (FMS II 60. 25, F I 331. 4). Porleifr zegt, als hij door Hallfredr overwonnen wordt: nu gaat dit in vervulling (zie Fritzner II 319), waarvoor ik langen tijd bang geweest ben, nl. voor jou,

<sup>1)</sup> Ook dit is door de afdrukkers niet bemerkt.

<sup>2)</sup> Ook dit is door de elders zoo zorgvuldige afdrukkers van 1005 niet opgemerkt.

Hallfredr (zie Fritzner II 920). De stijl is hier niet vloeiend, maar at is hier door X vóór verit overgeslagen: een begrijpelijke verschrijving onder invloed van het onmiddellijk volgende at.

h.

Er is onzekerheid; cerst later in paragraaph 2, wanneer we het van X en R onafhankelijke handschrift 132 hebben besproken, zal blijken, welke van beide groepen hier de oorspronkelijke lezing vertegenwoordigt. Elke plaats behoeft niet afzonderlijk besproken te worden.

3 (FMS II 16. 13, F I 307. 10—11). R heeft blijkbaar hier iets meer gehad dan X: de opmerking, dat de nacht voor een groot deel reeds was voorbijgegaan. 1005 heeft een keuze gedaan en alleen de eerste mededeeling overgenomen. 17 (FMS II 54, 25, F I 327. 37) natuurlijk is *drapi* in 1005 secundair; stilistisch is 't niet fraai; maar over de volgorde der woorden bestaat geen zekerheid. 24 en 25 (FMS II 56, 17-18, F I 328, 33-34) X heeft pat samir svá vel, at skáld eigi grip; R pat samir ok, at skáld eigi grip. 62 heeft toen ok verplaatst na eigi. 34 (FMS II 59. 7, F I 330. 10) X 1) leest hier totra bagga; R einn torfa næfra bagginn; zekerheid is hier niet. Ook 132 laat ons, zooals we zullen zien, in den steek; voor beide lezingen is iets te zeggen. 46 (FMS II 61. 18, F I 331. 19-20). Hier stond blijkbaar in R, evenals op 47, een conjunctief; dat dit sé door 62 is weggelaten, is een verschrijving; at is door 1005 toegevoegd. 62 (FMS II 82. 12, F I 342. 1) X leest hier peir foru nú: Audgisl at sækja vatn en Onundr eptir viðinum; 62 Auðgíst fór nú at sækja vatnit en Onundr at koma at vidinum; 1005 þeir Audgísl fara nú at sækja vatnit en Onundr at viđa heim. In het begin van dezen zin verschrijft zich 1005 blijkbaar in de haast; wat het verdere betreft, in elk geval heeft in R een werkwoord gestaan at koma at v. of at vida h., en dit lijkt me eerder het oorspronkelijke te zijn dan X's overlevering, waar we missen een werkwoord correspondeerende met at sækja. 68 (FMS II 84. 22-23, F I 343. 7). De woorden in quaestie kunnen gemist worden; bewijzen kan ik niets, maar ik houd het er voor, dat R hier secundair is. 73 en 91 (FMS II 85. 29 en III 22. 12 met F I 343. 30 en 499. 8) zijn twee gevallen, waar een ieder X moet verkiezen boven R. Ik behoef dit niet nader toe te lichten. Een schrijver, die prijs stelt op een zuiveren stijl, zal hier zijn woorden kiezen zooals X dat gedaan heeft. 78 (FMS II 88. 8-9, F I 344. 31) is duidelijk. Over 81 zal ik straks spreken. 79 (FMS II 88. 11—12, F I 344. 32—33). Hier is duidelijk

<sup>1)</sup> X wordt hier vertegenwoordigd door 61 en PF $\beta$ .

1° dat 62 een, overigens te missen opmerking: mart er i þrí vænligt of mart er í því líkligt heeft overgeslagen, 2° dat 1005 hier geheel van de wijs is: ólikligt voor likligt en sék voor sét 1). SS (FMS II 213. 12-13, F I 345. 33-34) de woorden varvirđing staan hier in R op een andere plaats dan in X, nl. nà kvædi. Dat past wel. Deze omzetting pleit voor 62-1005's nauwe verwantschap. 93 (FMS III 25. 4, F I 534. 13) is duidelijk; ok is wel een toevoeging van 62. 95 (FMS III 25. 23-24, F I 534. 27). Heeft X hier niet gelijk? Porleifr zegt: Hallfredt had gelegenheid te doen met mij, wat hij wilde; hij kon, zooals de koning hem opgedragen had, mij drepa eđa blinda. R had zich juister uitgedrukt, wanneer hij Porleifr had laten zeggen: at blinda mik, ef hann vildi; maar zekerheid is hier niet. 97 (FMS III 26, 21, F I 535, 21). Welke groep hier oorspronkelijk is, is misschien wel uit te maken. Was Hallfredr 40 jaar, toen hij stierf, of 35? Gudbrandur Vigfússon heeft in zijn bekend stuk 2) getracht de oud-IJslandsche familiesaga's in een chronologisch corset te wringen. Het resultaat van deze hopelooze pogingen - hopeloos, omdat hij de tijdopgaven van vertellers en opteekenaars zonder onderscheid voor waar houdt - is, dat hij Hallfredr 47 jaar laat worden 3). Ik geloof, dat de zaak eenvoudiger is en mag hier wel even vooruit loopen op de resultaten van het onderzoek in paragraaph 2. 132 leest nær fertugum manni (vgl. Fritzner II 847) d. i. een man van tegen de veertig. Wat is eenvoudiger dan dat X gekozen heeft reertig, R vijf en dertig. En wat is te zeggen van Gudbrandur's resultaten en methoden, wanneer hij de duidelijke uitspraken van de hss. negeert? 99 (FMS III 23, 15, FI 499, 31). Blijkbaar vertegenwoordigt 62 hier de lezing van R, die dezelfde beteekenis heeft als die van X. Maar in R stond evenals in X, onmiddellijk daarop: Hallfredr jálti því. Daardoor is 1005 in de war geraakt en heeft de onmisbare woorden van Griss: pri vil ek enn jála overgeslagen 4). Wat nu nog 55 en 72 aangaat, á in 62 kan vóór -kominn (FMS II 85. 26) misschien verschrijving voor at zijn en op 55 is 62 (FMS II 80. 21) wel van á op at overgesprongen. Over de afzonderlijke afwijkingen van 62 en 1005 sprak ik straks uitvoeriger.

Ten slotte nog een woord over een plaats, die ik in II en IV overgeslagen heb: II 89 en IV 2. De plaats is te vinden in FMS II

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Men vergelijke de keurige vertaling van Maurer in die Bekehrung I blz. 366--367.

<sup>2)</sup> Safu til sögu Islands og íslenzkra bókmenta I blz. 496—499.

<sup>\*)</sup> Gudbrandur begaat ook de groote fout, dat hij de Kolfinna-episode dateert na de Ingólfr-geschiedenis. Op deze gewichtige zaak hoop ik in het derde hoofdstak (de geschiedenis der schriftelijke overlevering) terug te komen.

<sup>&#</sup>x27;) Ook dit is den afdrukkers ontgaan.

51. 18-19, F I 326. 20. X leest hier 1) enn er samt vidrnefnit segir Hallfredt, 62 leest enn er samt vidtraefnit sagði hann 1005 ok hafa samt viðrnefnit sagði hann. De noot van Sveinbjörn is waardeloos, de invoeging van de afdrukkers van 1005 foutief en misleidend. Er is geen twijfel mogelijk over dien hann in R; die hann is Hallfredr. Het geheel bevat een antwoord van Hallfredr op een opmerking van den koning; de zin van het antwoord is: ook nù weer is de bijnaam dezelfde. Hallfredr gaat verder met de opmerking: wanneer ik nu eenmaal zóó heeten moet, wat geeft u me dan? Dit antwoord van Hallfredr wordt volkomen duidelijk; als men in aanmerking neemt, dat Óláfr hem voor de tweede maal voor lastig uitmaakt (FMS II 51. 1, F I 326. 6). De onnauwkeurigheid van R, dat Hallfredr in hann veranderde, heeft 1005 weer op den verkeerden weg geleid. 1005 meent - en het is den man te vergeven —, dat hann op Óláfr slaat en is daardoor gedwongen de beteekenis van de voorafgaande woorden geheel te veranderen.

Hiermee ben ik gekomen aan het eind van groep V en leg mijn resultaten vast in het schema:

$$\frac{R}{62} \frac{R}{1005}$$

Het komt me voor, dat nù 62 en 1005 belangrijk dichter tot elkaar genaderd zijn, dat hun nauwe verwantschap boven twijfel verheven is. Daarbij komt nog, en het past hier dit te vermelden, dat op die punten, waar 62 van X afwijkt, de punten, die ik in mijn inleiding tot groep V opsomde, 62 en 1005 juist met elkaar samengaan. Dus zijn deze punten verschilpunten tusschen X en R. Maar gaan we nu een stap verder, dan ligt de conclusie voor de hand, dat op die punten, waar 1005 met 132 overeenstemt, 1005 niet R, maar 132 als bron gehad heeft, m.a. w. dat 1005 uit R en 132 gecompileerd heeft.

Ik wil eerst nog de overige verschilpunten tusschen X en R bespreken: 1° de mesquaestie 2° de combinatie DE.

In het begin van brok D vermeldt R (F I 340), dat koning Óláfr Hallfredr vóór zijn vertrek een týgilknífr overhandigt en hem verzoekt dat mes voortdurend bij zich te dragen; misschien, zegt hij, kan het je tot nut worden. Hallfredr is dankbaar en inderdaad, als hij, later, met Audgísl op reis is gegaan en aan Quundr's verraderlijke aanval is blootgesteld, wordt zijn leven door dat mes

<sup>&#</sup>x27;) X wordt hier vertegenwoordigd door 53, 557 en  $PF^{\beta}$ ; var in 557 is fout voor vidr.

gered, dat Óláfr hem gegeven had (F I 342). X vertelt niets van een geschenk en van den overval wordt Hallfredr gered door een mes van het soort, zooals men ze toen bij zich placht te hebben (FMS II 79 en 82). Ik houd het er voor, dat R hier niet oorspronkelijk is en heb voor die meening de volgende gronden: de Hallfredar saga is buitengewoon nauwkeurig in de vermelding van de gaven, die de koning Hallfredr geschonken heeft; ook in de vermelding van de verdere lotgevallen van die gaven: het zwaard, de schede, die er bij hoort, de mantel, de helm, de ring. Het zwaard bewijst Hallfredr een grooten dienst: het redt Hallfredr's leven bij Bjorn, wordt later aan de jongen Hallfredr gegeven, wanneer bij sterft; den mantel wil Hallfredr Kolfinna schenken, zij weigert en later wordt mantel met helm en ring, volgens Óláfr's bevel en Hallfredr's eigen wensch (FMS III 27, F I 536 þá aðra gripi er Óláfr konungr gaf mér) met hem in de kist in zee geworpen. Bij het aan land spoelen van het lijk worden uit de heilige voorwerpen sieraden voor de kloosterkerk vervaardigd. Hierin stemmen de hss. van de X en de R groep overeen. Ik zie daarom de hand van R in de vermelding, dat het mes, dat Hallfredr redde, van Óláfr stamde. Dat zoo iets in 's schrijvers gedachten kon opkomen, ligt voor de hand; maar van dat beroemde mes hooren we later niets meer.

De combinatie DE bespreek ik tezamen met plaats 81 in groep V. (FMS II 211. 27, F I 345. 4). De vraag is, of die combinatie oorspronkelijk is in R of niet. Ik geloof van niet; X heeft, door D en E van elkaar te houden, het oorspronkelijke bewaard; de combinatie is in R ontstaan. Dit is nog duidelijk te zien aan de overlevering van 1005: Hallfredr var II vetr austr á Gautlandi ok hafði fengit at eiga heiðinnar konu, sem fyrr er sagt. Uit het eerste deel van dezen zin laat zich niets concludeeren betreffende de alof niet- oorspronkelijkheid van de combinatie, wel uit het tweede deel. De plusquamperfectische mededeeling van H.'s huwelijk met de toevoeging: sem fyrr er sagt, past slechts dan, wanneer de compilator van de Óláfs saga, na een tijd lang andere bronnen afgeschreven te hebben, weer tot de Hallfredar saga terugkeert, maar niet, wanneer hij juist van Hallfredr's huwelijk met de heidensche Ingibjorg verteld heeft. De zin van 1005 (R)'s lezing is volkomen gelijk aan die van X's overlevering: nú er þar til at taka er Hallfredr var austr á Gautlandi II vetr ok hafði gengit 1) at eiga heidna konu. Ik word versterkt in mijn meening, eensdeels door het feit, dat 1005 herhaaldelijk op slaafsch overschrijven betrapt

<sup>1)</sup> fengit in 1005 is wel verschrijving voor gengit.

is, anderdeels door de houding van 62 tegenover R. 62 heeft het dwaze van de vermelding der woorden ok-sagt beseft en neemt slechts den zin Hallfrettr var II vetr austr á Gautlandi mee; en dan, ik heb meer gelegenheid gehad op 62's nauwkeurigheid te wijzen.

De eenige vraag, die overblijft, is deze: hoe staat het dan toch met het begin van brok A, dat, zooals men uit mijn afdruk kan zien, in 62 heel wat minder breed is overgeleverd dan in X? Het lijdt geen twijfel, dat die beknopte redactie uit R stamt. R was van meening, dat de voorgeschiedenis van Hallfredr toch wel in een heel los verband stond met de saga van koning Óláfr, die de copist zich voorstelde te schrijven. Vandaar dat R over die voorgeschiedenis (Óttarr en Ávaldi's lotgevallen, hun vestiging op IJsland, het samenzijn van Hallfredr en Kolfinna, van Ingólfr en Valgerdr) losjes heenloopt en pas weer op zijn verhaal komt, wanneer hij begint te spreken over Hallfredr's komst te Agdanes in Noorwegen: het voorspel van zijn aanraking met den koning. Wij mogen er ook zeker van zijn, dat hij in brok F even beknopt heeft verteld van Halfredr's tweede samenzijn met Kolfinna in Griss' zomerhoeve en van het nieuwe conflict met Griss aan de Blanda. Toen R van het afscheid van Óláfr verteld had (FMS II 247, F I 448) heeft hij de rest van brok F gecomprimeerd en zeker - al kan ik 't niet, evenmin als in brok A, bewijzen, omdat brok F in 62 niet is overgeleverd — niets meer verteld dan dat Hallfredr aan de Kolbeinsá landde, naar Griss ging, in diens afwezigheid den nacht bij zijn vrouw doorbracht, enkele nídvísur sprak, dat Gríss, gewaarschuwd, kwam aanrijden en den volgenden morgen, toen Hallfredr en de zijnen al weg waren, hem vervolgde en dat aan de Blanda Einarr Pórisson, een verwant van Griss, gedood werd en een verzoening mislukte, dat Hallfredr zijn reis naar de vaderlijke hoeve aan de Nordrá voortzette, maar zijn vader niet meer in leven vond. Méér heeft er zeker in brok F — althans in het slot daarvan — in 62 en R niet gestaan. Het begin van A en het slot van F heeft 1005 dus, evenals den overval van Már, de þingscène en de aanraking met Hrafn en Gunnlaugr uit 132. Over de laatste drie punten vond hij niets in R; over de beide eerste punten, naar zijn smaak -1005 is breedsprakig — te weinig.

Ik besluit paragraaph 1b met de vermelding en bespreking van de afwijkingen van 62 en 1005 van hun bron R; het is begrijpelijk, dat ik over die stukken in 1005, die uit 132 stammen, op een andere plaats spreek.

De gewichtigste afwijkingen van 62 en 1005 van hun gemeenschappelijke bron noem ik in de groepen VI en VII.

# GROEP VI 1)

```
28 hraustr ontbreekt (119. 35)
A 1 III. sáld mjel (112. 6-7)
                                                    29 sló i eldi (120. 1)
   2 sjálfir (112. 10)
                                                    30 herra (120, 12)
   3 er ber eigi einsætt (113. 6)
                                                    31 ok spurđi-nafni ontbreekt (120. 34)
   4 de overgeslagen strofe met omgeving
                                                    32 rekkjur i (120. 41)
        (114, 24)
                                                    33 kvaz íslendskr maðr (121. 24-25)
    5 slikt er vel kvedit ok betra en eigi
                                                    34 at rekaz hingat (121. 26)
        (114. 27-28)
                                                    35 fyrir skipti-er svá (121. 29)
    6 vard bat (114. 35)
                                                    36 revndu (122, 10)
    7 velja (115. 7)
                                                    37 'um betta (122. 21)
    8 Kálfr bróðir hans ok menn með honum
                                                    38 toludu-mál ontbreekt (122. 21)
        toku H. ok (115. 2-3)
    9 sidan fóru þeir til konungs (115. 5)
                                                    39 ok-sinu ontbreekt (122, 22)
   10 nú ontbreekt (115, 16)
                                                 E 40 bat rádligra (122, 28)
                                                    41 hversu-gefit ontbreekt (122. 30)
   11 ber is toegevoegd (115, 23)
                                                    42 fóru (122. 36)
   12 sá hann (115. 31)
                                                    43 ok in plaats van ok(2)-bau(2) (122.36)
   13 enn (116, 23)
                                                    44 undir bat (122, 40)
   14 fyrir mer (116. 26)
                                                    45 er-hinni ontbreekt (123. 2)
   15 sem likar (116. 31)
   16 ferd ontbreekt (116. 36)
                                                    46 ok-bina ontbreekt (123, 2)
                                                    47 ok þótti honum at henni mikill skaði
   17 lét lima (117. 1)
   18 bvi helzt hingat (117. 17)
                                                          (123.7)
                                                 😽 48 gekk-ok vnibreeki (123. 25)
   19 i auga (117. 33)
   20 vera ontbreekt (117. 36)
                                                    49 verār (123. 32) ~
D 21 siglar (118. 31)
                                                    50 het citaat ontbreekt (125. 2)
                                                    51 ok-drengr ontbreekt (125. 6)
   22 jarl-jarl omtbreekt (119. 5)
                                                    52 at vardveita ontbreckt (125. 10)
   28 um hríð ontbreekt (119. 13)
   24 verdr ok at bví sumum (119. 28)
                                                    53 visu bessa ontbreekt (125. 28)
                                                    54 sem honum var fyrir sagt (125. 32)
   25 veit-ert ontbreekt (119. 32)
  26 hann tæki (119. 33)
                                                    55 er mart manna frå honum komit
  27 rammr (119. 35)
                                                         (126. 6)
```

Deze plaatsen geven geen aanleiding tot wijdloopige besprekingen. Slechts aan enkele wil ik een woord wijden.

3 (F I 317. 4) mag ik een fout noemen: de ontkenning eigi behoort vóór lengr te staan, niet vóór einsætt. Ook 4 (F. I 327. 6—12); van βά kvað βά kvað is door 62 overgeslagen: een gewone afschrijversfout. 5 De verhoudingen zijn hier eigenaardig (F. I 327. 18, FMS II 53. 21). Ik breng deze plaats hier onder, al hebben we, naar ik meen, niet met een afwijking van 62 te doen. Integendeel, ik ben er van overtuigd, dat 62 hier juist de oorspronkelijke lezing van R bewaard heeft. De lezing van R, en óók van X, moet geluid hebben: slíkt er vel kveðit ok betra en eigi; 132 bevestigt dit. 1005 kiest daarop het eerste: slíkt er allvel ort; 61 het tweede: slíkt er betra en eigi kveðit; Y, evenals 1005, het eerste, maar weer op zijn wijze: slíkt er vel kveðit, en P (hier door PFβ vertegenwoordigd) behoudt, evenals 62, het oor-

<sup>&</sup>lt;sup>a)</sup> De achter de plaatsen staande cijfers verwijzen naar mijn afdruk van 62 (2e deel: Tekst).

spronkelijke. 7 (FMS II 55. 1, F I 328. 3) bleđja is oorspronkelijk, het stond zoowel in X (61-53) als in R, maar het woord is niet gebruikelijk, doet vreemd aan en zoowel 557 (blekkja) als PF\$\rho\$ (gledja) en 62 (velja) wagen elk voor zich een conjectuur. 8 (FMS 11 54. 22, F I 328. 18) X leest: Kálfr greip Hallfred hondum ok menn med honum R Kálfr breif Hallfred ok menn med honum; 62 verandert R's lezing in: Kálfr bróðir hans ok menn með honum tóku Hallfred. 11 (F I 328. 18) de toevoeging bér is een begrijpelijke verschrijving. 24 (F I 341. 22) geta pess ok sumir menn, door alle hss. der X groep en ook door 1005 overgeleverd, is de oorspronkelijke lezing; 62 verschrijft zich: in zijn verstrooidheid meende de copist, denkend aan den voorafgaanden zin, te kunnen vervolgen met: ja, sommigen overkomt het zelfs, dat. . . . ze vermoord worden, dacht hij, dat er in zijn voorbeeld stond, maar nu bemerkt hij zijn vergissing en keert tot zijn bron terug. 29 (F I 342. 3) Hallfredr slo eld heeft zeker, evenals in X, ook in R gestaan. Over deze plaats spreek ik in groep VII uitvoeriger. 35 (FMS II 86. 13, F I 343. 20) X las: nú fóru skipti okkar Bjarnar svá, óók R; 1005's overlevering is een verandering van die van R, die in beteekenis niet afwijkt: nú fór svá með okkr Birni; 62's lezing: nú fyrir skipti okkar Bjarnar er svá is ontstaan ten gevolge van een verschrijving van fóru tot fyrir; in verband hiermee is toen door 62 er ingevoegd. 37 (F I 344. 37) XR: leita við hann þessa mála; 62: leita við hann um betta. Men vergelijke hier Fritzner i. v. leita. 52 (F I 535. 20) er hann átti þar at varðveita; aldus XR, maar 62: er hann átti þar. Deze woorden hebben betrekking op het vermogen van Hallfredr's overleden vrouw Ingibjorg, dat door zijn schoonvader Pórarr werd beheerd — door beheeren mag ik vardveita wel vertalen -, maar dat nu, nu zijn schoonvader gestorven is, een bestuurder noodig had. De opvattingen van den verteller van de Hallfredar saga zijn deze geweest: de vrouw erft bij den dood van haar man alles, als er geen kinderen zijn (FMS II 87, F I 344); zijn er wel kinderen, dan zijn dezen de eenige erfgenamen. Dit blijkt uit deze plaats in XR. Hallfredr kan wel optreden als bestuurder van het vermogen van zijn vrouw, ten behoeve van zijn kinderen; maar hij had, zooals 62 ten onrechte vertelt, op dat vermogen zelf geen recht. 54 (F I 536. 13) sem hann hafdi fyrir mælt XR. Deze lezing is de oorspronkelijke. Het nederleggen van de kostbaarheden geschiedt op zijn (Hallfredr's) eigen, kort voor zijn dood te kennen gegeven wensch en niet op bevel van den koning, zooals 62 wil, al is dan Hallfredr's wensch een uitvloeisel van dat bevel.

# GRÖEP VII 1)

```
28 hegar (341, 22)
A 1 nokkura stund (307, 6)
                                                    29 vel ok (341, 37)
    2 storm mikinu (307. 9)
                                                    30 þvíat viðninn var hrár is toegevoegd
    3 ok hjálpum þeim (307. 13)
                                                          (312. 1)
    4 komnir (307, 16)
    5 þeir hofðuz orð við (307. 19)
                                                    31 grófz (342, 12)
                                                    32 Jik is toegevoegd (342, 15)
    6 O. svarar, þviat hann var þá upp-
        kominn á skipít ok mælti (307.27)
                                                    33 saxi (342. 18)
                                                    34. bat satt (342. 20)
   7 bændr margir (317. 17)
                                                    35 or skálanum is toegevoegd (342. 21)
   8 en þó er niðrlag vísunnar betr kveðit
                                                    36 var eigi (342. 22)
        en ókveðit (327. 6)
                                                    37 Bjarnar at þeir skyldi (343. 13)
    9 de strofe met omgering (327, 6-12) .
                                                    38 hing stefat (343, 23)
  10 sum var norðr á Hálogalandi (327. 25)
                                                    39 birtaz (343. 29)
   11 um daginn eptir (328. 7)
                                                    40 um sumarit ontbreekt (343. 37)
   12 at ek sé leiddr (328. 13)
                                                    41 til bess er hann kom til B. (343. 37)
   13 vel til gert (328, 15)
                                                    42 til ferda med sér ontbreekt (311. 6)
   14 ok alla ástúð er hann veitti honum
                                                    43 hau Ingibjorg (344, 23)
        (329, 10)
   15 eigi er þetta satt á mik sagt (329. 18)
                                                    44 med sér outbreekt (344. 36)
                                                 🎛 45 hversu mun þér þat vera gelit (345. 13)
   16 med þér ontbreekt (329. 32)
                                                    46 er ver holdum (345, 18)
   17 til vegar (329. 31)
                                                    47 föru þau austan ok A. med þeim ok
   18 aptr (330. 4)
                                                         léttu (345. 20)
   19 lét gera (330, 8)
   20 lét hann (330, 22)
                                                    48 at skrifta honum (345, 24)
                                                    49 lét (345. 30)
   21 print is toegeroegd (331. 5)
                                                    50 ok-skađi ontbreekt (345. 34)
   22 i skóginn ontbreekt (331, 13)
                                                 G 51 tiđenda sogn (499. 22)
   28 Hann tok augat. Konungr tok vid ok
        (331, 28)
                                                    52 sem hann væri steini lostinn (499, 22)
D 24 verd ek (340, 27)
                                                    53 gekk heim til búðar sinnar ok áðr
  25 ok munir vera óreigi (341, 11).
                                                         aptr á þingit (499. 23)
  26 gekk (341. 18)
                                                    54 kista bessi (536, 16)
  27 hann at nafni en hann sagðiz Qnundr
                                                    55 gudvefjar ontbreekt (536, 26)
                                                    56 ok bjó þar is tnegevoegd (536. 29)
        heita ok vera (341, 19-20)
```

Ik behoef nauwelijks te zeggen, dat ik slechts die afwijkingen van 1005 van R heb vermeld, waar 1005 R als bron gehad heeft; d.w.z. in de brokken B, C, D en E geheel, in brok G hier en daar, in het begin van brok F en het slot van brok A; de afwijkingen van 1005 in het begin van F heb ik niet kunnen meedeelen, omdat 62 ons hier in den steek laat. Op de overige plaatsen: in het begin van A, het slot van F en de overige stukken van brok G (den Mároverval, de þingscène, en de Hrafn-Gunnlaugr episode) heeft 1005 uit 132 geput; al deze dingen laat ik voorloopig buiten beschouwing. Over de verschillende plaatsen mag ik kort zijn. 7 (F I 317.17). Ik kan in bændr margir niets anders zien dan een verschrijving van Brandr hinn orvi in XR. 8 (F I 327.6). We hebben hier met een

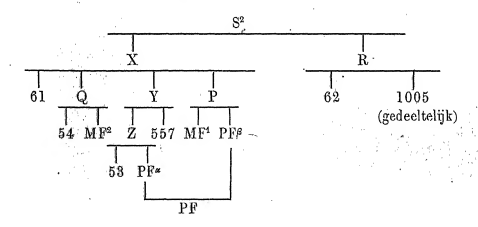
<sup>1)</sup> De achter de plaatsen staande cijfers verwijzen naar den afdruk van 1005 (F I).

zelfstandige toevoeging van 1005 te doen, slaande op de laatste twee regels van de voorafgaande stroplie: legg ek ú frumver Friggjar fjón, þvíat Kristi þjónum. De woorden, door 1005 hier toegevoegd, zouden zeer goed door den Christelijken alleenheerscher gezegd kunnen zijn. 9 (F I 327. 6-12). Deze strophe met omgeving is door 62 overgeslagen, doordat de copist van há krađ<sup>(1)</sup>-há krađ<sup>(2)</sup> is overgesprongen. Dientengevolge kunnen we niet met zekerheid zeggen, wat op deze plaats in R gestaan heeft: 1005's eigi bætiz enn um ok yrk aðra til yfirbótar of X's ekki bætiz um ok er slíkt verra en eigi gert ok kved þú nú vísu til yfirbóta. Ik meen, dat de laatste overlevering ook die van R geweest is. Ik mag vooronderstellen, dat de verteller den koning hier, na deze strophe, iets dergelijks heeft willen laten repliceeren als na de volgende strophe: slikt er vel kvedit ok betra en eigi. 10 (F I 327. 25). Ik heb niet kunnen ontdekken, dat de gebroeders Kálfr en Óttarr elders in de Óláfs saga optreden, dat we elders berichten omtrent hun afkomst hebben overgeleverd, die 1005 aanleiding hadden kunnen geven tot deze toevoeging. Ik meen, dat de woorden in quaestie niet ernstig moeten worden opgevat. 11 (F I 328. 7). Um daginn eptir is zeker een vergissing; begaan onder invloed van het onmiddellijk voorafgaande; XR hebben hier het juiste: um morginin. 30 (F I 342. 1). 1005 voegt hier toe: pvíat viðrinn var hrár (= vochtig). De verhoudingen zijn deze: in XR wordt de beide cerste malen van gera eld gesproken (FMS II 82. 4 en 9, F I 341. 36 en 39); de derde maal van slá eld in XR (FMS II 83. 12; F I 342. 2) en taka eld in 1005. Gera eld kan wel niets anders beteekenen dan: vuur verwekken; op welke wijze dit geschiedt, wordt niet nader aangeduid. Maar slå eld kan toch - men vergelijke Hoops Lexicon II blz. 31 - moeilijk iets anders beteekenen dan vuur verwekken door middel van een vuursteen; dat vuur wordt door een lontje opgevangen en Hallfredr had wat takjes bij de hand om het vuur te verlevendigen. 62's overlevering sló i eldi: uit R's sló eld ontstaan, kan niets anders beteekenen dan: stak er den brand in, in de takjes nl.; 1005's tekr eld niets anders dan: verwekt vuur, dus hetzelfde als gerir eld. De toevoeging pviat vidrinn var hrár slaat dan op die takjes. Over 52 en 53 spreek ik in hoofdstuk III.

De resultaten, die ik in § 1" en 1<sup>b</sup> gewonnen heb, overziende, kom ik tot de volgende slotsom. De beide redacties X en R, die we hebben gereconstrueerd, verschilden in stijl en compositie weinig van elkaar. In de brokken A en F was X breeder, R beknopter; de breedheid van X is in die brokken primair, de beknoptheid

van R secundair; R heeft de mesgeschiedenis erbij verzonnen en DE aan elkaar gevoegd en zich nogal wat keeren verschreven; zoowel in de mesgeschiedenis als in het combineeren van D en E is X oorspronkelijk, R niet. Aan de gemeenschappelijke bron van XR geef ik den naam S<sup>2</sup>; het verschil tusschen S<sup>2</sup> en X is zeer gering. Onder S<sup>2</sup> versta ik dan de Hallfredar saga zooals die zich in de brokken A—G uit X laat reconstrueeren.

Daidelijkheidshalve herhaal ik mijn beide schema's.



§ 2. De verhouding tusschen 132 en de overige handschriftengroepen.

Als zelfstandige vertelling, dus niet als een deel van de Oláfs saga Tryggvasonar, is de Hallfredar saga alleen overgeleverd in het handschrift 132. Van dit handschrift bestaan twéé afdrukken, zooals ik in het vorige hoofdstuk meedeelde. De meest toegankelijke in de serie Fornsögur, door Gudbrandur Vigfússon en Möbius bezorgd, is de minst nauwkeurige; de minst toegankelijke, die gelijktijdig met den eersten verscheen, door Konrád Gíslason opgenomen in zijn oud-IJslandsche bloemlezing, is de meest nauwkeurige. Ter wille van de eventueele lezers van dit geschrift zal ik mijn betoog vervolgen aan de hand van den eersten, gemakkelijk toegankelijken afdruk; ter wille van hen heb ik dien afdruk in de Fornsögur van onnauwkeurigheden gezuiverd; herstellen zij die niet, dan kunnen zij zich van den text, die door 132 is overgeleverd, geen juiste voorstelling maken.

Tot een nauwkeurige beschouwing van den text van 132 wil ik mij zetten en mij allereerst de vraag ter beantwoording voorleggen: welke is de verhouding van S<sup>2</sup> tot 132?

Tusschen S<sup>2</sup> en 132 zijn de verschilpunten talrijk. Maar niet alle wil ik hier onmiddellijk bespreken; slechts één verschilpunt, maar dan ook het gewichtigste, wil ik beschouwen; de overige mag ik tot later bewaren.

De wijze, waarop S² vertelt van de eerste ontmoetingen van Hallfredr met koning Óláfr, verschilt aanmerkelijk van de wijze, waarop die ontmoetingen in 132 worden meegedeeld. Het is mijn overtuiging, dat S², die doorloopend 132 of een daarmee nauwverwante redactie heeft gebruikt — waarover later meer — hier naast 132 of zijn verwant een andere bron gehad heeft en wel Snorri's Óláfs saga Tryggvasonar in de Heimskringla. Mijn doel, deze overtuiging ingang te doen vinden, meen ik te kunnen bereiken door naast elkaar te laten afdrukken het bericht van die eerste ontmoetingen in S² en het bericht van die ontmoetingen in 132 en Snorri's Óláfs saga. Gemakkelijkheidshalve noem ik het bericht in 132 HS¹, het bericht in Snorri's Óláfs saga ÓS.

Óláfr konungr gekk einn dag úti um strætí en nǫkkurir menn gengu í móti honum. Sá fagnadi konungi er fyrstr gekk. Konungr spurdi bann mann at nafni. Hann nefndiz Hallfredr. Konungr mælti: ertu skaldit? Hann svarar: (FMS II 39—40, 50—51; F I 316—317, 326) caun ek at yrkja. .

guđ en kasta forneskju ok illum átrúnađi, þú ert madr skoruligr ok einardligr ok er þér einsætt at þjóna eigi lengr fjánda. H. svarar: vel getr þú um talat, konungr, en eigi mun ek láta Konungr mælti: þú munt vilja trúa á sannan kauplaust skíraz. Konungr mælti: hvat er til þat, sagði Hallfreðr, at þú konungr, veitir sjálfr mér guðsifjar; af engum manni eðrum vil at til vinna. Var þá Hallfreðir skirðir ok allir ek þat embætti þiggja. Konungr segir, at hann vill hans skipverjar, helt Óláfr konungr Hallfredi undir skírn.

Hann segir: kostr skal á því vera, at ek mun

(162. 14 - 18)

skiraz, ef þú, konungr, veitir mér sjálfr guð sifjar; af engum manni oftrum vil ek hat higgja.

(162.9 - 12)

Olafr konungr gekk einn dag dti 6 stræti en menn nokkurir gengu 1 móti þeím, ok sá er gekk fagnadi konungi, Konungr spurdi vann mann at nafni, sa nefndiz Hallfredr. Pa mælti konungr: ertu skaldit? Hann segir: kann (Treft

(92, 30 - 34, 93, 8 - 9)

Konungr bad þá ) kasta forneskju ok illum Hallfredr svarar máli konungs: eigi mun þaf cauplaust, konungr, at ek taka þann sið er þú átrúnaði en trúa á sannan guð, þú ert einarðligr madr ok skornligr ok þjóna eigi lengr fjándanum odar. Konungr mælti: hvat er til mælt?

skirdr ok helt konungr honum undir skirn. Konungr segir: ek vil þat gera. Var [

Ik citeer Snorri's Olafs saga volgens de uitgave van 1911. d. i. Hallfredr c. s.

**71** 

(FMS II 39-40, 50-51; F I 316-317, 326)

(FMS II 39—40, 50—51; F. I. 510—51;, C. J. Jess getr Hallfredt i einu kvædi er hann orti um Ö. konung. Sidan er Hallfredt var skirdt, fekk konungr hann i hendr mödurbrædrum sínum Karlshofdi ok Jósteini at þeir skyldi kenna honum credo ok pater noster. Tóku þá ok trú Brandr, hinn grui ok peir bræðr Breiðarskeggja synir ok allir aðrir Íslendingar þeir sem þar

vóru i banum.

H. skáld Óttarsson var með Ó. konungi hann gekk einn dag fyrir konung ok bað hann hlýða kvæði því er hann hafði ort um hann. Kon. kvæz eigi vilja hlýða kvæði hans. Pá mælti H.: Þú munt því ráða, herra, en týna mun ek þá þeim fræðum er þú hefir látit kenna mér, ef þú vilt eigi hlýða kvæðinu þvíat ekki eru þau fræði skáldligvi en kvæðit. K. m.: vandræða skáld eru við at eiga ok skal hlýða kvæði þínu. Hallfreðr flutti kvæðit skoruliga, var þat drápa; en er lokt var, mælti konungr: þetta er gott kvæði ok vel ort.

 $\mathrm{HS}^{1}$ 

(93. 14—20)

Konungr fær hann sidan i hendr þorkatli
nefju bróður sínum ok Jósteini ok lét þá kenna
honum heilog fræði. Þetta sannar Hallfreðr i
kvæði því einu er hann orti um Ö. konung.

(93, 24-30)

Nú var H. med konungi um hrid ok orti um hann flokk ok bad sér hljóds. Konungr kvaz eigi hlýda vilja. H. segir: þú munt því rúda en týna mun ek þá þeim fræðum er þú lézt mér kenna ef þú vilt eigi hlýda kvæðinu ok eru þau fræði ekki skáldligri er þú lézt mik nema en kvæðit er þat er ek hefi um þik ort. Óláfr kon. m.: sanuliga máttu heita vandræða skáld ok skal heyra kvæðit. Hallfreðir flutti skoruliga kvæðit ok var þat drápa ok er lokit var, mælti konungr: þetta er gott kvæði ok vel ort.

<sup>1)</sup> Ik citeer Snorn's Olufs saga volgens de uitgave van 1911

HSI

HS II 39—40, 50—51; F I 316—317, 326)

Viltu nú geraz minn madr ok vera med mér?

H. svarar: ek var fyrr hirdmadr Hákonar jarls
nú mun ek ekki geraz þér handgenginu ok
engum vdrum hofdingja nema þú heitir mér þvi
at mik hendi enga þá hluti er þú segir mik þér
afhendan eða rekir mik frá lér.

Konungr svarar: þaun veg er bragd á þér at þú mundir fás svífaz ok láta þér margt sóma. ganga ok þær segur hekir frá lyndi þínu at mér lykkir eigi órvænt at þú farir nokkurum þeim hlutum fram er ek vil fyrir engan mun við sæma. Hallfr. svarar: þar kann ek skjótt ráð til; dreptu mik þá. Kon. m.: vist ertu vandræða skáld en minn maðr skaltu þó vera. Enn er samt viðrmefnit, segir H. hvat gefr þú mér at nafnfesti ef ek skal vandræðaskáld heita. Kon. sværar: sé ek at þetta vilu kenningarnafneiga ok þigg hér af mér sverð heldr fritt en vandi mikill mun þér á þykkja þviat engi skal ungerðin tylgja ok varðveit svá 111. nætr ok 111. daga at engum verði mein at.

 $08^{-1}$ ) (162, 18—22)

Viltu nu geraz minn madr? Hallfredr segir: ek var fyrr hirdmadr Hákonar jarls; nu vil ek ekki geraz þér handgenginn ok engum odrum ligfdingja nema þú heitir mer því at mik hendi enga þá hluti er þú rekir mik frá þér.

(162, 22-29)

Konungr segir: hann veg værir þú í bragði at fás mundir þú svifaz ok margt láta þér sóma.

(93.2-3)

Svå at einu er mer sagt, segir konungr, frå þer, H. at þu ert ekki svá vitr eða spakr at mer er órvant at þu gærir þá hluti er ek vil fyrir engan mun við sæma. Dreptu mik þá, segir Hallfredr. Kon. m.: þú ert vandræðaskáld en minn maðr skaltu nú vera. Hallfredr svarar: hvat gefr þú, konungr, mer at nafnfesti, ef ek skal heita vandræðaskáld.

(93.32 - 94.2)

bigg af mér sverd búit en vandgætt mun þér til þess þvíat engi fylgir umgerdin ok haf svá 111. daga ok 111. nætr at engum verdi mein at.

<sup>1)</sup> Ik citeer Snorri's Óláfs saga volgens de uitgave van 1911

Van af het begin volgt S² S¹ regelmatig, ook dáár, waar S¹ vertelt van de landing van Hallfredr c.s. te Fladki of Flagdi. Daar wordt het gevaarlijk voor ze. Maar een groep lieden op een roeischip redt ze en brengt hen, zeilschipmenschen, in veiligheid; het blijkt dan daar, te Fladki¹), dat ze met koning Óláfr te doen gehad hebben. Nu wordt S² S¹ ontrouw. S¹ vertelt verder, dat Hallfredr en de zijnen zich naar Hladir begeven; inmiddels is ook de koning daarheen gegaan. S² vervolgt nu aldus — op het eind van brok A —: de koning laat naar Nidaróss roeien; ook Hallfredr stevent met zijn zeilschip in die richting. S¹ laat de gebeurtenissen hierboven vermeld te Hladir zich afspelen; S² (in brok B en het begin van brok C) te Nidaróss.

Het komt me voor, dat S¹ hier oorspronkelijk is en dat S² dringende redenen gehad heeft hier van S¹'s localisatie af te wijken. Deze redenen zijn: S² wilde ook van Kjartan met Bolli vertellen. Toen hij zijn bronnen bekeek, die hij in dezen zou mogen plunderen, vond hij in de Laxdæla saga de eerste en de latere ontmoetingen van deze beide jonge mannen met Óláfr in Nidaróss gelocaliseerd, maar ook Snorri Sturluson, die hem hier, naast de L.S. en de H.S. (S¹), met zijn Óláfs saga Tryggvasonar ten dienste stond, plaatste de ontmoetingen van Kjartan en Bolli en eveneens die van Hallfredr met den koning te Nidaróss. S² behoudt nu uit S¹ de eerste ontmoeting te Fladki en laat dan de latere ontmoetingen te Nidaróss plaats grijpen: om zijn compilatorengeweten te sussen, schrijft S² nu, dat de koning dvaldis par en var stundum á Hlodum (FMS II 17; F I 307—308).

Wat nu het verdere aangaat, de gebeurtenissen hierboven vermeld, S¹ vertelt: de koning roept Hallfredt, vraagt hem: wil je Christen worden? Hallfredt's eerste voorwaarde: ge moogt me nooit uit uw omgeving wegsturen. De koning geeft toe. Hallfredt's tweede voorwaarde: ge moet me zelf ten doop houden. De koning geeft toe. Hallfredt is nu in 's konings hird. De koning weigert eens te luisteren naar een gedicht van Hallfredt. Deze wil daarop zijn heidendom weer aannemen. De koning luistert dan: je bent een vandrædaskáld en geeft hem een zwaard.

ÓS (d.i. Snorri Sturluson): de koning wandelt op straat en enkelen komen hem tegemoet. Hun voorman is Hallfredr, die den

<sup>1)</sup> Men vergelijke voor Flacki of Flagdi de Hist.-top. Beskrivelse van Munch (1849), blz. 36—37; 81—82. A. Bugge in de door hem geschreven deelen van Norges Historie (I—II; 1910—1912) spreekt over die plaats niet; evenmin is ze aangeduid op de mooie kaart in genoemd werk. Munch zet Flacki tusschen de monden van Gaul en Nic, dus dichtbij Nicaross en Hlacir.

koning begroet. De koning vraagt hem ten eerste: wil je Christen worden? Hallfredr houdt hem als voorwaarde het ten doop houden voor. De koning neemt het aan. De koning vraagt hem ten tweede: wil je in mijn hird worden opgenomen? Hallfredr houdt hem als voorwaarde voor, dat hij, de koning, hem, Hallfredr, nooit uit zijn omgeving mag wegsturen. De koning neemt het, ondanks zijn bezwaren, aan: je bent een vandrædaskáld. Halltredr grijpt den bijnaam en vraagt een geschenk tevens. De koning geeft hem een zwaard.

Ook Snorri heeft voorgangers gehad, maar heeft niet de legkaartmentaliteit van den onbekenden compilator van de groote Óláfs saga Tryggvasonar. Hij blijkt de Hallfredar saga gekend te hebben en hij blijkt deze dingen van Hallfredr te weten: de voorwaarde, die Hallfredr aan koning Óláfr gesteld had, toen hij nog heiden was en de koning hem wilde bekeeren; het ten doop gehouden en het niet uit de onigeving willen weggestuurd worden; het zwaardgeschenk; het in 's konings hird komen, en den bijnaam vandrædaskáld. Maar Snorri blijkt ook te weten, dat Hallfredr en de koning toen niet hun eerste ontmoeting hadden; Hallfredr kent den koning: sá er fyrstr gekk fagnaði konungi. — Snorri Sturluson heeft zijn bronnen meesterlijk tot één geheel verwerkt en de brokstukjes, die hij uit de mondelinge 1) Hallfredar saga nam, op eigen wijze in dat geheel ingesmolten. De verschillende trekken heeft hij uit de Hallfredar saga genomen; zèlf heeft hij ze bewerkt, het verband tusschen de trekken aangebracht, de enscèneering bedacht. Daardoor is er een niet-onbelangrijk verschil ontstaan tusschen zijn voorstelling en die van de mondelinge Hallfredar saga, welke we kunnen leeren kennen uit de schriftelijke fixeering, die in 132 - gebrekkig, maar ik hoop aan te toonen - bewaard is gebleven.

De compilator van de groote Ólafs saga was geen oorspronkelijke geest als Snorri Sturluson. Hij heeft Snorri's bericht en dat van zijn bron S¹ correct naast elkaar gelegd. Wanneer ik de motieven zou moeten noemen, die hem tot de dooreenwerking van deze twee bronnen gedreven hebben, dan kan ik er slechts één aanwijzen: compilatiezucht. Zoo keurig als hij Hladir en Nidaróss naast elkaar heeft gesteld, zoo keurig als hij in de Laxdœla saga Hallfredr naast Bolli tegenover Kjartan, bij diens eerste ontmoeting met koning Ólafr ter gelegenheid van den zwemwedstrijd, laat optreden ²), even keurig

<sup>1)</sup> Men vergelijke Snorri Sturlassöns Historieskrivning van Storm, blz. 57.

<sup>2)</sup> Men vergelijke de L.S. in de uitgave van de Sagabibliothek, blz. 122; en FMS II 27. 16 en F I 360. 29. De compilator van de groote Óláfs saga Tr. is zoo onoorspronkelijk, dat ik aarzel de vraag, of de geinterpoleerde woorden in de door hem hier afgeschreven L.S. wel van hem zelf afkomstig zijn, bevestigend te beantwoorden. Ze bevatten een waar-

heeft hij de verschillende brokjes van ÓS en HS1 aan elkaar gelijmd. Hij is aldus te werk gegaan: OS is zijn grondslag geweest; voor 's konings aansporing Christen te worden, heeft hij S1's woorden gebruikt; hij heeft niet verzuimd uit S1 de mededeeling, dat Hallfredr na den doop aan enkele familieleden van Óláfr wordt overhandigd, mee te nemen, met de strophe, waarin de dichter het ten doop houden erkent, als bewijsplaats; de bezwaren van den koning, wanneer Hallfredt hem op zijn tweede vraag geantwoord heeft, zijn, behalve voornamelijk uit OS, ook uit bewoordingen van S¹ samengesteld. Één aanmerking heb ik op des compilators wijze van doen: hij had het twistgesprek tusschen den koning en Hallfredr moeten weglaten. Dit twistgesprek behoort bij S1, niet bij ÓS. Het verband, dat Snorri tusschen de verschillende trekken gelegd heeft, is logisch: 1e vraag, voorwaarde; 2e vraag, voorwaarde; bezwaren; aanneming; de zwaardtrek als geschenk bij bijnaam. Dit alles is door den compilator volgens ÓS goed volgehouden. Het twistgesprek past in het verband, dat S1 tusschen de verschillende trekken gelegd heeft: 1° voorwaarde: ik wil steeds in je omgeving blijven; 26 voorwaarde: je moet mijn peetvader zijn; het zwaard is hier geschenk voor gedicht. Volgens S1 is Hallfredt op het oogenblik van het twistgesprek reeds in 's konings hird (vera med konungi FS 93. 24). Door dit twistgesprek en wat er bij hoort af te schrijven en op te nemen, heeft de compilator het logisch verband doorgesneden, dat in OS aanwezig was. Volgens het twistgesprek (S1) was Hallfredr reeds in de hird (FMS II 50. 20; F I 326. 2 vera med konungi) en onmiddellijk daarop vraagt de koning volgens ÓS: wil je mijn hirdmadtr worden? - De zelfstandige toevoegingen van den compilator heb ik gecursiveerd. De gewichtigste is: enn er samt vidrnefnit. Deze woorden moesten noodzakelijk worden ingevoegd, omdat, door de opneming van het twistgesprek door den compilator uit S1, de koning nu twéémaal tot Hallfredr kwam te zeggen: vandræðaskáld: èn in het twistgesprek èn in de bezwaren nà Hallfredr's antwoord op de tweede vraag.

schuwing van H. tot Kjartan: ik ken dien man. Ze passen zeker, de compilator is immers schrander genoeg; hij weet uit zijn H.S., dat H. en de koning elkaar kennen. Maar ik meen, dat ook hier weer een van zijn vele bronnen hem zijn stof geleverd heeft, en nu niet de H.S. of de L.S. noch Snorri Sturluson's Ó.S., maar Oddr Snorrason's Óláfs saga. Bij Oddr vinden we in beide redacties iets dergelijks als hier de compilator in zijn L.S. invoegt. — Terloops merk ik op, al raakt het mijn onderzoek niet, dat de compilator óók nit Oddr aan het slot van zijn L.S. een andere ensceneering heeft gegeven, met het oog op de onmiddellijk volgende ensceneering van het vervolg van de H.S., welke hij uit Snorri nam. Hij heeft dus naast de L.S. Oddr, naast de H.S. Snorri gebruikt. Maar hierover meer in een verhandeling over de onderlinge verhouding der Óláfs saga's Tr. \*

S² volgt nu S¹ voortdurend regelmatig; in brok F maakt S² het zich een beetje gemakkelijk, S² erkent het zelf: Hallfredr kvad nokkurar visur pær er eigi parf á at rita (FMS II 248). S¹ (FS 105—107) is hier breeder; en in verband met zijn bekorting heeft S² enkele veranderingen aangebracht in de enscèneering. Ook in brok G bekort S² de þingscène, maar hierover spreek ik in het volgende hoofdstuk.

Tot nu toe heb ik steeds S<sup>1</sup> en 132 geidentificeerd, duidelijkheidshalve. Ik moet nu de verhouding tusschen S<sup>1</sup> en 132 bepalen en zal dat dan maar dadelijk doen: 132 is een bewerking van S<sup>1</sup>, en wel een slordige. <sup>1</sup>) Maar deze bewering moet ik met be-

wijzen staven. Ik doe voorloopig enkele grepen.

In 132 vinden we in het begin (FS 83. 8) een wonderlijke opmerking! Er staat: pvíat peir vóru pá yfir Noregi. Zonder twijfel stelde S¹ de zaak zóó voor, dat de overval van Sokki op Porvaldr en Ingjaldr plaats greep op het einde van de regeering van Hákon Adalsteinsfóstri. S2 verschilde hierin niet van S1, zegt het bovendien duidelijk door te beginnen met de woorden: á ofanverðum dogum Hákonar Adalsteins fóstra. Deze beginwoorden staan, wel is waar, niet in S1, maar S1 bedoelt het toch zoo: hij maakt melding van den slag bij Fitjar (FS 84. 22), waar Hákon viel en Gunnhildr c.s. kwamen te regeeren over Noorwegen. De woorden: omdat zij (Gunnhildr c.s.) toen (op het oogenblik, dat Sokki zijn overval deed) over Noorwegen regeerden, zijn dus geheel onverstaanbaar, niet alleen wat de chronologie, maar ook wat het causaal verband met den hoofdzin: Sokki, de vriend van Gunnhildr, overviel, aangaat. Hoe komt de bijzin in 132? Op deze wijze, dunkt me. St had, natuurlijk, slechts de opmerking: Sokki, de víkingr, overviel, een vriend van Gunnhildr. 2) S2 had hetzelfde, met de toevoeging: zooals zoovele andere booswichten. R behoudt deze toevoeging op haar oorspronkelijke plaats (zie mijn afdruk van 62); X verplaatst haar naar achter (FMS II 4. 5-6). Er heeft zeker in S1 een randopmerking gestaan bij Gunnhildr c. s.: þvíat þeir vóru þá yfir Noregi van een onkundige, welke opmerking door 132 in den text is opgenomen.

De Ingólfr-Valgerðrepisode is blijkbaar door 132 verplaatst. S¹

\*) Juist daarom valt hij aan: Porvaldr en Ingjaldr worden voorgesteld als vrienden

van Hákon den goeden.

<sup>1)</sup> Ik mag het niet eens zijn met Gudbrandur en Unger's Fortale, blz. XVIII. Zij merken terecht op, dat de schrijvers van 1005 — een compilatiehandschrift — zéér vrij tegenover hun bronnen gestaan hebben. Maar waarom kan dat niet van toepassing zijn op den schrijver van 132, óók een compilatiehandschrift?

had dit stuk nà de Hallfredr-Kolfinnageschiedenis; óók S². De woorden *petta var áðir en Óttarr fór norðan*, þá fór Ottarr einum vetri síðarr suðir til Norðirárdals bewijzen dit. Deze woorden zijn van den bewerker van 132 zelf afkomstig. Maar hierover in het volgende hoofdstuk meer. (FS 88. 10—11; 91. 1—2).

Op FS 99. 13 is zoo iets als *Hullfredr segir* weggelaten. De afdrukkers schijnen deze slordigheid van 132 niet gemerkt te hebben.

Van meer gewicht is, wat er, volgens 132, voorvalt op het Sviabing. (FS 102-103). 132 vertelt daarvan het volgende: op die bijeenkomst kwamen Pórarr, zijn dochter Ingibjorg — Audgísl's weduwe - en zijn broer Ubbi. Allen waren het erover eens Hallfredr te dooden en te offeren. H. trad daarna op Ingibjorg toe en zeide kostbaarheden bij zich te hebben, die Audgisl haar gezonden had, waarop hij haar het geheele verhaal doet. Zij deed nauwkeurig navraag naar de gebeurtenissen en zeide: je verhaal is betrouwbaar, ga mee. H. wordt dan bevrijd van de boeien en Pórarr c. s. zonden lieden uit. H.'s verhaal bleek betrouwbaar; gelicel het vermogen van Onundr valt, volgens het oordeel der Zweden', Hallfredr toe. -S2 zegt dit: (FMS II 86. 88; F I 343-344) op die bijeenkomst kwamen Pórarr, zijn dochter Ingibjorg en zijn broer Ubbi. Allen waren het erover eens Hallfredr te dooden en te offeren. Ingibjorg zeide toen: moeten we den man niet eerst hooren? Haar vader prijst haar inzicht, stemt toe. Zij treedt daarna op H. toe en vraagt, wie hij is. Als hij zijn naam gezegd heeft, vraagt ze hem, hoe hij daar komt, waarop hij haar het geheele verhaal doet: ik doodde Bjorn uit noodweer; geloof me, hier heb ik Audgisl's gordel en mes, die ik hem na zijn dood ontnam; al het andere vermogen van Audgisl is in Bjorns bezit; Onundr doodde Audgisl en niet ik, en Audgisl heb ik op Onundr gewroken, dat moest ik. Ingibjorg zeide de kostbaarheden te kennen en deed nauwkeurig navraag naar de gebeurtenissen met Quundr. Zij zegt dan: je verhaal is betrouwbaar, ga mee. H. wordt bevrijd van de boeien, Pórarr en Ingibjorg gaan naar Bjorn's huis en nemen daar Audgisl's vermogen in bezit. Toen zonden zij lieden uit, ook hier bleek H.'s verhaal betrouwbaar; geheel het vermogen van Qnundr valt, volgens het oordeel der Zweden, Hallfredr toe. — De vraag is: is 132 gelijk aan S1, of is S<sup>2</sup> gelijk aan S<sup>1</sup>? De afdrukkers van 132 hebben geen oogenblik geaarzeld en zeggen: 132 is gelijk aan S1 en spreken dan over "die Geschwätzigkeit, mit der sie (S2) Hallfreds Verurtheilung im Sviabing erzählt" (FS Vorrede blz. XII). Ik voor mij aarzel evenmin

en zeg: S¹ is gelijk aan S², vind den toon van Gudbrandur en Möbius hier te krachtig en houd de bewering vol: 132 heeft hier zijn bron S¹, die — misschien hier en daar met enkele andere woorden — hetzelfde vertelde als S², gruwelijk mishandeld. Het zal mij niet moeilijk vallen deze meening ingang te doen vinden: de meegedeelde feiten spreken voor zich zelf. Slechts dit nog: hoe behoorlijk 132 ook gecomprimeerd moge hebben, hij begaat toch twee vergissingen. De eerste is deze: Hallfredr kan niet op Ingibjorg zijn toegetreden, want hij is, ook volgens 132, gebonden op het bing, en eerst na afloop wordt hij door Ingibjorg verlost. De tweede is: de kostbaarheden zijn niet door Audgisl gezonden aan Ingibjorg; ook volgens 132 heeft H. ze Audgisl afgenomen, opdat ze later als bewijsstukken zouden kunnen dienen.

In FS 108. 7 wordt een zekere Einarr Pórisson genoemd. Hij is in Gríss' gevolg, wanneer deze Hallfredr in de zomerhoeve overvallen wil. Bij de achtervolging — H. blijkt nl. weggereden te zijn — wordt deze Einarr door H. gedood. Het komt later tot een sætt: Porkell Porgrímsson zal de gerā uitspreken. De inhoud is dan deze: de moord op Galti, H.'s broer, door Brandr en de moord op Einarr door Hallfredr zullen gelijk worden gesteld. Deze gelijkstelling vooronderstelt, dat Gríss en Einarr verwanten zijn. S² zegt dit: hann var systrungr Gríss. In S¹ heeft dit natuurlijk ook gestaan; 132 slaat het over.

Het was mijn bedoeling op enkele onomtwistbare punten vast te stellen, dat 132 niet zijn bron heeft afgeschreven, maar zelfstandig heeft bewerkt. Nu we dienaangaande zekerheid hebben, kunnen we nog enkele plaatsen bezien, waar, op zich zelf genomen, 132 zeer wel S¹ zou kunnen vertegenwoordigen, maar waar, in verband met de andere plaatsen, de waarschijnlijkheid groot is, dat S² S¹ vertegenwoordigt en dat 132 eigenmachtig de voorstelling van zijn bron veranderd — en niet verbeterd — heeft.

Zeer bedenkelijk zijn de volgende vier plaatsen:

90. 13 in FS. Ottarr komt bij de plaats, waar Hallfredr en zijn metgezel door Már en Gríss c. s. gebonden zijn neergelegd. Ottarr berispt zijn zoon. Hallfredr vindt die berisping niet onverdiend; hij vraagt, of zijn vader en Gríss elkaar ontmoet hebben. Ottarr antwoordt bevestigend en vertelt dan, op welke wijze de verzoening tusschen hen beiden tot stand is gekomen 1). Hallfredr zegt: ge moogt in uw scheidspreuk zeggen, wat ge wilt, als ze maar niet

<sup>1)</sup> De sætt bestaat hierin, dat Griss Óttarr eindæmi gunt.

de bepaling bevat, dat Griss Kolfinna trouwt. De gecursiveerde woorden staan in  $S^2$ , *niet* in 132.

- 90. 21 in FS. Óláfr bericht zijn schoonzoon Óttarr, dat Hallfredr, die bij hem verblijft, niet geneigd schijnt zich in de bepalingen van Óttarr's scheidsspreuk te schikken. Óttarr bericht daarop schoonvader en zoon, dat hij wel op vele punten aun hun wenschen tegemoet wil komen; hij is ziek, wil den jongen zien en zijn laatste beschikkingen maken. Hallfredr komt en vindt zijn vader tegen verwachting gezond, hij wordt geboeid en hoort zich toevoegen: ôf geboeid blijven ôf je volkomen bij mijn scheidsspreuk neerleggen. Hallfredr zegt dan: gij houdt dan toch blijkbaar voet bij stuk. 1) De gecursiveerde woorden staan in S², niet in 132.
- 96. 8 in FS. Hallfredr zal ter dood gebracht worden. Hij vraagt: is hij, dien ik trof, aan de gevolgen gestorven? Ja, zegt Kálfr c.s. Hallfredr zegt: dan zult ge meenen, dat ik verdien te sterven; waar is de koning? Dat raakt je niet, zegt Kálfr c.s., hij heeft je ter dood veroordeeld. Aldus S². In 132 zijn de vragen van Hallfredr en de antwoorden van Kálfr omgewisseld en de gecursiveerde woorden verdwenen. Maar men bedenke, wanneer men neiging zou gevoelen op deze plaats 132 met S¹ te identificeeren, dat zoowel in 132 als S² onmiddellijk volgt: men leide mij voor den koning, ik wil hem nog dank zeggen.
- 97. 17 in FS. Óláfr verdenkt Hallfredr, ontbiedt hem en vraagt: ben je daarin schuldig, dat je afbeeldingen van Pórr in je zak meedraagt en dat je heidendom drijft? Neen, antwoordt H., daarin ben ik niet schuldig en mijn onschuld kan ik bewijzen: ge behoeft slechts mijn zak te doorzoeken. De gecursiveerde woorden staan in S<sup>2</sup>, niet in 132!

Weinig aantrekkelijk is ook de wijze, waarop de ontsnapping van Ottarr en Ávaldi aan de víkingar verteld wordt, waarop de eerste ontmoeting van Hallfredr en Oláfr ons wordt meegedeeld; de overlevering van het bezoek van Hallfredr aan Porleifr en van het gesprek van dezen laatsten met Eiríkr Hákonarson laat aan helderheid veel te wenschen over.

De vraag naar de gesteldheid van  $\mathbb{S}^1$  moet aldus beantwoord worden:

Eenerzijds hebben we duidelijke bewijzen voor de tekstbedervende werkzaamheid van 132; anderzijds even duidelijke bewijzen voor het feit, dat S<sup>2</sup> naast S<sup>1</sup> andere bronnen gebruikt heeft niet alleen, maar ook S<sup>1</sup> heeft ingekort (in de brokken F: de gebeurtenissen in

Met Fritzners verklaring (II. 188) kan ik het niet eens zijn. Verhand, Kon, Akad, v. Wetensch, Nieuwe Recks Dl. XIX, No. 5.

de zomerhoeve, naar S<sup>2</sup>'s eigen getuigenis, en G: de þingscène, naar ik later hoop aan te toonen) en uitgebreid. Over deze gevallen van uitbreiding ten slotte nog enkele woorden.

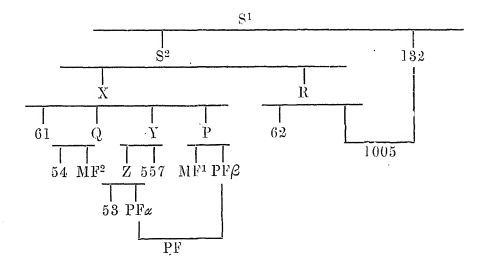
S2 vertelt, dat Óláfr Óttarr ontbiedt, wanneer hij vermoedt, dat Hallfredr achtervolgd wordt en in gevaar verkeert. Ottarr snelt naar Haukagil en beiden, vader en schoonzoon, komen hun verwant tegen Már en Gríss te hulp. Na afloop van hun tocht rijdt Óttarr naar Grimstungur terug en Óláfr, met den verlosten Hallfredt, samen naar Haukagil. Óláfr is dus bij al het tusschenliggende, hun ontmocting met Már en Griss, de sætt, hun uiteengaan, hun verlossing van Hallfredr en zijn makker, de mededeeling van Óttarr van den inhoud van zijn gerd aan Hallfredr en Hallfredr's eigenzinnig antwoord tegenwoordig geweest. 132 laat Óláfr te Haukagil blijven en Óttarr er alleen op uittrekken. Ik geloof, dat 132 hier uit S1 de oorspronkelijke voorstelling bewaard heeft: Óláfr is immers met den inhoud van de gerā, die Hallfredr hem, volgens 132, bij zijn terugkomst, moet hebben meegedeeld, niet ingenomen, hij kiest partij voor zijn kleinzoon, dien hij blijkbaar in zijn koppigheid wil ontzien, hij acht het raadzaam zijn schoonzoon te verzoeken alsnog in zijn scheidsspreuk veranderingen aan te brengen. Ottarr reageert op dit verzoek met de bekende list, en de bepalingen blijven gehandhaafd. Óláfr's houding in dezen is dezelfde in 132 en S2. En waar dit zoo is, moet het meetrekken van Óláfr op den tocht — het brengen van hulp aan Hallfredr — een verzinsel van S<sup>2</sup> zijn. Was hij. Olafr, werkelijk op den tocht met Ottarr te zamen geweest. dan had hij zich wel laten gelden. Maar hij mocht niet - van den verteller — bij de verschillende gebeurtenissen aanwezig zijn. Zijn invloed ten bate van Hallfredr had de scheidsspreuk van Ottarr anders doen uitvallen, de verloving van Griss en Kolfinna opgeheven, het huwelijk van deze met Hallfredr mogelijk gemaakt, Hallfredr niet naar Noorwegen laten vertrekken!

Ook de laatste strophe (FS 114. 21) is een toevoeging van S<sup>2</sup> (FMS III 27—28, F I 536; 1005 volgt hier R en niet 132, in dit deel van G). De afdrukkers willen, blijkens hun *Vorrede* blz. X, de strophe in 132 binnensmokkelen, willen het ontbreken verklaren uit afschrijversonhandigheid. Hierop is slechts één antwoord mogelijk: van iets zoo ongerijmds kan en mag geen enkele afschrijver verdacht worden.

Zoo ligt de conclusie voor de hand. Op die punten, waar we met zekerheid hebben vastgesteld, dat S<sup>2</sup> niet oorspronkelijk is, dat S<sup>2</sup> andere bronnen heeft gebruikt, of op eigen gezag, uit zich zelf, heeft bekort, heeft veranderd, op die plaatsen heeft 132 het oor-

spronkelijke bewaard, dus is  $132 = S^1$ . Op alle overige punten is  $S^2 = S^1$ . Deze slotsom lijkt boud, maar ik acht me gerechtigd ze te trekken: wij hebben 132 te veel beschuldigd, verdacht en berispt om in al die overige punten van verschil "geschwätzigkeit" van  $S^2$  te zien.

Ik herhaal mijn schema.



#### HOOFDSTUK III

# HOOFDPUNTEN UIT DE GESCHIEDENIS DER SCHRIFTELIJKE EN MONDELINGE OVERLEVERING

Het vorige hoofdstuk beeindigde ik met de opmerking: op die en die bepaalde punten is S<sup>2</sup> niet oorspronkelijk; overal elders is S<sup>2</sup> wel oorspronkelijk. Dan is de volgorde van de Ingólfr-Valgerðr episode in 132, de Már-overval en de Hrafn-Gunnlaugr geschiedenis niet oorspronkelijk. Wat de eerste betreft, de omzetting wordt door de bewerker van 132 zelf erkend, zooals ik boven opmerkte; dat hij de beide laatste stukken eigenhandig heeft toegevoegd, deelt hij ons niet mede. We vinden ze niet in S<sup>2</sup>, wel in 132; toch zijn de stukken niet door S<sup>2</sup>, om welke redenen dan ook, weggelaten.

1005 heeft van alle kanten bij elkaar geschraapt, wat hij maar vinden kon: in het begin van brok A en het slot van F volgde hij liever 132 dan zijn dáár karig vloeiende bron R. Nu vinden we in 1005 óók de omzetting van de Ingólfr-Valgerðr episode, óók den Már-overval, óók de Hrafn-Gunnlaugr geschiedenis. Deze laatste twee stukken zijn dus uit 132 door 1005 meegenomen, evenals de breedere stukken in A en F. De omzetting van de episode door 1005 is dus geschied op het voorbeeld van 132.

De omzetting van de Ingólfr-Valgerdr episode.

In groep X vinden we verteld, hoe Öttarr in moeilijkheden geraakt met Porsteinn Ingimundarson, nadat Hallfredt, in twist met Avaldi, Griss en Már over Kolfinna, zelfs met zijn vader, die hem gewelddadig dwong zich bij zijn beslissing neer te leggen, het land verlaten heeft. Porsteinn's zoon Ingölfr maakt, zooals beknopt wordt meegedeeld, op voor oud-IJslandsche begrippen onduldbare wijze, het hof aan Valgerdt Öttarsdóttir. Porsteinn's scheidspreuk is: Öttarr moet van het Noorden naar het Westen verhuizen. Dit geschiedt ook, in 't voorjaar. Hallfredt verbleef dien winter te Hladir bij Hákon Sigurdarson, en als hij in den zomer op IJsland is teruggekeerd, vindt hij zijn vader dáár in het Westen, in het Nordrárdal

en niet meer in het Noorden. In de groep R vinden we dezelfde gebeurtenissen nog méér beknopt verteld, maar wat de chronologie aangaat, zijn X en R het met elkaar eens: éérst de Hallfredr-Kolfinna geschiedenis, dân de Ingólfr-Valgerdr episode. De vermelding van de verwikkeling tusschen Porsteinn en Ottarr staat evenwel in R op een andere plaats dan in X. Wanneer R heeft verteld, dat Hallfredr na een winter bij Hákon doorgebracht te hebben, weer naar IJsland terugkeert en zijn vader niet in het Noorden vindt, vervolgt het verder: de oorzaak van de verhuizing van Grimstungur naar Ottarsstadir was de scheidsspreuk van Porsteinn Ingimundarson; deze gerd het resultaat van een twist tusschen de beide vaders naar aanleiding van Ingólfr's hofmakerij. Tusschen 132 en 82 is het verschil niet groot: eensdeels wordt de hofmakerij uitvoeriger verteld, aan den anderen kant wordt, twéémaal, nadrukkelijk meegedeeld, dat de twist tusschen Porsteinn en Ottarr over de genoemde zaak plaats greep in den winter nû het vertrek van Hallfredr, en dat diens hofmakerij aan Kolfinna plaats greep voor de twist: Petta var áðir en Óttarr fór norðan (FS 88. 10-11) en þá fór Óttarr einum vetri síðarr til Norðrárdals (FS 91. 2). De chronologie van 132 is dus gelijk aan die van S2: de Hallfredt-Kolfinna geschiedenis vóór de Ingólfr-Valgerðr episode. 132 draait dus, volgens zijn eigen verzekering, de volgorde der door hem vertelde gebeurtenissen om. Hoe staat het nu in 1005 met deze zaak? Hier treft men hetzelfde aan als in 132: cenerzijds de breedere overlevering van Ingólfr's hofmakerij (F I 302), anderzijds staat het stuk in quaestie vóór de Kolfinna-episode. Maar 1005 laat, in tegenstelling met 132, na mee te deelen, dat deze laatste episode toch eigenlijk plaats greep vóór Óttarr's verhuizing als gevolg van de scheidsspreuk van Porsteinn, die, door deze gerd, immers een eind wilde maken aan de ongewenschte verhouding tusschen zijn zoon en Valgerdr Óttarsdóttir. 1005's chronologie is dus: 1° Valgerðr-Ingólfr. 2° Kolfinna-Hallfredr. Mijn conclusie is deze: de chronologie in S¹ en S2 is dezelfde, de goede volgorde is in S2 bewaard, in 132 niet; dit laatste handschrift waarschuwt ons, 1005 niet en bewijst daardoor zijn afhankelijkheid ad absurdum van 132. Dat nu, door de verandering der volgorde in 1005 zonder waarschuwing diens overlevering ongerijnd wordt, dien ik nu nog aan te toonen. Moeilijk is dit niet, wanneer we 1005 aandachtig lezen. Wanneer 1005 verteld heeft van Hallfredt's uiterlijk en karakter, gaat het over tot de beschrijving van het haustbod in Grimstungur. Daar leert Ingólfr de dochter van den gastheer kennen, en maakt haar het hof. Het geheele verloop van deze zaak schrijft 1005 nagenoeg letterlijk uit 132 over: het eindigt

dan met te vertellen, hoe Óttarr naar het Westen verhuist met zijn gezin, dus bok met Hallfredt, die toen tegen de twintig was. Dan gaat 1005 over tot het vertellen van Hallfredr's begeerte Kolfinna te bezitten, hoe haar vader haar wel dadelijk wil geven, maar hoe Hallfredr niet trouwen wil, hoe Ávaldi door Már uit de moeilijkheid gered wordt, doordat Már zijn vriend Gríss een huwelijksaanzoek laat doen, dat geaccepteerd wordt 1), hoe Hallfredr Már en Griss bij den muur van Kolfinna's dyngja hoont. Wanneer men met de lectuur van 1005 zoover gekomen is, vraagt men zich af: is dit alles mogelijk? Dan moet Hallfredr dus niet met zijn vader naar het Westen gegaan zijn! Juist, zegt 1005: Hallfredr var þá vistum at Hankagili, bij zijn grootvader Óláfr (F I 305. 10). 2) We zijn dus voorloopig gerustgesteld. Maar nu zet zich 1005 tot de beschrijving van de vervolging van Hallfredt door Már en Griss in het Vatnsdal. 3) Zijn grootvader Óláfr vermoedde, dat het zijn gast en kleinzoon niet goed ging en zond bericht naar Óttarr, den vader: kom toch snel! Ottarr komt dadelijk, is oogenblikkelijk ter plaatse. Maar dit is onmogelijk: Óttarr kan niet zoo spoedig aanwezig zijn: de afstand tusschen het Vatnsdal, de plaats des onheils en het Nordrárdal, zijn woonplaats, is te groot, véél te groot, dan dat Óláfr zijn schoonzoon bericht kan zenden met het resultaat, dat Ottarr zóó spoedig na het ontvangen van dit bericht aanwezig is, al treft hij de achtervolgers dan eerst aan, nadat hun aanval op Hallfredr en zijn begeleider gelukt is. Alle de hier vermelde gebeurtenissen kunnen alleen dan plaats gehad hebben, wanneer Ottarr nog op Grimstungur woont in het Vatnsdal, en niet op Ottarsstadir in het Nordrárdal, op Grímstungur, dat niet ver van Haukagil en de plaats des onheils, waar Hallfredt en zijn begeleider geboeid werden, verwijderd lag. 4) 1005 ziet wel in, dat hij Hallfredr niet kan laten optreden in het Nordrardal, wanneer hij hem juist te voren met zijn vader heeft laten verhuizen naar het Westen en voegt daarom zelf in: Hallfredr var þá vistum at Haukagili, hij wist immers, dat Hallfredr zijn jeugd bij zijn grootvader had doorgebracht, maar 1005 is niet zoo slim geweest, dat hij ook elders in de gevolgen van zijn veranderde chronologie voorzien heeft. En juist daar kunnen we hem betrappen. De ontwikkelingsgang van de schriftelijke overlevering is in dezen de volgende geweest: In S1 heeft een uitroerige

<sup>&#</sup>x27;) Ik ben het met Heinzel in die Beschreibung (blz. 210) ééns, dat Kolfinna's verloving met Griss als prikkel voor Hallfredr moet dienen.

<sup>\*)</sup> Men vergelijke F I 302, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Men vergelijke het Arbók van de IJslandsche archæologische vereeniging 1895 (blz. 7).

<sup>&#</sup>x27;) Men vergelijke Kaalund in zijn Beskrivetse (II blz. 41).

Ingólfr-Valgerðr episode gestaan nà de Hallfreðr-Kolfinna geschiedenis; 132 heeft de volgorde veranderd en zijn bewerking trachten goed te praten door het invoegen van twee onhandige opmerkingen midden in den gang van de vertelling. In S² heeft de episode eveneens nà de Kolfinna-Hallfreðr geschiedenis gestaan, maar in beknopten vorm, zooals men verwachten mag, wanneer men in aanmerking neemt, dat S² de Hallfreðar saga voorstelt als deel van de Óláfs saga. Dezen toestand vinden we in X; R gaat een stap verder, wat in R's lijn ligt: alles bekorten, wat niet onmiddellijk met Óláfr in verband staat. R zegt slechts: Hallfreðr vindt zijn vader in het Westen, omdat de man door Porsteinn gedwongen was te verhuizen; Porsteinn noodzaakte hem daartoe om een eind te maken aan de verhouding tusschen zijn zoon en Óttarr's dochter Valgerðr.

Een andere vraag is deze: hoort deze Ingólfr-episode in de Hallfredar saga thuis? Maakt op het oogenblik, dat de mondelinge saga werd neergeschreven, deze episode een deel van haar uit? Dit is zeker, dat de episode verhoudingen tusschen twee voorname personen in het Vatusdal aanroert, Ottarr en Porsteinn, dat ze niet het niterlijk en innerlijk leven van Hallfredr raakt. Ten einde in deze moeilijke vraag tot klaarheid te komen, is het noodig, die saga in het onderzoek te betrekken, van welke men verwachten mag iets te hooren over de verhoudingen tusschen Óttarr en Porsteinn en hun kinderen Valgerdr en Ingólfr, nl. de Vatnsdæla saga. We worden in die verwachting niet teleurgesteld; we vinden daar 1) een episode overgeleverd, die in groote trekken hetzelfde inhoudt betreffende Ingólfr en Valgerdr als de episode in de Hallfredar saga. In FS 28. 28—30 vinden we Ottarr voorgesteld: Ottarr hét madr, er bjó í Grímstungum; hann átti Asdísi, dóttur Óláfs frá Haukagili, þeirra son var Hallfreðir vandræðuskáld en dóttir hans hét Valgerar ofláti mikill ok væn at sjá. Ingimundr, zijn zoons Jokull en Porsteinn, diens zoons Ingólfr en Gudbrandr zijn en worden ons natuurlijk eveneens bekend gemaakt. Wanneer Ingimundr gestorven is, worden Porsteinn en Jokull de hoofdpersonen; onder andere dingen wordt ook van hen verteld de twist met Ottarr (FS 60, 8 vlgg.). Dit staat in FS: de uitvoerige overlevering van de hofmakerij, evenals in S<sup>1</sup>; de boosheid van Óttarr; het komt van Óttarr's zijde tot een proces, dat evenwel

<sup>1)</sup> Het handschrift A.M. 559 quarto is door Gudbrandur Vigfússon en Th. Möbins afgedrukt in hun serie Fornsögur 1860. Ik eiteer voortdurend dezen afdruk onder den naam FS. Een nieuwe, kritische uitgave van de Vatusdola saga is zeer noodig. Ik hoop, dat 't mij gegeven is er een te bezorgen.

geen voortgang en resultaat heeft door het gewelddadig ingrijpen van Ingólfr en zijn oom Jokull; Óttarr besluit vrijwillig tot verhuizing; Porsteinn sterft, maar de betrekkingen tussehen Valgerdr en Ingólfr worden voortgezet, óók na de verhuizing. Ingólfr bezoekt Óttarr en Valgerðr herhaaldelijk op den weg van en naar het bing (d.i. alþingi) in het Westen en zij is daarvoor niet ongevoelig; Óttarr zint nu op wraak; een eerste poging om door een zekeren Pórir de gebroeders Ingólfr en Gudbrandr te doen vermoorden, mislukt; het komt tot een sætt; een tweede poging om door een schipbrenkeling 1) Svartr de moorden te laten plegen, gelukt beter: Gudbrandr wordt gedood; er komt een sætt tot stand en daarmee is de zaak afgeloopen, Ingólfr sterft spoedig daarop en Valgerdr trouwt. Het komt me voor, dat een gedeelte van deze episode nit de V.S. op een gegeven oogenblik door een verteller van de Hallfredar saga in zijn stof is opgenomen en dat dit gedeelte met de eigenlijke II.S. tegelijk is opgeteekend en toen in de schriftelijke overlevering is gaan rondzwerven. Deze man heeft uit de reeds in omloop zijnde V.S. geput om zijn hoorders te verklaren,2) waarom toch Hallfredr, die eerst in Grimstungur woonde, bij zijn terugkomst zijn vader te Ottarsstadir vindt. Deze verteller heeft dus de V.S. gekend, op het gehoor af; hij heeft dan ook niet woordelijk naverteld: de breede vertelling, die in de V.S. een belangrijke plaats inneemt, is in zijn mond tot een aneedote ineengeschrompeld, wel is waar met gelijke trekken, maar met zelfstandige ensceneering en woordenkeus. De V.S. spreekt bijv. van een hausthing, gedurende hetwelk Ingólfr en Valgerdr praten, de H.S. van een haustbod, een huiselijk feest. De woorden, waar Ottarr éérst bij Ingólfr en daarna bij Porsteinn zich beklaagt, waar Porsteinn zijn zoon ter verantwoording roept, Ingólfr beterschap belooft, en Ottarr voor de tweede maal zich beklaagt bij Porsteinn, verschillen in de V.S. en de H.S. Dat het slot in de H.S. sterk van de V.S. afwijkt, is begrijpelijk. Het was voor dezen zijn stof vermeerderenden verteller van de Hallfredar saga genoeg vermeld te hebben, dat Ottarr verdween van Noord naar West: hij heeft het voor den vader van zijn held Hallfredr eerzamer gevonden, dat deze verdween tengevolge van een sætt (met sjálfdæmi

<sup>&#</sup>x27;) Men vergelijke de elimax in de twist tusschen Hallgerdr en Bergþóra in de Njáls saga.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Noodzakelijk was dit niet; de vertelling was ook begrijpelijk zonder deze invoeging. De geschiedenis van de mondelinge overlevering op dit pant is das deze, dat de oorspronkelijke verteller onmiddellijk van *i Heiti ok útan um samvrit* (FMS II 12) op greiddiz nans ferd vel (FMS II 15) is overgegaan. Hier voegt dus de latere verteller uit de V.S. zijn aneedote in.

voor Porsteinn) dan dat hij verdween, omdat hem het verblijf te Grimstungur onmogelijk gemaakt werd door Ingólfr en Jokull. Men bedenke toch, dat in de Hallfredar saga Hallfredar, in de Vatnsdæla saga Porsteinn en Jokull met hun kinderen de hoofdpersonen, de helden, zijn. Het overige stuk, de wraak van Ottarr door Pórir en Svartr bevattende, behoefde de man niet meer te nemen: eensdeels had hij dit stuk niet noodig, aan den anderen kant bestond er tengevolge van het door hem gemaakte slot, voor wraak van Ottarr's zijde geen aanleiding meer.

De Már-overval.

Hallfredr rijdt na het bezoek aan Kolfinna en den moord op Einarr Pórisson huiswaarts, naar het Westen. In den daarop volgenden winter worden de Grissvisur gesmeed, dan volgt de daging van Griss op het Húnavatnsþing; het einde is niet een proces, maar een sætt. In 132 en 1005 vinden we nu tusschen den winter met de Grissvisur en de daging van Griss een voorjaarstocht van Hallfredr over de hoogvlakte naar het Noorden; op dien tocht wordt hij overvallen door Már; vóór de scheiding -- geen van beiden bekomt letsel — spreekt Hallfredr een strophe, en verdwijnt. Men bedenke, dat 1005 — we zijn hier in G — vanaf het slot van brok F (de aankomst van Hallfredr op IJsland) 132 volgt en dit volhoudt tot en met de bingscène, waarna het weer tot R terugkeert. De vraag, die ons hier bezighoudt, is deze: heeft de strophe en de prozaomgeving in S1 gestaan? Ik zal pogen te bewijzen, dat ook hier 132 aan het bewerken geweest is; evenals 132 de volgorde van de Kolfinna- en de Valgerår-episoden heeft veranderd, zoo heeft 132 ook den Már-overval zelfstandig toegevoegd; ook hier heeft 1005 132 ad absurdum nagevolgd. Ik deel nu de episode in haar geheel mede, zooals ze staat in 132, en zooals 1005 ze overlevert. 132: In het voorjaar gaat Hallfredr c.s. noordwaarts, een storm overvalt hen; H.: dat is tooverweer. Zij gaan van de hoogvlakte het Vatnsdal in, er is een omheining, twintig man springen te voorschijn. Már is het, hij valt Hallfredr aan, maar deze houwt terug. Már weert zich door middel van een blóttrygill en wordt niet gewond. Hallfredr reed toen uit de poort van de omheining. Már roept: valt aan. II. zegt daarop de strophe. Zij scheiden. 1005: In het voorjaar gaat Hallfredr c. s. over de Arnarvatnsheidt, een storm overvalt hen; H.: dat is tooverweer. Zij gaan van de hoogvlakte het Vatusdal in, er is een omheining, twintig man springen te voorschijn. Már is het, hij valt Hallfredr aan met zijn (M.'s) verwant, maar II. houwt terug. Már weert zich door middel van een blottrygill en wordt niet gewond. Hallfredt zeeg van zijn paard en wist zich in de richting van de opening van de

hooistapelomheining 1) te bergen. Már roept: valt aan. II. zegt daarop de strophe. Zij scheiden. — Bezien we eerst de strophe zelf.

de overlevering van 132

Mjok tegaz sveima sokkvir snót verd ek þegns fyrir hótum vér munum dag hvern dýrra dulrækinn mik sækja heldr mun hælibaldri hrævinz fyrir því minna ván erumk slík at sleikja sinn blóttrygil innan. de overlevering van 1005

Mik tegar sætra sjótla snót verð ek þegns fyrir hóti domilátrs at dómi drekkjandi mér sekkja heldr mun holibaldri hlokeirs fyrir því meira ván erumk slíks en sleikja sinn blóðtrygil innan.

Finnur Jónsson heeft zich op twee plaatsen over deze strophe uitgesproken, in een stuk in het Arkiv van 1902: de strophen in de Hallfredar saga; en in de groote nitgave van de Skjaldedigtning (I A 172, B 162). Ik behoef op Finnur Jónsson's betoog niet diep in te gaan. De geachte schrijver heeft, naar mijn bescheiden meening, een methodische fout begaan door te trachten de beide overleveringen van 132 en 1005 te interpreteeren buiten het omgevende proza en buiten den textueelen ontwikkelingsgang der saga om, welke hem trouwens op het oogenblik, waarop hij zijn stuk schreef, niet bekend was en kon zijn. Hij heeft bij die poging tot interpretatie niet verder rondgezien dan in de kleine ruimte van deze zestien regels, reconstrucert dan uit die regels, getrouw aan zijn historiciteitsleer aangaande de lausavisur, een strophe, zegt ten slotte, dat de strophe op een door hem bepaald oogenblik moet uitgesproken zijn, welk oogenblik juist daarom verkeerd is gekozen, omdat hij te voren de saga in haar verschillende overleveringen niet nauwkeurig heeft doorgelezen. Het komt me voor, dat we hier met twéé verschillende strophen te doen hebben; de oudste is natuurlijk in 132, de jongste in 1005 bewaard. De oudste is verstaanbaar, wanneer men twéé schrijffouten verbetert: sveima in seima en hrævinz in hrælinns. 2) Wanneer deze verbeteringen zijn aangebracht, is er op bouw en duidelijkheid van de strophe niets aan te merken, allerminst op de combinatie van hrælinns met hælibaldr. Het woord hrælinar was den skalden niet onbekend: bij Sighvatr Pórðarson zal men de kenning hrælinns fors aantreffen; bij anderen is de verbinding van Baldr met linnr en met hjorr, met een kenning

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Men vergelijke Brunn in zijn *Fortidsminder og Natidshjem paa Island* 1897 blz. (36—37), en de beschrijving van den dood van Arakell Pórólfsson in de Eyrbyggja saga (Sagabibliothek''-uitgave blz. 135—136).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Men vergelijke Konrád Gíslason in zijn Udvalg (blz. 23).

als sárlinnr niet ongewoon; men sla hier Sveinbjörn op na; het woord hælir in kenningar voor man: de vechtlustige, die zich beroemt op zijn voortreffelijke wapenen of op het gebruik, dat hij van die wapenen maakt, is evenmin ongewoon; de kenning helibaldr hrælinns is dus niet onaannemelijk. En de geheele strophe luidt dan, volgens 132, in het Nederlandsch vertaald: de man wil me aangrijpen, is dreigend; wij, vrouw, hebben de herinnering aan heerlijker dagen; heel wat gemakkelijker zal het voor den man zijn zijn offerschaal (blóttryggill) te likken; dit is mijn verwachting. De jongste strophe is gedeeltelijk verstaanbaar. Wat in de eerste helft moet gestaan hebben, is niet met zekerheid te zeggen. Men mag redelijkerwijze verwachten, dat in die eerste helft in 1005 iets van denzelfden aard gestaan heeft als in de eerste helft in 132, waar toch in de tweede helft in beide strophen de zin dezelfde is. Wanneer men de schrijffout hlokeirs in hlautgeirs verandert, en hlautgeirs met hælibaldr combineert, dan is er op bouw en duidelijkheid van dit strophendeel niets aan te merken. Het kleine verschil in beteekenis tusschen de oudste en de jongste strophe ligt dan slechts hierin, dat de jongste. 1005, met nadruk zegt, dat de man heidensch is, wat de oudste niet doet. Die nadruk is overbodig; het woord blottrygill karakteriseert voldoende. - Van heel wat meer belang dan deze quaestie, is de vraag naar het oogenblik, waarop de strophe uitgesproken is. De strophe is, zonder twijfel, tot een vrouw gericht en wel door een man. Wanneer we aannemen, dat de man Hallfredr is - en nu daar is niets tegen ---, dan is de vrouw Kolfinna. Of Hallfredr de strophe zelf gemaakt heeft? Finnur houdt dit voor ontwijfelbaar. 1) Hij gaat zelfs zoover in zijn geloof aan de echtheid van alle op Hallfredr's naam staande strophen, dat hij, bij de bespreking van één der doodsstrophen een metrische fout ontdekkend, die fout zonder aarzelen wijt aan Hallfredr's zwakte en uitroept: Digteren er jo syg! Maar die al-of-niet-echtheid is moeilijk te bewijzen: evenmin is het te bewijzen, of het in de saga's vertelde werkelijk gebeurd is of niet. De skemtan berust toch hierop, dat sprekers en hoorders het vertelde, de saga, voor waarschijnlijk hielden; hebben de laatsten - de hoorders - dan niet gaarne geloofd aan de vaardigheid van hun helden - men bewondert die vaardigheid toch ook nù nog in zijn tijdgenooten — en zijn de eersten de sprekers — ook niet zelf uitstekende ex-tempore dichters geweest? Maar dit nu daargelaten; we vragen ons af, op welk oogenblik de strophe gesproken is. Er zijn twee opvattingen: die van

<sup>1)</sup> Men vergelijke ook zijn stuk in de Aarbøger van 1912 Sagaernes lausavisur (blz. 37).

Finnur is deze: de strophe is gesproken, toen Hallfredr zich bij Kolfinna in Griss' zomerhoeve bevond; hij, Finnur, betwijfelt dit geen oogenblik: hele indholdet taler afgjort for dette. Deze opvatting moet onjuist zijn. Wanneer zou Hallfredr dan wel de strophe tot Kolfinna gericht hebben? Wanneer Griss, door den schaapherder gewaarschuwd, komt aanrijden? Maar Hallfredr weet niets van die waarschuwing, dus ook niets van het in-aantocht-zijn van Griss, dus ook niets van een dreigenden man, over wien hij tot de vrouw zou hebben kunnen spreken. Sterker is dit argument: door een nidvisa, waarin van een blottrygill, een heidensch-religieus artikel, gesproken wordt, waarin dus een heidensch man wordt gehoond, kan nooit Griss getroffen worden, wel Mar, maar Mar heeft met het bezoek van Hallfredr aan de zomerhoeve niets uit te staan. De volgende opvatting komt me voor aannemelijk te zijn: de strofe is gesproken op het oogenblik, dat Hallfredr bij Kolfinna in de dyngja is op Ávaldi's hoeve, wanneer Gríss, door Már vergezeld, zijn aanzoek komt doen. Bij deze situatie past de strophe volkomen. Hallfredr heeft Kolfinna naast zich, Már en Griss tegenover zich, en zegt dan tot Már — die hem pas heeft toegevoegd: om je praatjes geven we niets, Avaldi heeft over zijn dochter de beslissing, niet jij -: ik heb met jou, Blót-Már, niets te maken, waarop Már zijnerzijds Hallfredr bedreigt, en Hallfredr op zijn beurt Már bespot in een strophe, die alléén in 132 (S1) en op diens voorbeeld door 1005 is bewaard gebleven, en die door 82 is overgeslagen. Deze nietszeggende strophe past in 't geheel niet bij de pijulijke situatie. Mijn conclusie is deze: er zijn twéé strophen 1), de oudste is door 132, de jongste door 1005 afgeschreven; in beteekenis verschillen beide strophen niet; de algemeenen zin van de strophen is: Hallfredr hoont Mar in het bijzijn van Kolfinna. — Bezien we nu het proza. Na al het bevenstaande behoef ik niet meer te betoogen, dat proza en strophe nauwelijks iets met elkaar te maken hebben. De man, die het de strophe omgevende proza vervaardigde - een andere uitdrukking mag ik niet gebruiken - heeft van den zin van de strophe niet meer begrepen dan dat Már een vijandige houding aanneemt tegenover Hallfredr; in zoover kunnen we zijn scherpzinnigheid roemen, dat hij inzag, dat met den bezitter van den blöttrygill en den dreigenden man niemand anders dan Mar kan bedoeld zijn. Hij is op de volgende wijze te werk gegaan: hij heeft

<sup>1)</sup> Pleit niet het feit, dat er twéé in beteekenis elkaar dekkende strophen bestaan, tegen de "echtheid"? Het zwakke punt in Finnur's betoog is wel dit, dat hij het bestaan van de twéé strophen niet erkent en datgene, wat niet in zijn ééne gereconstrucerde strophe past, forvanskning zonder meer noemt.

Már's vijandige, dreigende houding in een daad omgezet: Már valt aan. Hij heeft voor dien aanval een plaats in de saga noodig gehad, die plaats vond hij tusschen den winter en den zomer; den winter, gedurende welken Hallfredr in het Westen zich bij zijn broer ophoudt, en den zomer, waarin het proces zal beginnen. Hallfredr wordt nu met Már in contact gebracht, doordat Hallfredr noordwaarts rijdt. Onze man heeft den aanval moeten localiseeren en enscènceren. Een omheining, zegt hij, is een uitstekende plaats voor aanvallers, die omheining bevindt zich noordelijk in het Vatusdal bij Már's woonplaats Másstadir. De aanval heeft plaats. Hallfredr verweert zich. Már krijgt van onzen man den blóttrygill als wapen in de hand. Hallfredt gaat aan den haal langs den eenig mogelijken uitweg nl. door de poort van de omheining, waarbinnen hij door den schrijver geintroduceerd was. Deze heeft bovendien gezorgd voor stormweer, dat in het voorjaar veel voorkomt en dat dienen moet om Hallfredr op het ernstig gebeuren voorbereid te laten zijn. Dit maakwerk is in 132 en 1005 op gelijke wijze overgeleverd, de geringe verschilpunten dwingen ons allerminst te vermoeden, dat 1005 een andere bron heeft gebruikt dan 132. De verschilpunten zijn deze: er treedt in 1005 naast Már een bloedverwant op; dat dit een wijsneuzige toevoeging van den bewerker van 1005 is, blijkt hieruit, dat hij het oorspronkelijke gevolg van Már, twintig man, - hij was wel zoo verstandig, dat hij inzag, dat Hallfredr vooral véél tegenstanders moest hebben - uit 132 heeft behouden. De gardr wordt door 1005 geinterpreteerd als een stakkgardr; ook het van het paard zijgen is zijn bedenksel. Ik heb in het voorgaande laten blijken, dat ik het proza voor een interpolatie hield, voor werk, dat van de mondelinge saga zeker geen deel heeft uitgemaakt, dat de hand van een schrijver verraadt, dat in de eerste opteekening S<sup>1</sup> niet gestaan heeft, werk, waarin we de stem van den verteller niet beluisteren kunnen. Dit moet ik nog aantoonen. In de eerste plaats merken we van dien Már-overval niets bij de sætt, wanneer Porkell Porgrimsson zijn beslissing uitspreekt. Men pleegt in dergelijke gevallen nauwkeurig de wederzijdsche misdaden tegen elkaar op te wegen 1), zoo ook hier: het bezoek bij Kolfinna, den moord op Einarr Pórisson, de nídvísur, den moord op Galti Óttarsson; maar van den overval van Már op Hallfredt merken we niets. Deze moest toch op de rekening van de tegenpartij gezet worden. In de tweede plaats: Már heeft met onzen held niets te maken. In het begin is hij de bemiddelaar tusschen Avaldi en Griss, hij wordt

¹) Men vergelijke de *sætt* in de Eyrbyggja saga ("Sagabibliothek"-uitgave blz, 173).

als zoodanig door Hallfredr gehoond, hij neemt aan de vervolging deel, maar dan komt de sætt en Már verdwijnt uit de saga, terecht, want hem wordt door Hallfredr niets meer aangedaan. Vanwaar dan die plotselinge overval? In de derde plaats: het proza is zulk slecht maakwerk, dat het Hallfredr eerder belachelijk maakt dan dat het hem verheerlijkt. Hallfredr is niet gewoon met een stroplie aan den haal te gaan, waar hij toch op een andere plaats in de saga, door Griss en Már met een groote overmacht vervolgd, stand houdt. Wie is nu die interpolator geweest? Niemand anders dan de bewerker van 132, die ook door deze daad zijn bron S1 bedorven heeft. Maar hoe komt de man dan aan de strophe? Hij heeft haar uit een verloren gegane opteekening van de H.S., die de strophe op haar juiste plaats - Hallfredr's bezoek bij Kolfinna in de dyngja - overleverde. 1005 heeft hier, wat de strophe betreft, naast 132 een andere bron gebruikt, een handschrift, dat sterk op de verloren opteekening van de IIS. geleek. Het is zeer waarschijulijk, dat de jongere redactie van de strophe, die we in 1005 aantreffen, van den schrijver van dit verdwenen hs. afkomstig is.

De Hrafn-Gunnlaugr episode.

In 132 vinden we, midden in de Hallfredar saga, enkele opmerkingen over een aanraking van Hallfredt met Hrafn Quundarson ' en Gunnlaugr Illugason, die op Hallfredr's levensloop, zooals die in de saga wordt meegedeeld, van niet den minsten invloed is geweest. Deze opmerkingen vinden we in 1005 terug: ook hier heeft 1005 132 ad absurdum gevolgd. Maar ik moet trachten dit aan te tooneo. In 132 luidt het stuk aldus: wanneer II. den winter bij zijn vriend en redder Porleifr heeft doorgebracht, gaat hij des zomers op weg naar Usland en landt in den Leiruvágr aan den zuidkant van het eiland (aan den westkant volgens de indeeling in tjordungar). Onundr woonde toen te Mosfell. H. had wat te betalen aan een slaaf van Quundr, en sprak tamelijk heftig van zich af. De slaaf komt thuis en vertelt van zijn moeilijkheden. Hrafn zeide, dat zulks te verwachten was, dat hij, slaaf, aan het kortste eind zou trekken, wanneer Hallfredr en hij met elkaar te doen kregen. Den volgenden morgen rijdt Hrafn naar het schip en wil de touwen doorhakken en op deze wijze het vertrek van Hallfredr en zijn tochtgenooten verhinderen. Daarna deed men er het zijne toe hen beiden te verzoenen en er werd toen twéémaal zooveel betaald als waarop de slaaf recht had; zóó gingen ze uit elkaar. Den zomer daarop reisden H. en Gunnlaugr samen naar IJsland. Ze landden op de Melrakkaslétta; toen was Hrafn met Helga in het huwelijk getreden. H. vertelde Gunulaugr, hoe het hem in zijn verwikkeling met Hrafn gegaan

was. In 1005 vinden we dit: wanneer II. den winter bij zijn vriend en redder Porleifr heeft doorgebracht, gaat hij des zomers op weg naar IJsland en landt in den Leiruvágr aan den benedenkant van de hoogrlakte. Quundr woonde toen te Mosfell, de vader van Skáld-Hrafn. Hallfredr had wat te betalen aan een slaaf van Quundr en antwoordde tamelijk hoonend. De slaaf komt thuis des avonds en vertelt de zaak aan Hrafn. Deze zeide, dat zulks te verwachten was, dat hij, slaaf, aan het kortste eind zou trekken, wanneer H. en hij met elkaar te doen kregen. Den volgenden morgen maakt Hrafn zich op om naar het schip te rijden en wil de touwen doorhakken en op deze wijze het vertrek van H. en zijn tochtgenooten verhinderen. Daarna deed men er het zijne toe hen beiden te verzoenen en H. betaalde toen twéémaal zooveel als waarop de slaaf recht had; zóó gingen ze uit elkaar. Daarna gaat H. naar Noorwegen terug en den zomer daarop reisden II. en Gunnlaugt samen naar IJsland. Ze laudden op de Melrakkaslétta, in dien zomer, toen Hrafn met Helga in het huwelijk was getreden. H. vertelde Gunnlaugr, hoe het hem in zijn verwikkeling met Hrafn gegaan was. - Ik mag mij, wat de beoordeeling van deze episode aangaat, aansluiten bij de meening, die een zoo uitnemend kenner van het oud-IJslandsche proza als Björn Ólsen heeft verkondigd in zijn verhandeling over de Gunnlaugs saga. 1) Het bleek, dat de geachte schrijver hier. onafhankelijk van mij, tot hetzelfde resultaat gekomen was. Het stuk is blijkbaar ontleend aan de Gunnlaugs saga en wel door 132; de schrijvende hand heeft het overgenomen uit de schriftelijke Gunnlaugs saga<sup>2</sup>): op het oogenblik, dat 132 tot stand kwam, volgens de meening der deskundigen in het begin van de 14e eeuw, was zeker de Gunnlaugs saga tot schriftelijke opteekening gekomen. Dati-de bewerker van 132 uit de schriftelijke saga geput heeft, is zeker: uit den excerptachtigen stijl waait ons een perkamentlucht tegemoet, nièt de frissche atmospheer van de mondelinge voordracht. Men vergelijke eens den aard van deze ontleening, van perkament uit perkament - met dien van de ontleening der Ingólfr-Valgerdr episode — van mond uit mond. De weinig belangrijke verschillen tusschen 132 en 1005, zijn te verklaren uit het feit, dat ook hier 1005 zelfstandig het een en ander heeft veranderd; de toevoeging van de woorden: de vader van Skúld-Hrafn heeft zijn text verduidelijkt, de overgang was in 132 wel wat plotseling. Wat fyrir sunnan land (132) en fyrir nedun heidi (1005) betreft,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Om Gunnlaugs saga (Deensche Academie 1911) blz. 38 vlgg.

<sup>2)</sup> Men vergelijke de Gunnlaugs saga in de "Samfund"-uitgave (blz. 36--39).

de beide uitdrukkingen komen op hetzelfde neer: de Leiruvágr ligt, naar men weet, en aan den zuidkant van het eiland en aan den benedenkant van de hoogvlakte, van de Heidr. 1)

Er blijven mij nu nog drie punten ter bespreking over: 1° de pingscène, waar 132 met 1005 de overlevering van S¹ vertegenwoordigen, S² daarentegen heeft bekort, 2° de plaatsen, waar 1005 132 volgt, in het begin van brok A, en 3° het eind van brok F, die plaatsen, waar zijn tweede bron R den bewerker van 1005 te karig was.

1° de pingscène.

We zijn op het Húnavatnsbing, Hallfredr is daar gedaagd; reden: de Grissvisur en de dood van Einarr Pórisson. Porkell Porgrimsson wil de gebroeders Hallfredr en Galti helpen, wanneer H. Griss een zekere genoegdoening wil geven. Dit had Porkell althans den broers toegezegd, toen zij hem op hun hingreid te Hof kwamen opzoeken. H. en Galti begeven zich naar de búd van Porkell. Deze zegt, dat hij, wanneer beide partijen daartoe bereid zijn, zich tot scheidsrechter zal opwerpen en zal trachten een sætt tot stand te brengen. Men gaat daarop uit de bûd van Porkell. Brandr, Kolfinna's broer, doodt hier Galti Óttarsson. H. keert onmiddellijk terug in de búð en deelt Porkell het gebeurde mede. Beiden gaan ze nu naar de búd van Griss, waar om nitlevering van Brandr gevraagd wordt. Hildr, Brandr's en Kolfinna's moeder, treedt dan naar voren en vraagt, wat ze willen. Als ze hun eisch gehoord heeft, zegt ze tot Porkell: dat was toen toch zeker niet je plan, mijn zoon te dooden, toen ik je kon laten ontsnappen, nadat je Glædir verslagen hadt. Porkell kan hierop niet anders antwoorden dan; dat alles is voorbij, nu willen we den man zoeken; de vrouwen moeten de bût verlaten. Brandr wordt verkleed en ontsnapt op deze wijze, Porkell zegt: hij is zeker maar Húnrodr's búd gegaan, maar Hallfredr vindt de zaak verdacht, is onverzoeulijker dan ooit en wil Griss uitdagen tot een twéckamp. Dit is de voorstelling van 132. S2 is korter: Hallfredr is op het Húnavatnsþing gedaagd; reden: de Gríssvísur en de dood van Einarr Pórisson. Porkell wil de gebroeders helpen, wanneer H. Griss een zekere genoegdoening wil geven. Dit had Porkell toegezegd, toen de broers te Hof op hun tocht naar het bing bij hem logeerden. Op het bing doodde Brandr Galti, toen deze uit Porkell's bud naar buiten trad. H. zocht Brandr, maar hem werd gelegenheid gegeven te ontsnappen. Hallfredr daagt daarop Griss tot een tweegevecht uit. - Voordat ik nu tracht te bewijzen, dat

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Men vergelijke Kaalund in zijn Beskrivetse (1 blz. 66).

132 en op zijn voorbeeld 1005 hier de oorspronkelijke voorstelling van S<sup>1</sup> bewaard hebben, en dat S<sup>2</sup> bekort heeft, moet ik eerst een plaats gevonden hebben, waar dan toch wel over Hildr en Porkell in verband met dien Glectir iets meer verteld wordt. Ik heb die plaats gevonden in de Vatnsdæla saga (FS blz. 71). Er is een huwelijksfeest van een zekeren Porvaldr met een zekere Sigridr. Glæðir en Porkell zijn verwanten van bruigom en bruid. Porkell doodt Glædir en ontkomt slechts, doordat Hildr, Ávaldi's vrouw, óók daar aanwezig, hem in een skot laat ontkomen. Deze episode in de Vatnsdæla saga kon de verteller van de Hallfredar saga niet aanroeren, wanneer zijn hoorders haar niet uit de Vatnsdæla saga kenden. Wanneer nu op andere gronden bewezen is, dat de uitvoerige bingscène in S<sup>1</sup> gestaan heeft, en dat S<sup>2</sup> secundair heeft bekort, dan hebben we hier een nieuw bewijs voor het feit, dat de Vatnsdæla saga ouder is dan de Hallfredar saga. 1) Zoo kom ik te spreken over een gewichtige plaats in de Vatusdoela saga, die te vinden is op blz. 75-76 in de Fornsögur. Ik moet, voor het juiste begip van die plaats, haar in haar geheel aanhalen. Porkell Porgrímsson rerkrijgt het godorð. Het gezin van Óttarr verspreidt zich noordwaarts, maar men let daar niet op. Hallfredr en Galti, Óttarr's zoons, verschijnen in het Noorden en nog meer kinderen van hem. Dikwijls kwam Hallfredr bij Ávaldi en sprak met zijn dochter, Kolfinna. Met haar trouwde Griss Sæmingsson, maar toch praatte men nog even hard over Hallfredr en haar, zooals in zijn saga rerteld wordt. Toen hij eens uit Noorwegen kwam en Griss op het bing was, kwam Hallfredr bij Kolfinna in de ' zomerhoeve, en lag bij haar. Griss was zeer boos, toen hij dit hoorde, maar Hallfredr ging denzelfden zomer weer naar Noorwegen terug. Op het herfstþing waren heel wat menschen bijeen, men maakte zich de hutten bewoonbaar, men wilde twee nachten daar bliven. Porkell's búd was de meest bezochte en de grootste. Ávaldi en zijn zoon Hermundr hadden één tent te zamen en toen Galti even was weggegaan om aan een noodzakelijke behoefte te voldoen, trof Hermundr hem; deze herinnerde zich alles, wat Hallfredr hem en den zijnen had aangedaan, hij liep op Galti toe, en doodde hem en ging

¹) Ik denk hier alleen aan de chronologie van de eigenlijke saga's, de mondelinge vertellingen, niet aan de chronologie van de schriftelijke fixeeringen. De tijd van opteekening van de H.S. is onzeker. Oddr Snorrason heeft natuurlijk slechts de mondelinge saga gekend; het eenige, wat Oddr ontleent, is de voorwaarde van het ten doop houden en de door Oláfr gegeven bijnaam candrædaskáld. Ook Snorri Sturluson heeft, zooals ik boven trachtte aan te toonen, zeker nog uit de mondelinge saga geput en ontleent heel wat meer dan Oddr. Eerst ná Snorri's Óláfs saga is de opteekening gekomen. Dat deze meer ontleent dan Oddr, is te verklaren uit het verschil in aard van hun beider werken.

daarop naar de búd van zijn vader. Toen Porkell van den moord hoorde, sprong hij met zijn mannen op, en wilde wraak. Hildr stond aan de deur, Hermundr's moeder, en zeide: niet zoo overijld, Porkell; we hebben elkaar eens ontmoet en toen ging er toch wel dat in je om, dat je niet mijn zoon voor mijn oogen zoudt willen dooden. Porkell zeide: er is sindsdien heel wat gebeurd, ga nu uit de búd; wanneer je aldus handelt, zul je niet je zoon voor je oogen zien neergehouwen worden. Zij, Hildr, begreep toen best, wat hij, Porkell, als een middel aanwees om den man, Hermundr, te hulp te komen; de door Porkell bedachte uitweg kwam haar zoowel vlug als doeltreffend voor. Zij nam nu haar hoofdbedekking en voorzag hem, Hermundr, daarvan, en zette zich toen op zijn, Hermundr's, bed, opdat er niet meer vrouwen zouden gaan uit de búd, dan met de verwachting overeenstemde. Porkell spoorde de vrouwen tot spoed aan, drong op ze aan en zeide: blijft daar toch niet staan, de beproeving van de vrouw is immers al erg genoeg, maakt toch, dat ze niet haar zoon ziet neerhouwen, of ervan hoore 1) (= het geluid verneme). Porkell's mannen wilden dadelijk naar binnen loopen en Hermundr dooden. Maar Porkell plaatste zich in de deur en zeide: laten we toch niet onze eigene heradsmenn dooden, we moeten tot een sætt zien te komen. En zoo geschiedde; beide partijen waren tevreden met Porkell's gerd. Porkell bracht dit in orde tot tevredenheid van allen. Alle moeilijkheden in het herad werden aan zijn beslissing onderworpen, want men hield hem roor cen persoon can gewicht in het nestacht der Vatusdælir, evenals Porsteinn Ingimundurson. - Deze merkwaardige episode bevat een toespeling op de Hallfredar saga: sem segir i sogu hans, zooals in zijn saga verteld wordt. Over de verhoudingen hebben de afdrukkers van de beide hss. van de Vatnsdæla en de Hallfredar saga dadelijk een oordeel gereed: 2) natuurlijk is de H.S. ouder dan de V.S., want de V.S. beroept zich hier op de H.S.; de V.S. gebruikt de H.S. immers ook in de Ingólfr-Valgerdr episode! De zwakheid van het tweede argument van Gudbrandur en Möbius treft ons dadelijk. Hoe ter wereld is het toch mogelijk, dat een episode, die niet in het kader van cen individu-saga past, in die saga primair is, terwijl dezelfde episode, breeder en kleuriger in de geslacht-saga verteld, in die

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> Van de beide papieren hoofdhss, van de V.S. leest 138: heyri til hans; 559: heyra til. D<sup>\*</sup>. Kaalund vertelde mij, dat hij den schrijver van 559 meer betrouwbaar achtte; vindt overigens diens wijze van uitdrukking hier ongelukkig. Zooals men weet, bevat FS een afdruk van 559.

<sup>2)</sup> In de vorrede blz. XI.

saga secundair zou zijn. Het kan niet anders, of de woorden sem segir i sogu hans moeten pleiten voor een hoogeren ouderdom van de Hallfredar saga. Ik zal de feiten zelf laten spreken, zelf ook dit argument der genoemde heeren laten weerleggen. De uitvoerige bingscène in de Hallfredar saga — dat de uitvoerige bingscène in S<sup>1</sup> oorspronkelijk, de beknopte in S<sup>2</sup> niet-oorspronkelijk is, zal ik straks aantoonen - vooronderstelt een bekendheid met de meegedeelde bruiloftscène in de Vatnsdæla saga, welke bruiloftscène in de Vatusdœla saga, de vertelling van Ingimundr en zijn nakomelingen, dus ook van Porkell Porgrimsson thuis hoort. De geheele aangehaalde episode in de Vatnsdæla saga, voor welker hoogeren ouderdom we een argument hebben gehoord, is niet-oorspronkelijk, ze is in de V.S. op een gegeven oogenblik door een of anderen verteller geintroduceerd, op een oogenblik, toen de Hallfredar saga bij 's mans toehoorders bekend moet geweest zijn. Het deurtje, waardoor die introductie zou moeten plaats hebben, was aangewezen; is er niet, tusschen de door mij gecursiveerde zinnen aan het begin en aan het einde van de episode, een gemakkelijke introductiemogelijkheid, een gelegenheid om allerlei verhalen binnen te smokkelen over de voortreffelijkheid en schranderheid van Porkell? Welnu, deze verteller van de V.S. heeft de gelegenheid niet verzuimd: hij en ook ziin auditorium wisten, hoe voortreffelijk Porkell de moeilijkheden tusschen Hallfredr en Griss c.s. had opgelost, vooral hoe listig Porkell geweest was, toen hij wist te bewerken, dat de door Hallfredr vervolgde Brandr 1) uit de bûat kon ontkomen te midden van een groep vrouwen, als vrouw verkleed. Men had haar in het hoofd, die scène, waar Porkell naar de búd snelt, Brandr wil grijpen, maar Hildr wekt zijn medelijden op, Porkell is schijnbaar-wraakzuchtig en Brandr var faldinn. Hier hebben we het uitgangspunt van den verteller en hierop heeft hij verder voortgebouwd: zijn maaksel steckt door duisterheid en gemaniereerdheid bij de rest van de V.S. ongunstig af. Zijn anecdote moest hij ook zoo handig mogelijk

¹) Sturla Pórdarson heeft in zijn Landnámabók (blz. 185.8) deze opmerkingen: Hildr is een dochter van Hermundr, de vrouw van Ávaldi Ingjaldsson; hun kinderen zijn Kolfinna, getrouwd met Griss Sæmingsson en Brandr, die Galti Ottarsson doodde op het Húnavatusþing fyrir nið Hallfredar. Hankr Erlendsson heeft deze opmerkingen in zijn Landnámabók (blz. 62.6) overgenomen. Dat ze uit de H. S. stammen, is hoogstwaarschijnlijk. Er is niet de minste aanleiding om met Finnur (in zijn indledning) aan te nemen, dat de opmerkingen aan een schriftelijke H. S. zijn ontleend. En al waren de opmerkingen in het Sturlubók aan een schriftelijke H. S. ontleend, dan mogen we toch uit de aangehaalde woorden géén conclusie trekken aangaande het tijdstip, waarop onze H. S. is neergeschreven. De fout Hermundr voor Brandr (Landnámabók en H. S. tegenover V. S.) is zeker toe te schrijven aan de jonge schriftelijke overlevering van de V. S.

beeindigen. In de H. S. was de toestand deze: Porkell werpt zich op als scheidsrechter, wanneer beide partijen dat willen; Hallfredtr wil eerst wel, maar draait om door de dubbelhartigheid van Porkell, die Brandr laat ontsnappen. Ten slotte beweegt Óláfr in den droom hem toch tot toegevendheid. Met al deze dingen had onze zijn stof vermeerderende verteller niet te maken. Hij wil slechts zeggen, dat Porkell als magr van Hallfredr en Galti, als vriend van Ávaldi, Hildr hun kinderen en schoonzoon Griss, verzoenend optreedt: op Porkell's dubbelhartigheid mocht hij den nådruk niet leggen. Een kort inleidinkje was natuurlijk noodig: er moest toch even met een paar woorden ter introductie verteld worden, hoe Hallfredr met Kolfinna in aanraking kwam, zij met Griss trouwde, Hallfredr een nacht bij Kolfinna doorbracht, en hoe om die reden Brandr Galti dood sloeg. Juist in dit inleidinkje wil hij even het geheugen van zijn hoorders opfrisschen: daar heb jullie wel van hooren vertellen, in zijn saga: sem segir i sogu hans. De eerste zin in deze stofvergrooting van de V.S. doet een oogenblik wonderlijk aan: het gezin van Ottarr kwam weer opzetten uit het Westen; men nam daar geen aanstoot aan. Deze zin is natuurlijk óók van den secundairen verteller afkomstig. Hij moest verhalen van Hallfredr en Kolfinna, ook van Galti; Kolfinna woonde in het Noorden, zijn toehoorders hadden juist (FS blz. 61 in de V.S.) vernomen, dat Ottarr met zijn gezin naar het Westen vertrekt. Door zijn relaas met dezen zin te laten beginnen, komt hij aan de bezwaren van zijn auditorium tegemoet. De invoeging is zeker van een verteller, niet van een schrijver afkomstig, evenals de invoeging van de Ingólfr-Valgerðr episode in de Hallfredar saga; men herkent den zuiveren sagatoon. — Nu moet ik nog de vraag beantwoorden, waarom S<sup>2</sup> op deze plaats in zijn beknoptheid secundair is. Het antwoord kan kort zijn: Hallfredr geeft, óók in S2, blijk van verzoeningsgezindheid, maar draait plotseling om; hij daagt Griss tot een tweegevecht uit. In S1 is die overgang duidelijk: Hallfredr verdenkt terecht Porkell, dat hij Brandr laat ontvluchten, in S2 niet: ok vard honum undan skotit. Zeker, maar nu vergeet S2, dat het dáárop niet aankomt. We moeten, om het omslaan van II. te verstaan, weten, dat Porkell het was, die skant undan.

Vóór ik verder ga, nog iets over het slot van deze scène in 132—1005. 132 leest: Gríss kvað hann þat boðit hafa fyrr (FS blz. 110); 1005: — hann þat boðit hafa sem hann ætti at beiða (F I 498). De afdrukkers hadden ook hier duidelijker kunnen zijn; de beide overleveringen zijn zeer goed verstaanbaar. 1005, die hier, in de þingseène, 132 volgt, wil hetzelfde meedeelen als zijn bron,

waar Griss zegt: Hallfredr heeft dat eerder aangeboden (dan ik), d.w.z. had Hallfredr het *niet* gedaan, dan had ik het aangeboden, In 1005 zegt Griss: H. heeft dat aangeboden, waarom ik te verzoeken had.

Ik geef ten slotte nog een overzicht over de verhoudingen in G, waar 1005 naast elkaar zijn beide bronnen R en 132 gebruikt. G is, door de compilatie, in 1005 zóó uitgedijd, dat 1005 het brok in tweeën moet splitsen. 1005 begint met 132: de Már-overval. Het verdere, de nídvísur, de daging van Gríss, het vragen van steun aan Húnrødr, het bezoek der broeders aan Porkell te Hof, hun verwant, dit alles stamt eveneens uit 132, mèt de dan volgende þingscène. Over die verwantschap van H. en Porkell moet ik nog iets zeggen. In de Vatnsdæla saga treffen we de volgende familiebetrekkingen aan:

Voor zoover in de H.S. dezelfde personen optreden als in de V.S., treffen we in de II. S. dezelfde familiebetrekkingen aan. In S<sup>1</sup> (132) wordt nu Porkell Hallfredr's mágr genoemd. Dit berust hierop, dat de verteller van de — jongere — Hallfredar saga dezelfde verhouding tusschen Porkell en de zoons van Ottarr vooronderstelde als de verteller van de oudere Vatnsdæla saga. Het is een verandering van S<sup>2</sup>, wanneer deze redactie Porkell laat trouwen met een derde dochter van Óláfr, en geen gelukkige verandering. Hallfredr en Porkell worden ons voorgesteld als mannen van één generatie. Hoe zou dan Porkell kunnen trouwen met een vrouw, die een generatie ouder is dan hij? Maar we begrijpen, waarom S2 die verandering gemaakt heeft. De verwantschap van Hallfredr en Porkell berustte op het huwelijk van zijn tante, moederszuster, met een neef van Porkell. Over den oorsprong van deze verwantschap hooren we iets in de V.S. (FS blz. 61); in de H.S. niets, ze wordt bekend voorondersteld. Zoo kunnen we begrijpen, dat de man van S<sup>2</sup>, de later levende compilator van de Óláfs saga deze verhoudingen niet meer verstond en door het laten optreden van een derde dochter van Óláfr, die uit geen enkele bron bekend is, zich uit zijn moeilijkheid redt. Dit afgehandeld zijnde, keer ik weer terug naar G<sup>1-2</sup> in 1005. Tusschen den Már-overval en de bingscène volgt dus 1005 hoofdzakelijk 132, maar ik meen ook sporen te kunnen aanwijzen van contaminatie, juist hier in G<sup>1-2</sup>, waar, met korte tusschenpoozen, telkens van bron verwisseld

wordt: nu eens is het 132, dan weer R. Zoo zijn de woorden pat er hálfníðt uit R overgenomen, eveneens de vermelding van Porkell's huwelijk met een derde dochter van Óláfr te Haukagil, en de aansporing van Húnrødr Hallfredr toch alleen op het bing te dagen voor de zaak van de nídvísur en den moord op Einarr Pórisson, niet voor de zaak van Kolfinna. De droom, de sælt, die tot stand komt, doordat beide partijen verklaren zich neer te leggen bij de gerat van Porkell, de reis maar Noorwegen, het conflict met den Noorschen aristokraat Eiríkr Hákonarson, koning Óláfr's vijand, de redding door Porleifr, dit alles heeft 1005 uit R, evenals het geheele slot; slechts de Hrafn-Gunnlaugr episode heeft hij uit 132 overgenomen. Een merkwaardig spoor van contaminatie vind ik nog in de droomepisode (F I 499, 22-23), niet zoozeer in het feit, dat de bewerker de woorden sem hann væri steini lostinn in 132 te mooi vindt dan dat hij ze niet graag in zijn bron R interpoleert, dan wel in het feit, dat een regel verder de twee bronnen, onderling in een kleinigheid afwijkende, door 1005 naast elkaar worden overgeleverd. In R stond: hann gekk þegar aptr á þingit ok sagði tíðendin, lagðiz síðan niðr í rúm sitt með miklum harmi (vgl. mijn afdruk van 62 blz. 123. 26-25); in 132: hann gekk heim til búðtar með miklum harmi ok lagðiz þegar niðir í rúm sitt (FS 111. 9). 1005 schrift nu: gekk heim lil búðar sinnar ok áðir aptr á þingit ok sagði tíðendin, lagðiz síðan niðr í rúm sitt með miklum harmi. Dan werkt R weer door, zooals tevoren.

2°. het begin van A en het slot van F.

In het begin was R 1005 te eng, hij haalde er 132, de afzonderlijke Hallfredar saga, bij en schreef die af. Maar we vinden in het begin van brok A in 1005 méér dan in 132; dat meerdere is voor een deel zeker afkomstig uit het brein van den bewerker van 1005 --andere dergelijke plaatsen zijn: de toevoeging van de woorden: fadir Hrafns in de Hrafn-Gunnlaugr episode, de opvatting van garār als stakkgarðr in den Már-overval —; maar een deel van dat meerdere moet zeker stammen uit een derde bron van 1005; een schriftelijke Hallfredar saga van het slag van S1 — een andere dergelijke plaats is de Már-overval strophe; ook dáár hebben we den invloed meenen te bespeuren van een andere zelfstandige Hallfredar saga, en wel een schriftelijke. Voordat ik de sporen van die derde bron aanwijs, wil ik eerst spreken over de talrijke vergissingen, die de bewerker van 1005 hier begaan heeft. Om te beginnen, vinden we in 1005 ---- wéér een bewijs van 1005's afhankelijkheid van 132 - de woorden terug: priat peir voru på yfir Noregi. In het vorig hoofdstuk heb ik getracht aan te toonen, dat deze woorden niet in S1

thuis hoorden — in S2 vinden we er dan ook niets van —, maar dat het invoegen van deze een van de vele fouten van den bewerker van 132 uitmaakte. We treffen ze aan in 1005 in dezen vorm: er þá réðu Noregi. Maar er zijn veel erger dingen: F I 300. 26 en 34, waar Galti de módurbródir van de jongens Ottarr en Ávaldi genoemd wordt en waar Galti tot de jongens spreekt, speciaal tot Ottarr, als waren ze beiden zijn frændr; 1005 vergeet hier, dat Óttarr en Ávaldi geen bræðr, maar fóstbræðr zijn. F I 301. 2, waar Galti niet alleen den grondeigendom van de jongens verkoopt — dit klinkt geloofwaardig, ook S1 en S2 vertellen het maar ook hun krikfé; deze runderen en schapen zullen wel door de víkingar Sokki e. s. meegenomen zijn. F I 304. 11, waar forunautar een verschrijving is; ze waren, Hallfredr en zijn gevolg, met hen tweeën; men vergelijke F I 305. 13, waar hans menn, zooals ik in hoofdstuk I meedeelde, een fout is van de afdrukkers voor hans madr. F I 305. 10; Már en Griss komen naar Ávaldi, acht te zamen, volgens 1005: S1 en S2 zijn het er over eens, dat het er maar zeren waren; erg is dit niet, maar later brengen 1005's opgaven van getallen ons heelemaal in de war. Als de vervolging begint, zijn het er in eens vijftien in 1005; in S1 en S2 zijn het er negen; dezen voegen er correct aan toe, dat Avaldi voor de vervolging er twee bij gaf, 1005 verzuimt dit. F I 304. 37, waar um blótmanninn een verschrijving is voor blótmár. F I 305-306, waar de sætt op een voor mij althans onbegrijpelijke wijze wordt meegedeeld. Ik moet op deze plaats nog even dieper in gaan. 1005 is hier op zelfstandige wijze aan het werk geweest, maar het resultaat van des bewerkers arbeid is niet gelukkig. In S<sup>1-2</sup> is de gang van zaken aldus: Ottarr vraagt Griss, of deze hem sjálfdæmi gunt. Griss stemt toc. Óttarr bevrijdt nu Hallfredr en geeft hem de reprimande. Hallfredr is het met de berisping eens en vraagt, of zijn vader en Griss elkaar ontmoet hebben. 1) De vader antwoordt bevestigend en vertelt, wat tot hun verzoening geleid heeft. Hallfredr is reeds bang voor den inhoud van zijn vaders beslissing: alles, ef Griss fær eigi Kolfinnu. Ottarr antwoordt: jij hebt in dezen niets te zeggen; Griss trouwt met Kolfinna en jij gaat een tijd het land uit. Hallfredt is dan halsstarrig en wordt door zijn grootvader niet tegengewerkt. Ottarr gebruikt dan een list 2) om H. naar

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Ik heb boven het vermoeden uitgesproken, dat deze en de volgende zin, die in S<sup>2</sup> aanwezig zijn en bezwaarlijk kunnen gemist worden, door den bewerker van 132 zijn overgeslagen.

<sup>2)</sup> Ook hier meen ik, dat iets door den bewerker van 132 is overgeslagen. Men vergelijke het vorige hoofdstuk.

Grímstúngur te lokken en dwingt hem zich bij zijn vaders gerð neer te leggen. Griss trouwt nu Kolfinna, Óláfr heeft medelijden met zijn kleinzoon en wil hem geld verschaffen, wat hij ook doet door zijn schoonzoon er toe brengen in zijn gerd de bepaling op te nemen, dat Griss Hallfredr een zekere som moet betalen. Wat geschiedt, maar Hallfredr wil het geld niet hebben, dankt overigens voor de belangstelling en vertrekt Dit verhaal zit voortreffelijk in elkaar, wat men van 1005's voorstelling niet kan zeggen. We vinden wel méér gesprekken en een grooteren woordenrijkdom, maar geen klaarheid. Ook hier vraagt Ottarr sjálfdæmi, wat hem toegestaan wordt. Hallfredr wordt losgelaten en krijgt de reprimande, (hier missen we dan ook in 1005 de bewuste zinnen, evenals in 132) en verderop leest 1005: - ef Griss á Kolfinnu, wat natuurlijk geen zin geeft. Men krijgt vervolgens uit 1005 den indruk, dat dit de hoofdpunten van Ottarr's gerat zijn: het huwelijk van Griss met Kolfinna en het verdwijnen van Hallfredr. Ottarr blijft op zijn stuk staan. Hallfredr óók, wil uitdagen en ze gaan boos uit elkaar, (hier missen we ook in 1005 wat, evenals in 132). Óláfr stijft II., de list van Óttarr, Hallfredr berust, Gríss trouwt Kolfinna en Hallfredr verdwijnt. Men ziet, dat ook in dezen 1005 132 getrouw gevolgd heeft, zooals we trouwens niet anders verwachtten. Maar op één plaats heeft 1005 zijn eigen wijsheid uitgekraamd en daardoor den tamelijk goeden zin van zijn bron verstoord. 1005 voegt toe (F I 304 35): ok sé hun III vetr i festum en verder (F 1 306, 11-12); ok pótti honum at því mjok hrapat ok sendi orð Óláfi þó at hann gætti svá til, at eigi grði hólmgangan. Er is verband tusschen deze toevoegingen. Toen 1005 eenmaal de eerste woorden in zijn text had opgenomen: Kolfinna zal drie jaren met Griss verloofd zijn, was hij ook gedwongen de later geciteerde woorden op te nemen. Immers, in zijn bron stond, dat Griss Kolfinna onmiddellijk trouwde, wat een directe inbreuk was op de gerð van Óttarr, die dezen door Gríss gegund was volgens 1005. Toen hij dus deze voorstelling van zijn bron: het onmiddellijke huwelijk, opnam — want dat deed 1005 — was hij gedwongen toe te voegen: Ottarr vond dat toch wel wat gehaast en nu. nu Griss de sætt gebroken heeft, mag Ottarr er op verdacht zijn, dat Hallfredr, die zich met zooveel verzet bij de beslissing van zijn vader had neergelegd, zich zeker niet aan die sætt zou houden. Vandaar de toevoeging van 1005: Óttarr liet Óláfr weten, dat hij er op moest toezien, dat er geen tweekamp ontstond. Ik sprak reeds als mijn meening uit, dat de text van 1005 door deze veranderingen in dien van zijn bron 132, niet verbeterd is. Het karakter van Griss,

zooals we het uit de saga kennen, geeft geen aanleiding te gelooven, dat hij de sætt zou breken, het karakter van Ottarr, dat hij zich zóó gemakkelijk in een breuk van de sælt zou schikken. Het invoegen van de driejarige verloving in 1005 staat natuurlijk onder invloed van de Gunnlaugs- en de Bjarnar saga's, waar de driejarige verloving één der hoofdmotieven is. - De lust tot het uitspinnen van gesprekken, die 1005 hier aan den dag legt, blijkt ook nog op andere plaatsen in het begin van brok A: het gesprek van de geredde jongens Óttarr en Ávaldi met den derden hoevenaar op het eiland Ylfi (F I 300, 12), den man, die den jongens een bootje leent; het gesprek van de beide fostbrættr met den schipper van de haringschuit (F I 300, 16-17); het gesprek met Galti (F I 300, 28-31); het gesprek tusschen Griss en Avaldi bij het zien van het vertrouwelijk samenzijn van Hallfredr en Kolfinna (F I 304, 25-28); het gesprek tusschen Griss en Mar en tusschen Hallfredr en zijn metgezel bij de achtervolging (F I 305, 14—19); het gesprek tusschen Óttarr en Gríss aan de Vatnsdalsá (F I 305. 28—29); het gesprek tusschen Hallfredr en Hákon Sigurdarson te Hladir (F I 306, 26—29). Al deze uitbreidingen van gesprekken in 1005 openen geen nieuwe gezichtspunten. Van meer gewicht is in 1005 de wraakgeschiedenis 1) (F I 301).

Met de wraakoefening, die de fóstbræðr aan de booze víkingar voltrekken, staat het in de verschillende overleveringen aldus. 132: Als de jongens aan Galti hun voornemen verteld hebben, zegt deze: dat treft goed, Sokki ligt hier dichtbij met een schip, des nachts slaapt hij aan land; ik zal jullie een man meegeven, die van alles weet, Sokki zal er allerminst op verdacht zijn. Ze gaan met hen drieën, Ottarr, Avaldi en de derde, Steinn, op weg, komen 's avonds laat aan de hoeve, waar Sokki en Sóti, zijn broer, gewoon zijn te slapen. Steinn ging alleen naar het gebouw en wist spoedig in een gesprek te komen met Sokki en Sóti, en dronk met hen des avonds, en toen ze naar bed gingen, naar boven in het lopt, gaf Steinn den fóstbrædr een teeken. Sóti en de zijnen waren in het geheel met hen zevenen, kwamen in het *lopt* en begonnen zich te ontkleeden: Ottarr en Avaldi komen nu aan, Óttarr doodt Sokki, Ávaldi Sóti. Daarna ontkomen alle drie in de duisternis, naar het schip. — S2's overlevering is uit dezelfde motieven opgebouwd: X breed, R beknopt, zooals overal in het begin van A. Ook hier bestaat natuurlijk de mogelijkheid, dat X (S<sup>2</sup>)'s breedere overlevering de oorspronkelijke, 132's minder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Dat de wraakoefening van de jongens Ottarr en Avaldi op de moordenaars van hun vader geschied moet zijn op de Orkneyjar, behoeven we niet uit 1005 te lezen, zooals de afdrukkers van 132 willen (Vorrede blz. X).

breede het product van den bewerker is. Bewijzen kan ik dit niet. 1005's overlevering van de wraakgeschiedenis is geheel afwijkend van die van 132, dien hij toch overigens in het begin van brok A pleegt te volgen. De hoofdtrekken van zijn voorstelling zijn deze: Zij, de jongens, zoeken de vikingar op, bemerken in een lennivágr vele schepen. Óttarr zegt nu: Ávaldi en ik zullen alleen er op uit gaan, jullie houdt je inmiddels klaar. De jongens begeven zich onder de vikingar; men vroeg, wie ze waren. Zij zeggen: kooplui in haring; waar is jullie hoofdman Sokki? Men antwoordde: hij gaat nooit alleen op den haringkoop, is altijd met veertig anderen. Ottarr vraagt dan: hoe komt dat? waar slaapt hij? Zij antwoorden: in een lopt, hij heeft nog al wat op zijn kerfstok, laat licht vóór zich uit dragen en niemand in zijn buurt komen. Óttarr en Ávaldi gaan weg; verliezen den moed niet. Sokki is bang, laat de deur steeds grendelen, bewaart zelf sleutels, is wantrouwend, laat dertig man voor de deur staan. Óttarr verneemt dit, is van plan met Avaldi onder den grond door te graven tot in de woning. Zij doen dit zonder bemerkt te worden. Ottarr en Ávaldi dooden de broeders, verdwijnen in het jardhús en ontkomen. — Het komt me voor, dat er over den oorsprong van deze wonderlijke, rammelende, breedsprakige, onsamenhangende historie geen twijfel mogelijk is; de oorsprong is in S<sup>1-2</sup> de opmerking, dat Steinn, in 1005 geëlimineerd, in een gesprek geraakte met de vikingar; dat gesprek is verder uitgesponnen. Maar wat de bron van dat uitgesponnen gesprek is, durf ik nauwelijks te beslissen. Men zou verwachten iets van dien aard te lezen in de saga's der víkingar vóór de vestiging van het Haraldiaansche koningschap, ik heb er verscheidene op na gelezen, maar niets kunnen vinden. Het geheel zal wel afgeschreven zijn uit een andere Hallfredar saga en wel hoogstwaarschijnlijk een schriftelijke, de stijl maakt althans een sterk schriftelijken indruk. Het zal diezelfde schriftelijke Hallfredar saga zijn, waaruit 1005 de Mar-strophe heeft ontnomen: een handschrift van het slag van S1. In dit handschrift kan de geschiedenis gekomen zijn, doordat ze uit verloren gegane saga's, die voorvallen van gelijken aard beschreven, is overgeplant.

Het slot van F is nagenoeg letterlijk uit 132 in 1005 overgegaan. Als bewijs van afhankelijkheid diene, dat 1005 ook de onmisbare opmerking, in S<sup>2</sup> bewaard, overslaat, dat Einarr Pórisson een verwant van Griss was. Men weet, dat S<sup>2</sup> hier bekort en zèlf zich over die bekorting verontschuldigt.

# 2° DEEL

# TEKST

[De H.S. volgens A.M. 62 fol.]



### A

# (F I 299—308)

A ofan verdym dogym hakonar adalsteinsfostra bio nordr j' eyio beiri er ylfi h. sa madr er borvalldr er nefndr ok var kalladr skiliandi. hann atti þa kono er h. þorgerdr ok var hallfredar d. Gallti h. brodir hennar hann bio j sogni. borvalldr atti 11 sono 5 het annar ottar en annar borkell silfri ok var hann eigi skilgetinn. Ingialldr h. madr er þar bio j eyioni ylfi avalldi h. son hans. Ingialldr var vin borvalldz. ok var ottar at fostri med Ingialldi voro beir ottar ok avalldi migg iafn gamlir ok gerdvz beir bratt fostbredr madr er nefndr socki vikingr mikill ok ransmadr hann var 10 j vinattv vid gynnhilldi konunga modr sem morg onnur illmenni. fyr neindr socki kom a einv symri vid eyna ylfi vm nott ok geck vpp til beiar borvalldz tok hann hus a honum sofanda ok sotti beinn med elldi ok vapnym, brann borvalldr bar inni med xii mann 1) en socki sendi sina menn 2) til ingialldz at gera honum slikt illvirki. 15 beir foro er sendir voro ok er beir baro elld at be Ingialldz var hann bess varr ok leitadi vtgongv ok er hennar var eigi kostr geck hann til sveinanna ottarz ok avallda ok leiddi þa til lavndyra einna. bad hann þa þar vtganga at hialpa ser a þann hatt at leita ser til skogar med reykinvm. Ingialldr s. beim erin efni til selld at 20 hefna þessa þa er þeir metti þeir sogdvz fyllan vilia til hafa. skildy beir ingialldr sea. Sidan foro vikingar brott af eyionni ok rentv bar adr hvivetna. Ingialldr brennr ok hans menn, en sveinarnir komvz vndan vikingvm ok hittv bonda einn pann er þa flytti til megin landz. En par sem þeir komo at la vid land sildar feria ein 25 sv er gengit hafdi nordan or uagvm Sveinarnir komo ser j bionostv feriomannana ok flyttyz sydr med landi. En er komo a sogn se sogdyz beir a land vilia. bat var beim til reidy, beir komo at kuelldi dags til bess bejar er gallti atti firi at rada. beir gengy bær inn ok dyldyz

i) d. w. z. m.

<sup>2)</sup> d. w. z. m n.

1 ok settvz vtarliga j halm ok letv litid vm sig. Gallti geck til þeira ok spurdi hverir beir veri. en beir sogdy honum satt. ok er gallti vissi ett beira tok hann vid beim semiliga ok leiddi ba til setis hia ser. voro sveinarnir þar hiá honum vij vetr edr viij vel halldnir. 5 Sidan selr Gallti iardir beira ok kavpir beim med skip ok bann varning er bar heyrir til. h. m. ba eitt hvert sinn til beira. Sva er hattad. s. h. at ek hefi byna brott ferd yckra hedan. Vil ek at bit siglit til englandz ok kavpiz þar vm þviat ek fe varla halldit vekr her vel hedan af sakir bess at socki vikingr sa madr er inni 10 brendi bada fedr yekra er mikill vin gunnh. konunga modr ok sona hennar er nv rikia her j noregi bviat ek hygg at beim bicki vppreistar van ef ban vita at bit erot a lift. Sveinarnir hofdy rad frenda sinna ok foro til englandz, beir voro i siglingvm iii symur ok fengy avd fiar, foro sidan til orkneyia ok hofdy bar sem anars 15 stadar godar semdir af rikvm monnym. Sidan keypty beir ser islandz far ok sammeltyz a þat at sigla til þess landz en leita aðr at hefna fedra sinna, foro beir sidan til noregs ok sogdy beir Gallta sina radagerd. Gall. s. beim at socki ok soti brodir hans lagv badan skamt a einv skipi feck hann beim fylgdar mann sa var kvnnr 20 vikingvm sa var nefndr steinn foro þeir ... 1)ar þa til skips sins ok logdv vt vm ackeri Sidan rero beir nj saman ottar avalldi ok steinn inn til landz ok gengv vpp til beiar bess er vikingar drycky. beir fostbb, stody j leyni nockuro en steinu geck til vikinga ok kom ser skiott j<br/> tal vid þa. gengv þeir j svefnlopt sitt. En steinn25 gerdi beim fostbb, visbending at koma bar, ba bar ok sva til at beir komo a j bri er vikingar gengv vpp. hlvpv beir ba inn j loptid. lagdi ottar sverdi socka sva at j geguvm geck. en avalldi hio af sota biolinappana ok fengy beir bredr badir bana, en fostbb. foro brott ok leto nattmyrkr hlifa ser komo beir a skip sitt. neytty 30 byriar ok sigldy a haf, var hat mal manna at heir hefdi skoryliga hefnt fedra sinna. En er gunnh. spurd drap þeira bredra. sagdi hon bat illa vera er beir menn yrdi henne eigi firi avgym er bessa bredr hofdv drepit, en veit ek hverir gert hafa, s. hon ok verdr ny bo sra at standa, beim ottari byriadi vel, komo beir vid island 35 j blondy os. ottar keypti land j grims tyngym ok reisti bar bystad. aualldi reisti þar annan sinn bystad, sem h. at knivki hann feck hilldar d. evvindar sorkvis s. hon h. Kolfinna hon var ven ok oflati mikill ottar bad aldisar d. Olafs at havkagili. ok feek hana med mikina fiarhlyt, þav Ottar ok aldis gaty son er nefndr er hallfredr 40 hann var kalladr eptir modr fodr sinvm. Anar son ottars h. gallti.

<sup>1)</sup> Hier staan drie onduidelijke teekens,

1 Valgerdr h. d. ottars. hon var kuenna fridyz. Olafr fostradi hallfred d. son sinn hallfredr var snemmendis mikill vexti karlmannligr at allri skapan dokkr a hár ok nockv skolbryna nefliotr ok bo vel framán andlitz skopin, hann þotti þegar margbreytinn a vnga 5 alldri snemma hann var skalld ok migg uid skarr ecki var hann vinsell begar hann var xx vetra lagdi hann hvg a kolfinav d. avallda skeggs, en avallda mislikadi þat miog at hann glapti d. hans, helldr baud hann at gipta honym konona, halfredr villdi eigi kvenaz, avall, for at finna má vin sinu son jorvndar hals er þa 10 bio a masstodym ok sagdi avalldi homum betta vandredi, redy beir bat af at gipta kolfinny beim manni er griss h. ok var semings s. hann bio at geitaskardi j langa dal hallfredr let ser ogetid at giafordi kolfinny, gerdyz þar dylgior miklar sva at þeir griss ok hallfredr bordyz vard hallfredr handtekinn ok byndinn en f. hans leysti hann 15 ok feck sialfdemi af grisi at gera einn vm mal beira hallfredar sv var giord ottars at griss skilldi eiga kolfinny en giallda halft c. silfrs hallfredr skilldi fara vtan, honum mislikadi miçk bessi giord f. sins vard bo sra at vera, sem ottar villdi, hallfredr sigldi var sumarit eptir. greiddiz hans for vel kom hann vid noreg, þa red 20 noregi hakon j. sigurdar son. hallfredr sotti bratt a fynd j. Geck hann a fynd hans. ok kyaddi hann. j. tok þvi vel ok spurdi hverr hann veri, hallfredr nefndi sig ok kvaz vera islendzkr madr er eyrendi mitt bat hingat herra s. hann at ek hefi ort kvedi vm ydr ok villda ek fa hliod at flytia. j. s. likligr ertv til at vera madr 25 hofdingja diarfr ok skal hlyda kvędi binv. hallfredr flytti skorvliga kvedit ok var bat drapa. j. backadi honum ok gaf honum kledi god ok mikla oxi silfr rekna ok bayd honum med ser at vera vin vetring bat be hellfredr. En vm symarit eptir sigldi hann til islandz ba hafdi fadir hans skipt vm bustadi var hann ba kominn svdr j 30 nordr ar dal. Sv var sok til bess at Ingolfr fagri son borsteins vatz dela goda hafdi glapit valgerdi d. hans. ok ort vm hana man savngs drapy, bat mislikadi ottari miog, sagdi hann borsteini ok bad hann levfis at stefna Ingolfi. Porsteinn Iofadi ok sagdi bo medallagi radligt. En er jokyll son borsteins heyrdi bat brazt hann reidr vid 35 ok bri for eigi fram stefnan stefnan borsteinn bavd at gera vm malit. en ottar iatadi bri. gerdi borsteinn af Ingolfi halft c. silfrs. En ottar skilldi gera bygd brott or vatz dal ok bat for fram bo at ottari betti ser misbodit ok bri fana hallfredr f. sina j nordr ár dal. þa hann kom vt sem fyr er sagt. var hallfredr þa j siglingvm 40 nockur symur ok kom alldri firi nordan land gerdiz hann þa avdigr

A cinv symri er hallfredr for af islandi la hann vid agdanes ok

ok keypti kaypskip.

1 er hann hitti menn at mali var honum sagt at hofdingia skipti var ordit j noregi. var hakon j. davdr en til rikis kominn olafr t. s. þat var ok sagt med at olafr bavd ollvm kristni þetta þotti hallfredi allt saman tidendi mikil. Vrdv skip veriar a þat sattir at þeir skilldv

5 heita til a godin at þeim geti byr at sigla brott fra noregi nockur til heidinna landa sra var heitid stofnat at þeir skilldi gefa frey na salld miðl ef þeim geti til sviþiðdar en þor eðr oðni ef þa beri aptr til islandz, siðan lagv þeir þar lengi ok gaf þeim eigi j brottv. vrðv þa vm siðir at sigla inn a fjorðinn, logðv þeir þa til hafnar

10 þeirar er h. fladki ok nadv þeir eigi sialfir leginv. Þriat lagv firi langskip morg. Vm nottina gerði storm veðrs af hafi en þeir lagv a sveðinv. hofðv þeir strengia ravn mikla ok ackeri. Þa var aliðin nottin ok skamma stvnd myrkt. En þegar er lysti af degi mellti einn af langskipa monnum. Þessir menn a kavpskipinv 1) ero komnir

15 haskasamliga þriat þeir liggia þar sem vedrit stendr mest ok dvgvm til vel at hialpa þeim. gengy þa x. menn ok xx. a eitt skip ok rerv til þeira Einn þeira sat ok styrdi sa var j olpv grenni ok mikill vexti. þeir komo at kavpskipinv. þa m. sa er styrdi til kavpmannana. þer erot ecki vel staddir þriat stormr er á en er firi ohreint ok

20 skeriott ok skulom ver greida ferd ydra, hallfredr m. hvat heitir þv. hann s. Ek heiti nv ackeris fracki. En j þvi er þeir tolodvz þetta við þa geck j svundr einn ackeris strengr. Olpv maðrinn fleygði ser vtbyrðis þegar ok gat gripit j niðr drettunvm strenginn ok bar vpp j skipit þa er strengrinn brast kvað hallfreðr þetta.

25 Fervm festar varar fen se...<sup>2</sup>)a at snerri svord tekr helldr at nerda hvar er ackeris fracki Olpv madrinn var þa kominn vpp á skip sitt ok s. sca. Einn j olpv grenni ek feck dreng til strengia þann er hnackmiðvm hnyckir her er ackeris fracki. Ef þv villt þat vita s. hann. voro þa dregin vpp grvnferin rero þæssir firi skipinv

30 ok flytty þa j gott legi. En eigi vissy kaypmenn hvert þessi var olpv madrinn Var þeim þa sagt litlu síðar at þar hafði verit Olafr konungr var konungr þa kominn at norðan en hann hafði etlað norðar a haloga land sem aðr er sagt lagði konungr þa skipym sinym til niðar oss. dvaldiz hann þar en var styndym á hloðym með hird-

35 sveitir sinar hallfredr hellt ok skipi sinv til nidar oss.

<sup>1)</sup> kayp-| is in margine toegevooyd.

<sup>2)</sup> Onless tre ruinite van ongeveer drie letters.

### B

### $(F \ I \ 316 - 317)$

Olafr konungr geck einn dag vti vm streti en nockurir menn gengy i moti honum, sa fagnadi konungi er fyrstr geck konungr spurdi hann at nafni. hann nefndiz hallfredr konungr m. ertv skalldit. h. s. kann ek at yrkia. konnugr m. by miynt vilia trva á sannan 5 gyd en kasta forneskio ok illym atrynadi þy ert madr skoroligr ok einardligt ok er ber eigi einsett at biona lengt fianda, hallfredr s. Vel getr þy ym talad konungr en eigi myn ek lata kayplayst skiraz. konungr m. hvat er til melt þat sagdi hallfredr at þv siafr veitir mer gydsifiar af engym odrym vil ek þat embetti þiggia. konungr 10 sagdi at hann vill bat til vinna var hallfredr ba skirdr ok allir hans skipveriar, hellt olafr konung hallfredi vudir skirn bess getr hallfredr i einv kvedi er hann orti vm Olaf konung. Hlavt ek þann er eztr var einza ek sanza bal manza, yndir nidbyrdi nordaz nordr gydfodr yordina. Sidan er hallfredr var skirdr feck konungr hann i 15 hendr modrbredrym sinym karlhofda ak iosteini at beir skilldi kenna honum credo ok pater noster toky ba ok try brandr or orvi ok beir bredr ss. brediarskeggia ok allir islendingar beir sem bar voro.

## $\bigcirc$

#### (F I 326-332)

Hallfredr skalld Ottars s. var med Olaft konungi. hann geck einn dag firi konung ok bad hann hlyda kvedi þri er hann hafdi ort 20 vm hann. konungr kvaz eigi vilia hlyda kvedi hans. þa m. hallfredr þvi mvætv rada herrá en tyna mvæ ek þa þeim fredvæ er þv hefir latid kenna mer ef þv villt eigi hlyda kvedinv. þviat ecki erv þav fredi skalldligri en kvedit. þa m. konungr vandredaskalld ertv vid at eiga ok skal hlyda kvedi þinv. hallfredr flytti kvedit skorvliga 25 var þat drapa en er lokit var kvedinv melti konungr þetta er gott kvedi ok vel ort. Villtv nv geraz minn madr ok vera med 1 mer. hann s. ek var fyr hirdmadr hakonar j. nv mvæ ek ecki geraz þer handgenginn ok ongvæ odrvæ hofdingia nema þv heitir mer þvi at

<sup>1)</sup> Hierna is homum doorgestreept.

1 mig hendi enga ba hluti er by segir mik ber afhendan ok rekir mik fra ber konungr s. bannig er bragd a ber at by mynt fass svifaz ok lata ber mart soma ganga ok sogur helldr fra lyndi binv at mer bickir eigi orvent at by farir nockurym beim hlutym fram 5 er ek vil firi engan myn sema. hallfredr s. har ... 1) ek skiott rad til dreptv mik þa konungr s. vist ertv vandreda skalld en minn madr skaltv bo vera, en er samt vidrnefnit s. h. hvat gefr þu mer nt nafnfesti ef ek skal vandredaskalld heita. konungr s. se ek at betta villty eiga kenningar nafn ok bigg af mer sverd helldr fritt 10 en vandi mikill mvn ber a bickia bviat engi skal vmgerd fylgia ok vardveit sva III netr ok III daga at engvm verdi mein at. þa q. hallfredr veit ek at var skeyti vidlendr konungr sendi navktan brand af nockvi nv at syrar mer dyra verda hiollt firi herdi hofvm gramr kera framdun skavglvngvm ba ek skialga skravtlig konungs navti. 15 vel gat hallfredr vardveitt sverdit. hallfredr lastadi ecki godin þo at adrir meun hallmelti beim, kvad ecki burfa at amela beim bo at menn villdi eigi trva a þav. hann q. þetta einn tima sva at konungr hevrdi Fyr var hitt er herra hlidskialfar gat ek sialfan skipt er a gymna gipty gedskiota vel blota. konungr m. þetta er allilla kvedit 20 ok er yfirbota vert hallfredr q oll hefir ett at hyllis odins skipad liodym, allgilda mvn alldar idiv varra nidia en travdr briat vel vidris valldhugnadi skalldi legg ek afrvm er friggiar fion þeiat kristi bionym, konungr m. hellzti mikinn hvg leggr by á at lofa godin ok er bat illa virdanda firi ber, þa q. hallfredr en visv Meir skyli freyr 25 ok freyia tiazd leit ek af dyl niardar likniz gravm vid grimni gramr ok þor in rammi krist vil ek allrar astar ervæk leid sonar reidi vallda fregt vnd folldar fedr eina ok gyd kvedia, konungr s. slikt er vel kvedit ok betra en eigi ok vrk enn adra visv. hallfredr q. Sa er med sygna resi sidr at blot ero kvediot verdym flest at fordaz 30 forn halldin skayp norna, lata allir ytar odins ett firi roda verd ek ok neidr fra niardar

Ottar h. madr vpplendzkr at ett. Kalfr h. brodir hans. þeir voro hirdmenn Olafs konungs en ecki vinselir vid alþydv. þeir ofvndydy hallfred skalld. Þotti hann hafa of mikinn gang af konungi. En 35 hallfredr villdi ecki vegia firi þeim. Vard þat eitt kvelld vid dryck at slo i deily mikla med þeim. var konungr vid staddr ok bar hann helldr i hag þeim ottari redvna. Þviat hann sa at Ottari mundi eigi endaz at þreta vid hallfred ok er konungr var brott genginn voro þeir at endrnyia sina deily. ok vm sidir slo i kappmeli med þeim. 40 sagdi hallfredr at Ottar mundi ser litt einhlitr ef þeir ettiz illt vid.

<sup>1)</sup> Nauwetijks leesbaar: kann?

I lavk sva þri mali at hallfredr hliop vpp ok hio til Ottars med oxinni hakonar navt j. ok veitti honum bana sár. Kalfr brodir hans ok menn med honum toko hallfred ok setty beir fiotra a fetr honum ok bynndy henndr hans voro bat log at bann mann skilldi drepa er 5 mann 1) vegi i konungs herbergi. Sidan foro þeir til konungs ok sogdv honum vigit ottars, kvady mega sia mega hvat manna hallfredr var mvn. hann sva etla at velia hirdina sagdi Kalfr ok er eigi vist hvart hann hlifir hofdiny ef hann kemi i feri ym. Regdi K. ok hans felagar hallfred a alla vega sem mest bar til er konungr bad ba 10 drepa hann vm dagina eptir. K. vard vid hat gladr. vardveittv beir hallfred i iarnym ym nottina, en leiddy hann yt ym morgininn ok etlydy at drepa hann, þa m. hallfredr er sa davdr er ek vann a þeir sogdy sra vera, hallfredr m. þa myn ydr makligt þickia at ek deyin en hvar er olafr konungt hvat mvn þig þat varda s. k. 15 demt hefir hann big nv til davda, hallfredr m. Ef nockvrir menn er her ner staddir beir er ek hefir vel til gert, þa lavni beir mer bat sea at beir lati leida mik bar ner sem konungrinn er vil ek backa honum hirdvist, ba kom bat fram er melt er at hverr a ser vin med ovinym voro beir menn bar er vid konnydyz at hallfredr 20 hafdi til gods vid gert ok leiddy hann þadan skamt fra þri sem konungr var vti staddr ok hirdbiskrp hans sigurdr. En er hallfredr kom ner beim ba m. hann til konungs. Minniz ber herra at ber hafit bri mer heitid at segia bier mik alldri ydr afhenndan ok verdit eigi heitrofi vid mik ella myn skemri verda var samvist en 25 ek villdi at veri. Sa er annar hlytr til at telia at þv ert gydfadir minn. biskup m. firi gyds sakir herra latid maninn niota slikra hluta sva stora ok godra, konungr s. sva skal vera herra biskup sem ber beidit ok bad hann leysa skiott var þa sva gert ok likadi kalfi allbyngt, hallfredr var en med hirdinni var konungr þo feri til hans 30 en adr en bo betti hann betta vig firi hallfred, bat var einn dag at hallfredr stod firi konungi at hann fell til fota konungi sa hann at hann felldi tár ok spurdi hvat honum þotti sen mikit. hallfredr s. Ner fellr mer konungs reidin ok henne villda ek af mer koma. konungr s. sra skal vera. by skalt fara sendifor mina ok skuly vid 35 sattir ef by kemr ferdinni eda hvart atty sverdit er ek gaf ber. a ek vist s. hallfredr ok hefir bat ecki sidan i vmgerd komit en bo hefir engym manni mein at bri ordit, konungr melti bat samir at vandręda skalldit eigi ok vandręda gripina, edr myaty kynas at 🛊 yrkia visv sea at by nefnir sverd i hverio visv ordi. hallfredr s. vid 40 mvn ek leita ef ber vilid ok allt til vinna at koma af mer ydvarri

<sup>1)</sup> Hierna is skilldi drepa doorgestreept.

1 reidi. þa q. hann. Eitt er sverð þat er sverða sverð avðgan mik gerði firi svip niorðum sverða sverð ott mun nu verða mun at vansverð at verða verðr em ek þriggia sverða iarðar mens atyrði umgiorð at þri sverði. konungr þackaði honum visuna ok kvað honum 5 mikla iþrott at skalldskap sinum ok gaf honum þa umgjorðina at sverðinu miog vandaða ok melti Nu skulum við vera sattir ok þo at þig hennði viti at þu komir eigi tið borðu eðr kirkio sem aðrir menn eðr annat slikt þa skal þer upp gefa framar en flestum oðrum.

hann backadi konungi mikiliga sinn blidskap. Eing dag litly sidar bar sva til at konungr spurdi hvar hallfredr skalld veri. Kalfr s. hann mvn nv hafa vanda  $\sin n$  ok blota a lavn er bat til marks at hann hefir i pyngi sinym likneski bors gert af tonn. ok erty konungr miog dylinn at honum ok fer by hann eigi sannrevndan, konungr let hann begar kalla til sin ok er hann kom 15 mellti konungr. Ertv hallfredr sannr at þri at þv hefir likneski þors i pyngi binvm ok blotir, hann s. eigi er ek bessa herra valldr er her skiot ravn til. skal nv i stad ransaka pvng minn hefir ek her ecki vadanbragd matt hafa bo at ek villdi briat mig vardi ecki bessa atburdar var þa rannsaka ok fannz engi hlutr sa vitvm hans at 20 til bess veri likligt sem kalfr hafdi sagt a hann. Þa melti hallfredr til kalfs betta er sanaliga davda rog skal þer ok betta at hordv verda, ef ek nai sva til bin sem ek villda, by hafdir en fyrr tekit mik med valldi ok vart en byinn at veita mer bana, var þa nockur sok til en ny engi nema lygi bin ok rog. konungr m. eigi er yekr 25 somme vert Ny skal kalfr fara til bya sina myn hann þa ecki regia bie edr adra menn firi mer. En by hallfredr. s. konungr skalt fara sendifor mina a vpplond til bess mannz er h. borleifr inn spaki þessi þorleifr er d. son þorleifs horda kara s. þorleifr vill eigi vid try taka. Ny skalty drepa hann edr blinda, skal ek leggia til ferdar 30 bessar med ber gipty ok hamingiv hafdy ok med ber sva mærga menn sem likar. En sennt hefi ek menn fyri til borleifs ok hafa beir engy aleid komit vid hann, bri er ek villda hallfredr s. eigi syniz mer bessi ferd riflig en giarna færa hvert ber vilit senda mik. Vil ek at iosteina modrbrodir ydvar fari med mer ok beckio navtar 35 minir þeir sem ek kys til sva at ver sem saman ein ok xx. Sidan var byin beira, ridy beir bar til er beir komo i skog einn skamt fra be borleifs bar stigy beir af hestym sinym ba m. hallfredr Ny skal ek ganga til bejar en þer skylot bida min til ins þriðia dags ef bess barf En ber farit brott leid ydra ef ek kem eigi aptr vm

40 þat. Josteina havd at fara med honum en hallfredr villdi eigi þat. hann tok stafkarls gervi ok breytti sem mest asionv sinni. hann let leggia lit i avgv ser ok sneri vt hvormva ok let rida kolva ok

1 leiri i andlit ser. hann gerdi ser mikit skegg ok let lima vid havkv ser ok kialka var hann þa med ollv okenniligr ok gamalligr. lagdi hann a bak ser eina nefra bagga langvaxin oh var bar i sverdit konungs navtr. geck hallfredr sca byinn heim abeinn snemma dars. 5 þorleifr var þei vanr sem miog var fornmanna hattr at sitia longvm vti a havgi einvm eigi langt fra benym ok ser bat ny i moti hallfredi er hann kom at havginvm for hann helldr vesaliga ok stymradi miog. hafdi karl þrong mikla ok hrekti i skeggit reingdi þo at oskygn veri ef hann sei nockut manna vti. En er hann kom at havgnym 10 heilsadi þ. honum ok spurdi hverr veri, hann s. Ek er fatekr madr gamall sem siá ma hrymr af vasi ok ny mest af kyldym er ek hefi rekiz vti askogym i allan vetr vard ek firi monnum olafs konungs snemma a havsti nordr i þrændheimi var ek ferdr konungi ok villdi hann briota mig til kristni. En ek hliopynez a brott levniliga ok 15 drap ek adr einn konungs mann. Ny hefir mik angrat sidan frost er ek hefir farit hyldy hofdi en ek muadi en bratt hressaz ef mer veri vid hivkat, hefir ek því hellzt hingat farit at mer er sagt at by ser godr drengr ok morgym hialpar madr beim er bin burfa villda ek bidia at þy veittir mer asia nockura; þ. s. eigi veit ek 20 hvat af þei verdr en þo muntv hafa verit vida ok vera madv frodr ef by ert gamall, hefir by ok tyngy bragd ecki omiykligt tok hann ba at spyria hann margs ym landa skipan ok ornefni. Karl leysti or leysti or ollo bvi frodliga sem hann spurdi, borleifr m. Var nockut sa madr med Olafi konungi er hallfredr h, sa madr dreymir 25 mig opt en bo er bat omerkiligt, en koma myny her konungs menn brat. karl s. hevrt hefi ek getid hans hallfredar ok sialldan at godv. hafda ek þess ok fyllar ravnir at hann var þar var hann einn af beim monnum er mik ferdy konungi i bessy stymradi karl ypp a havginn til hans borleifr m. eigi veit ek hvat manna by er edr hvat 30 by segir en eigi verdr mer by allitill firi avgym ethar hann ba ypp at standa en h. þreif til hans ok keyrdi vndir sig þviat hann var mikly styrkari beir yllty ofan firi havginn ok var hallfredr efri hann setti begar hel i avga borleifs ok bleypti vt or hofdi þa m. borleifr Ny kemr bat fram er mer hefir lengi otti at verit at ber h. en 35 eigi erty ny einn at þviat konungs gefan fylgir þer. Ek þickiymz vita at betta myn konungs bodskapr at by blindir mik edr drepir En nv vil ek bidia at þv gefir mer anzat avgat en ek gef þer knif ok bellti ok er hvartveggia gersimi en koma þer at lidi ef sva berr til bviat vera kann at einn tima burfir by fylltings manna. h. s. 40 bat geri ek firi engan myn at biggia af ber giafir edr godgripi til bess at briota konungs bodskap her vm helldr vil ek bat taka a mik kavplavst at gefa ber annat avgat, borleifr backadi honum

1 avga giofina, ok skildv at þvi for hallfredr til sinna manna i skoginn ok vard bar fagna fyndr med beim en borleifr geck heim til beiar sins ok sagdi engvm manni averkan fyr en hallfredr var allr i brottv. beir h. ridy leid sina ok komo bar ym farinn veg er kalfr atti 5 by, hann var yti a akri at sa korni siny, þa m. h. Ny berr yel til ok skal drepa kalf illmenni. Josteinn s. gior eigi sva at blanda ogiptv vid avdnv. h. s. eigi skiptir þa at havgvm til godr dreingr meiddr en ver latim manskrefy bessa lifa ok eigi nenni ek bri at marka hann eigi at minazta kosti hliop hann ba af baki ok greip kalf 10 hondym ok stack or honum annat avgat. Kalfr boldi illa meizlin ok bar sig litt. Ny synir by en a ber greyskapinn, s. hallfredr var ok bess van at mikit mundi skilia hreysti ok drengskap med yckr borleifi spaka. Ridv þeir h. leid sina þar til er þeir fyndv konung hann fagnadi beim ok spurdi tidinda. h. sagdi at hann hefdi blinnda 15 borleif, konungr m. þa hefir þv vel syst ok syn mer avgy hans, h. tok avgat kalfs ok synndi honum. Konungr m. hoi fekty slikt avga mvntv nv hafa fleira gert en ek bavd ber briat borleifr hefir ecki att betta avga. h. syndi honum ba annat avgat. konungr m. betta er avga borleifs ok seg nv satt hvat by hefir gert. h. s. ba at hann 20 hafdi blinndat borleif odry avga en styngit annat or Kalfi, konungr s. ba hefir by en eigi betr kalfir gort mitt evrenndi ok mynty vilia fara i annat sinn ok fera mer avgat borleifs bat er eptir er eigi vil ek bat s. hallfredr at rena borleif bri avgany er ek gaf honum adr en fara myn ek til kalfs ok blinda hann med ollv edr drepa. 25 briat ek hefi eigi meir en halflavnad honum bat er hann stangadi mik spiotz oddym ok rak mik til bana byndina sem biof En bat er sannaz at segia at ek gerda bei ecki meira at honum at mer pickir til enkis vera at eiga vid mannlevsi bal. Konungr kvad ba standa skilldy, var hallfredr þa med konungi i godri semd.

## DE

(F 1 340-346)

Ein dag vm varit er hallfredr v. sk. var firi konungi m. hann. Leyfi villda ek af ydr hafa herra at siglar i svmar kavpferd sydr til haleyrar. Konungr m. eigi skal þal bana þer. en þo segir mer sva hvgr vm at eigi myntv ofvsari aptr koma til min en þv fer nv brott ok mart myn lida yfir hagi þina. hallfredr s. til þess verðr 35 nv at hetta. Ólafr konungr gaf honum at skilnadi tygilknif ok m.

1 benna knif skalltv iafnliga vid big hafa ok ma sca at beraz at ber verdi at honum gagn med gyds vilia, h. backadi konungi giofina. Eptir bat bioz h. ok sigldi til danmerkr sem hann hafdi etlat. hann hafdi spyrn af sigyallda j. at hann var hofdingi mikill. hallfredr 5 kom a fynd hans ok kyezt hafa ort ym hann kyedi, j. s. hvi myn oss hat eigi vel semiligt er olafr konungr lett ser vel lika, hallfredr ferdi kvedit þat var flockr. j. þackadi honum ok gaf honum gyllhring bann er va halfa mork ok bavd honum med ser at vera, h. s. hafit bock firi bodit herra en ek a evrendi til sviþiodar ok verd ek þo 10 fyrst at venda aptr til noregs, þa er ek verd lidvgr. j. bad hann sra gera sem hann villdi at alidny symri sigldi h. synnan at vikinni ok fekk storm vedrs bryto beir skipit avstan flandar ok tyndy fe ollo, for hallfredr badan til konunga hellv ok dvaldiz bar. Sra bar at ein d. er h. gee vti at madr gee i mot houum kvaddi hvan 15 anan ok spyrdyz at nafni hann nefndiz aydgils gavzkr madr ok at kominn vestan af englandi skortir mik eigi avd edr ertv hallfredr v. sk. hann q. sea vera, avdgils m. Ek hefir spert at by hefir verit i skipbroti ok ert ordina miog avreigi. Ny mva ek sla kavpi vid big at by farir avstr i gavtland med mer til vetr vistar en ek skal 20 gefa þer x merkr silfrs til fylgdar þriat mer er sagt at fylgd þin se kaypandi en yegrinn ohreinn ok setiaz af þri margir aptr þeir er fara villdy. h. sagdiz benna kost vilia. Eptir bat bioggaz beir ok hofdy klyfiad v hesta ok ein laysan foro sidan avstr a skogin II saman ok ein dag sa beir at madr for moti beim sa var mikill 25 ok styrkligt beir spurdy hvert hann veri. hann s. Ek h. avnundr ok em senskr at ett ok avstan at kominn edr hvert etli bit at fara beir s. honum avnundr m. vandfert er miog er avstr sekir askoginn beim er okynnigt er vm verdr ok at bei symum at eigi greidiz vel vegrin beim er med fe fara en bo vard ek vid engan haska varr 30 ok er bat eigi mark briat mer ero allar leidir kvnar ok veik ek fra bar er spellvirkia beli ero yavn at vera. Ny myn ek snya aptr med yckr ef bit uilit gefa mer leigy. Avdgils s. litid er mer vm bat. hallfredr var heldr eggiandi at hann teki vid honum ok vard hat ok hafdi xii avra silfrs i leigv hallfredr var þa sem þroska mestr 35 mikill vexti rammr at afli ok skiotr til aredis. Avdgils var vid alldr ok eigi miog sterkr foro ny ok voro 111 saman. Avnyndr for firi ym d. ok komo at selv husi nockuro ym grelldit, þa m. halfredr Nu myny ver eiga þrenn verk firi hondym, skul avnundr viða til elldibranda oss þy hefir oxi micla en avdgils skal gera elld en ek 40 myn taka yatn Aynundr s. bat myn bezt at yida heim ofepiliga briat her kynna opt menn at koma ok burfa elldz vid. h. q. bat vel melt.

avdgils m. helldr vil ek sekia vatnit en by h. gerir elldinn. latvm

1 sva þa s. h. avdgils for nv at sekia vatnit en avnundr at koma at vidinvm en hallfredr slo i elldi ok tendradiz eigi skiott þotti honum þeir verda ok helldr seinir heim til hussins. h. hafdi leyst af ser belltid ok kastad a hals ser var þar við sami tygilknifr er olafr. 5 kannar hafði væfit hannn sem fyr var samt ok la knifrin antr a

5 konungr hafdi gefit honum sem fyr var sagt ok la knifrin aptr a bak h. en hann lagdiz at nidr at kveikia elldinn þa kom avnundr inn með uidinn ok kastadi honum niðr en hann snaradi at h. sem harðaz með reidda oxi ok hio til hans tveim hondvm vm þvert bakit kom oxin i knifinn ok skeindiz hann litt tveim megin a hrygg

10 lyndvnym er oxar hyrnurnar namy, en i þri er hann heyrdi at oxin reid at honum feck hann þal fanga rad at hann greip it nedra til fotanna avnundi, het h. þa a gud ok m. dygi þy herra kristr at eigi stigi sia mann flandi yfir mic ef þy ert sva mattygr sem olafr konungr lanar drottinn minn segir, ok med gyds miskun ok

15 gipt olafs t. s. er iafnan stod yfir honum þa gat hann rezt vpp med avnund ok ferdi hann niðr fall sca mikit at hann var i oviti ok hravt oxin or hendi honum, hallfredr bra litlv saxi er hann var gyrðr med vndir kleðum, vitkadiz avnundr þa h. spurði hvart hann hefði drepit avdgils, hann sagði sva vera, h. lagði saxinv igegnum

20 hann, dro hann sidan vt ok byrgdi husit etladi hann þa at taka a sig nadir en þess gerdiz varla kostr. Þriat avnundr bravzt ahurdina fast en hallfredr stod firi innann, geck þri alt til dags, vm morgininn fann hann avdgils davdan við brynninn tók hann af honum knif ok bellti ok vorð þat godir gripir sidan grof hann avdgils. Sa hallfredr

25 þa at avnundr hafði verit spellvirki ok drepit menn til fiar var hus þar miog sva fyllt af fe ok allzkonar varningi þa q. hallfredr v. Ol ek þar er alldri vela avdgilldanda villdag hyriar natt a hvini hrafnvins fe myny myn ek til gods vid grenni gynmars sva sem ek kynna er fyrskerðir ferði fjortala mig hiorya. Siðan for h. avstr

30 a fiallit ok vard eigi greidfert þriat hann kvnni illa leidir ok at kvelldi eins dags heyrdi hann við hogg fram askoginn firi sig, reið hann þangat eptir þri nest fann hann rioðr i skoginvm ok var þar maðr firi ok felldi við þessi maðr var mikill ok þrekligr ravðskeggjaðr ok skolbrynn ok helldr illmannligr sa heilsaði honum. h.

35 sagdi til sin ok spurdi i mot hverr hann veri. Ek heiti biorn s. hann by ek her firi avstan skoginn furdv til gistingar med mer. Ek a husakynni god ok ma ek vel vardveita varning þinn, hallfredr þa bod hans ok for med honum h. var þar okvinigt vm bygðir en nockut þickir honum bondi grynsamligr, syndiz hallfredi fekrokar

40 i avgvm hans, biorn var albeinn vid hann vm qrelldit la bondi ok hvsfreyia i lokhvilo, þar voro u reckipr i ok var hallfredi skipa i adra en er þav hofdy niðr lagiz, þa var skotið aptr lokhvilo hvrdynni

1 ok sett a hespa firi framan. h. grvnadi biorn þa meir hann hafdi ecki farit af kledvnym stod hann ypp vid fota bilit ok bra sverdiny konungs navt i þri bili lagdi bjorn i rymit en h. hio hann bana hogg husfreyia hliop vpp epandi ok het hon k. heima menn bad ba 5 dyga til at hondla benna glepa man er drepit hafdi bonda hennar saklavšan standa men þegar vpp ok var kveykt lios ok lokit vpp hvilvgolfiny. h. bioz til varnar en hasfreyia bar kledi a vapn hans ok vard hann handtekinn ok fiotradr, sidan sendir husfreyia beim manni ord er h. vbbi ok var kalladr blotvbbi villdi hon taka rad 10 af honum hvat gera skilldi vid þenna vtlenda mann er drepit hafði bonda hennar. En hann lagdi hat til at hann veri leiddr a hing ok bar demt vm hann af ollym bygdar monnum brodir blotybba h. borar. hann var avdigr madr ok red mestv i þei heradi. d. þorars h. ingibiorg hon var vit kona ok inn mesti kvenskorvngr. þa konv 15 hafdi avdgils att. Ny var fyndr stefndr kom borar bar ok blotybbi. þar kom ok ingibiorg d. þorars var sidan talad vm þessi mal kom bat hellzt asamt med beim at glepa madr bessi inn vtlendi mundi hafdr til blota, þa melti ingibiorg, myn eigi rad at hafa mal ok tidenda sogn af manni bessym er ym langan veg er a komin adr 20 hann se til davda dendr fyllkomliga, þorar s. þat myn en lysaz sem iafnan at þv ert vitrari en þeir allir er her ero saman kommir gack by ny til hans ok vit hyat manna hann se edr hyat hann kann at segia hon geck til þar er hallfredr var byndinn hardliga ok spurdi hverr hann veri. h. nefndi sig ok kvaz islendzkr madr ertv hallfredr 25 v. skald s. hon sra er s. hann. Ingibiorg m. hvat dro þig til kristina mann ok hirdmann olafs konungs at rekaz hingat i heidni yara cinn saman, hann hof ba vpp sogy alla ok s. henne vm ferdir sinar fra þri er hann sigldi vm symarit til danmarkar ok allt þar til er hann tok gisting at b. nv firi skipti ockr b. s. hann er sva 30 sem vita ma at ek drap hann ok bo eigi fyr en hann veitti mer svikligt tilredi. En ef þv ert sv ingibiorg sem ek etla ok avdgils sagdi mer at veri husfreyia hans þa hefi ek her nv ecki annat til vitnis at saga min er son en knifr ok bellti er ek tok af avdgilsi davdvm. beiat alla adra hans peninga ba er ek for med tok biorn i sina 35 vardveizly vm qvelldit er ek kom til hans, syndi hallfredr henne þa gripina ok kom avdgilsi firi litid at hafa mic dyrt keypt til ferda med ser ef ek skilldi eigi hefna hans en þo fiorrada vid mic hallfredr q. þa v. Sva hefk hermila hærma hnigballdr i gny skiallda bavgs ervm svipt at sveigi sárlinnz rekit minna at lof hnvgginn liggia let 40 ek synar i dyn gynaar ek ym hefnda saa ockar aydgils bana daydan Ingibiorg qraz gerla kenza þessa gripi er avdgils hafdi att spærdi hon vandliga hversv farit hafdi med beim avnundi hallfredr q. Ek 1 bra ellda stockvi avlna skeids af reidi lagda ek henndr at hvndi hvndgediadvm vndir stenndr en sa sa sendir sidan hlackar þat skida bal ravd ek yggiar ela iels vid þiod avelvm. Ingibiorg m. Siá mvn vera son saga þriat biorn hefir léngi vm grvn bvit skaltv fyrst fara

5 heim med mer en sidan skal ek reyna sannsogli þina nv for h. med henne ok var hann þrekadr miog af hardri knyskan ok bondým en Ingibiorg let skiott nera hann. Ingibiorg ok þorar f. hennar foro til bejar þess er biorn hafdi att ok tok Ingibiorg þat fe allt til sin. þviat þav avdgils attv ecki barn. Sidan sendy þay menn a fiallit ok

10 reyndv þat sannynndi allt er hallfredr hafdi sagt var þa flytt þat allt til bygda er avnundr hafdi sannan dregit var þat þa samþykt af ollv bygdarfolki ok demt eptir logvm þeira at hallfredr etti fe þat allt er hann hafdi drengiliga til vnnit var þat micill avdr. hallfredr var med Ingibiorgy vel halldinn ok helldy landzmenn

15 bratt mikit tal af honum. Ingibiorg var bedi vitr ok ven. hallfredr vakti bonord sitt vid hana ok bavdz henne til bonda hon s. eigi verdr sed firi allri virding þar vm þv ert maðr skirdr ok vtlendr en her ero blot micil ok mynv menn ecki þola at þv halldir þann sid sem þv hefir. en i annan stad eigi vist at þer dvgi vel ef þv

20 fellir nidr þann atrvnad en likligr ertv til godrar forystv. Ny fardv a fynd f. mins ok leita vid hann vm þetta. hallfredr gerði sva ok kom allt asamt með þeim, lavk þvi sra at hallfreðr feck ingibiargar. Hallfreðr var 11 vetr avstr i gavtlandi hann for a fyndr olafs

svia konungs ok flytti honum drapy er hann hafdi ort ym hann ok 25 þa af honum godar giafir. En sidara vetrin er h. var a gavtlandi var þat eina nott at honum syndiz olafr konungr t. s. i svefni reidvligr ok m. illa gerir þy er þy kastar migg sva kristni þinni ny er þat radligra at fara a minn fynd med lid þitt ok endrbyta try þina. h. andvarpadi migg er hann vaknadi. Ingibiorg spur. hvat

30 hann hefdi dreymt h. s. henne hvat firi hann hafdi borit edr hvart mvatv vilia fara med mer a fvad olafs konungs, a ek þer mikit gott at lavna. Nv metta ek þri hellz lavna þer þina goda at leida þig til sanarar trvar, hon s. sliks var van at þig mvadi þangat heimta ok ek skil at sa sidr er miclo betri ok vil ek firi vist fara

35 med þer, þav attv s. er h. avdgils hon var þa ok med barni. Vm varit bioggvæ þav avstan ok forð avdgils med þeim ok komo norðr i þrandheim vm havstið a fynd olafs konungs konungr tok vel við h. ok asakaði hann þo nockut vm þat er hann hafði sva lengi verit med heiðnym monnum ok fengit heiðinnar konð, feck konungr

40 til prest at setia homm skriptir ok geck h. gladr vndir þat. litlv sidar feddi kona hans sveinbarn ok gaf hallfredr þeim sveini nafn sitt ok var kalladr h. vngi. Eptir þat var Ingibiorg skird ok ss.

1 hennar badir. Sidan m. konungr til hallfredar en skaltv beta framar vid gvd vil ek at þv yrkir vppreistar drapv en hafir eigi til onytz eins þa iþrott er gvd hefir þer gefit hallfredr s. sig þat giarna vilia ok allt annat þat er hann metti gera eptir vilia olafs konungs tok hann þa at yrkia vppreistar drapv ok er þat it bezta kvedi var hallfredr med konungi vm vetrinn i godri virding. Þann vetr andadiz Ingibiorg kona hans ok þotti honum at henne micill skadi.

## G

## (F I 499-500 en 533-536)

sem by vakir. by etlar ogott rad firi ber at beriaz vid gris at sea illym mala efnym sem by hefir En hann hefir bess gyd bedit at sa 10 yckar skuli sigraz a odrvu sem rettara hefir at mela, ny hafdy rad mitt at bri at by tak med bockym at eigi verdi holmgangan ok bet helldr fe bat er by ett sakadr vid hann ok hird eigi bo at ber se hallmelt at by hrediz. En a morgin er by vaknar gack ba vt a hollt bat er her er skamt fra þingstodinni þar sem gavtvr metaz myntv 15 þa sia menn rida hafdy tal vid þa ok kann vera at þa þicki þer annat meira vert en holmgangan vid gris. hallfredr vaknar ok hygsar hvat firi hann hafdi borit, hann sagdi dravminn einum bydar manni sinvm. sa s. hrein by ny grisinu, ok veri ber betra at hafa sezt vid hann fyr þa er hann m. vel til. En nv mvn virt af ovinum 20 binum at by borir eigi at by borir eigi at beriaz. h. m. virdi þat nv hverr sem vill, hafva skal ek rad ola/s konungs þav mynv mer bezt dyga sem fyr kan vera at ny komi bat fram er hann m. adr vid skildym at mer þicki bratt betra at hafa verit med honum en her a islandi. Vm morginim geck hallfredr vt a hollt gotv nockura ok 25 sa menn rida i litkledvm. hann spurdi þa tidenda. En þeir sogdv fall olafs konungs t. s. honum bra miog vid bessa sogn. Geck hann begar aptr abingit ok sagdi tidendin lagdiz sidan nidr i rym sitt med mielum harmi, þa m. menn griss at hallfredr vrdi litill af þesso. G.S. bat er ecki a ba leid minna soma hafda ek af micla gardz 30 konungi en hallfredr af olafi konungi ok þotty mer þav tidendi mest er ek fretta frafall stolkonungsins ok veit sa einn er missir sins lanar drottins hversy heit uerdr hofdingia astin. Ny bickir mer gott er ek skal eigi beriaz vid konungs giptvna sem hallfredi mvn ny fylgia. ny var bat talad i fyrsty at borkell mundi gera ym mal oekr ok bvi 35 vil ek enn iatta, hallfredr iatti bri, borkell s. bat er gerd min at firi

I vig gallta komi vig einars þoris. s. ok þar med heimsokn vid kolfinnv firi manna mvn. En firi obocka visur er h. hefir ort vm G. skal hann gefa honum ein hvern godan grip, ba q, hallfredr v. Avds hef ek illrar tidar alldrengiliga fengit mic hefir giollny gylli gramr ok 5 j. vm framdan ef glapskylldir giallda gialfr teigs ok hefk eigi mork firi minuztan verka mat uisym skul ek grisi borkell bad hann ba hetta verkanym ok legg ny fram grip nockurn vid gris þo at eigi se af konungs navtvm. hann let til hringinu sigvallda navt ok skildy beir at bvi. Reid hallfreilr fyrst af binginy sydr ym heidi ok 10 dvaldiz at bvi sinv vm hrid vid litla gledi Sidan feck hann bvit i hendr valgerdi systr sinni. En hann reid nordr til skagaf, ok bio skip sitt j kolbeins ár osi for hann þat sama symar vtan ok vard sidbvinn kom hann vid fereyiar ok for þegar avstr til noregs. hann kom vtan at sogni vm vetr natta skeid. þa spurdi hann af nyio þav tidendi 15 er adr hofdv gerz vm symarit firi orti hann þa þegar drapv vm olaf konung sva þotti hallfredi micill skadi vm olaf konung at hann vndi engv ok etladi þa at hallda skipi sinv svdr til danmerkr edr avstr til sviþiodar þeir lagv j einvm leyni vagi ok gerdv litt vart vid sig En bo spurdi hallfredr at eirikr j. hakonar s. var badan eigi 20 langt a land vpp Giordi hann ser þa þat i hvg at hann mundi drepa j. bo at hann veri begar drepinn. ok nestv nott eptir bessa hvgsan dreymdi hann at olafr konungr kemi at honum ok m. betta er onytt er þv etlaz ny firi at drepa j. yrkty helldr ym hann drapy. Eptir ym morginina geck hallfredr eina fra skipi a laud 25 ypp ok abaan be er eirikr j. var firi hann geck begar at stofo peiri er j. var firi ok dræk hallfredr var skiott kendr af monnum ok þegar handtekina ok ferdr j. j. s. at hann skilldi drepa firi meiding barleifs spaka vinar sins ok bad fiotra hann sem skiotaz ok leida vt. En er floturrinn var borinn at hallfredi greip hann 30 til ok kipti tjotrinym or hondym þeim er a hann villdy leggia. halliredr hof vpp fioturin ok layst i havfud einum beira sca at sa hafdi þegar bana, j. bad þa drepa hann sem skiotaz at hann gerði eigi fleira illt. Pa stod vpp madr gamall er adr hafdi setid abeckina kendi h. at þar var þorleifr inn spaki, hann gec firi j. ok bad 35 hann gefa h. grid. Eirikr s. þat er hoti omakligaz at þv bidir houum grida edr manty þat eigi er hann meiddi þig sra at hann stack or her avgat, horleifr m. hallfredr atti þa kost at drepa mie ef hann villdi en hann gaf mer lifit ok har med annat avgat moti bodskap olafs konungs ok lagdi sig sra i hetty firi mie. Ny vil ek 40 herra at hallfredr hafi lif firi min ord, j. bad sra vera sem hann

vill þorleifr tok þa hallfred a sitt valld ok m. Villtv nv h. at ek dema milli yekar j. þat vil ek giarna. s. h. þa skaltv yrkia kvedi

1 vm j. s. borleifr ok haf bvit a þriggia nátta fresti. h. s. sca vera skilldv. ok er 111 netr voro lidnar þa ferði hallfredr eiriki j. kveðit. j. lavnadi honum vel kvedit. En ecki vil ek bie med mer hafa, s. j. sakir olafs konungs borleifr bavd honum ba til sin bat ba hallfredr 5 var hann bann vetr med borleifi vid litid yndi en bo veitti hann honum allvel Vm symarit eptir bio h. skip sitt ok for vt til islandz var hann i forvm vm hrid ok vard alldri gladr sca botti honum mikit frafall ok hvarki nam hann yndi a islandi ne i noregi hann for avstr i svidibiod at vitia avdgils s. sins ok flar bess er hann 10 atti bar bviat ba var andadr borar magr hans. Pa var hallfredr halfertygr er hann for at sekia fe sitt til islandz ok etladi þa at stadfestaž i sviavelldi ok var i for med honum borvalldr brodir hans ok hallfredr s. hans beir hofdy ytivist harda firi stormym ok afavllym h. ios at sinym hlyta ok var bo siykr miog ok eitt sinn er 15 hann geck fra avstri þa settiz hann a beiti asinn ok i þvi lavst afall hann nidr i skipit ok beitiasinn a hann ofan þa m. þorvardr er þer brodir meint vid ordit, hann q. v. hnavd vid hiarta sidv hreggblasing mer asi migg hefir ydr at odro aflaz baro skafli mar skotar minum kneri miog em ek vatr af nakvi mynat or þvegin eira 20 alldan sinv skalldi. borvalldr bottiz sia sottar far hans ok leiddi hann aptr a skipit ok bio vm hann ok spurdi hversv honum segdi hvgr vm sottarfar sitt. hann q. Grvnd mvn hvitri hendi hordyks vm bra mivka fliod gat fremdar iodi fiolerrit mer bera ef davdan mic meidar mordhegs skulv leggia adr var ek vngv 25 fliodi vt vm bord at sytvm. þa m. h. vid hallfred son sinn. ber vil ek gefa frendi sverdit konungs navt en adra gripi ba er Olafr konungr gaf mer skal leggia i kistv med mer ef ek ondvinz her a skipiny þa q. hann. Ek munda ny anndaz vagr var ek hardr i tvngv sonn ef salv minni sorglavst vissag borgit veit ek at vetki 30 of sytig valldi gud hvart alldri davdr verdr hverr i hordv helviti skal slita. A þeim sama degi anadadiz hallfredr ok var lagdr í kistv ok gripir hans med honum konungs navtar sem honum var firi sagt skickia hringr ok hialmr. Sidan var kistvuni skotid firi bord kistan kom a land i eyionni helgy i sydreyiym ok fyndy bionosty syeinar 35 abota þess er þar red firi þeir bryty kistyna ok staly feno en sokty lik h. i fen eitt En abotatann dreymdi a nestv nott at olafr konungr t. s. kom at honum ok var reidvligt ok m. by att illa bionostv sveina. beir hafa brotid skip skalldz mins ok stolit fe hans en byndit stein vid hals honum ok drek i fen. Ny hafit sannar sogur af þeim 40 ella myn ydr henda hver yndr. Sidan hvarf konungr fra honum en aboli vakadi let hann taka sveinana en þeir gengv þegar við þvi er aba var borit, var beim ba sv sok vpp gefin, lik h. fanaz ok 1 var virdvliga grafit at þeiri kirkio kalekr var gjor af hringinvm en alltara kledi af gydvefiar skickionni kertistikr or hialminvm. Þeir þorvalldr toko island vm havstid ok voro a ottarsstodvm vm vetrinn. Sidan for þorvalldr vtan en hallfredr setti by saman a ottarsstodym

5 ok var hann ok kalladr uandredaskalld sem f. hans vard hann gofvgr madr ok er mart manna fra honum komit.



## VERBETERINGEN.

Op blz. 19 plaats 47 leze men: bjugguz

Op blz. 32 plaats 2 leze men: lítlu

Op blz. 32 plaats 13 leze men: hlýđa

"A book that is shut is but a block"

RCHAEOLOGICA

GOVT. OF INDIA
Department of Archaeology
NEW DELHI.

Please help us to keep the book clean and moving.

E. B., 148. N. DELHI.